| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Fabrizio SPEzIALE, Satoshi OGURA (eds.)
Imperial Historiography and the Creation of
Persian Scholarship on India. The An-i Akbari
of Abii I-Fazl (d. 1602)

Journal of Asian And African Studies
Supplement, n°® 03
2024, 140 p.

Mots clés: Abu |-Fazl, Akbar-nama, Ain-i Akbari,
Akbar, Aurengzeb, art de gouverner, rdjaniti,
numismatique, prix, salaires, karma, renaissance,
poésie persane, Safavides, Shah Safi, ‘Ali Naqi
Kamarahi, Francis Gladwin, Société asiatique du
Bengale, indologie occidentale

Keywords: Abu I-Fazl, Akbar-nama, Ain-i Akbari,
Akbar, Aurengzeb, Art of Governing, rdjaniti,
Numismatics, Prizes, Wages, karma, Renaissance,
Persian poetry, Safavids, Shah Safi, ‘Ali Nagi Kamarahi,
Francis Gladwin, Asiatic Society of Bengal, Western
Indology

Ce supplément au Journal of Asian And
African Studies est consacré a la publication des
communications prononcées a la sixieme conférence,
« The Classification of Indic Knowledge at the Mughal
Court: The Aln-i Akbari », qui s'est tenue a Tokyo
en mars 2019 dans le cadre du projet de recherche
Perso-Indica. An Analytical Survey of Persian Works
on Indian Learned Tradlitions (voir http://www.perso-
indica.net/). Lobjectif de ce programme est d'étudier
les interactions entre les sociétés musulmanes et
hindoues en Asie du Sud. Louvrage est constitué
de sept articles précédés d’'une introduction,
«Abu al-Fazl and Persian Historical Writing in the
Multi-cultural Society of Mughul India » (p. 1-16),
rédigée par les éditeurs F. Speziale et S. Ogura, dans
laquelle ils présentent la vie d’Abl |-Fazl et décrivent
le contenu du An-i Akbari (« Institutions d’Akbar »).

Abu I-Fazl b. Shaykh Mubarak (1551-1602) est
né a Agra dans une famille originaire du Yémen. Ses
ancétres sétaient installés au Rajasthan ol était né son
pere. Apres avoir mené une vie ascétique, Aba |-Fazl
rejoignit la cour moghole d’Akbar (r. 1556-1605).
En 1574, il fut nommé a la téte du «département
de la religion » (‘ibadat-khana), nouvelle institution
créée par Akbar. Cette institution devait favoriser
les débats entre les philosophes et les savants de
diverses croyances ou religion. Abu I-Fazl se trouva
ainsi en contacts avec de nombreux religieux, dont
un frere jésuite et un moine jain. Pour la rédaction du
An-i Akbari, il a fait appel a une équipe de savants
chargés de recueillir des informations. Aba I-Fazl

n‘occupa, a la cour, aucune véritable fonction
officielle, mais en 1599, il fut nommé par Akbar au
commandement de 'armée du Deccan contre les
sultans d’Ahmednagar. Il fut assassiné, sur ordre du
fils d’Akbar, le futur Jahangir, en 1602 sur le chemin
de retour a Agra.

La renommée d’Abu I-Fazl repose sur sa
chronique du regne d’Akbar, I’Akbar-ndma,
commencée en 1591, et sa section finale, le Ain-i
Akbari. Dans l'introduction, il stipule que le Ain-i
Akbari est organisé autour de trois sujets: la
prospérité de la résidence royale (bihrizi-yi manzil),
la force de I'armée (barimandi-yi sipah) et le
développement du royaume (abddi-yi mulk). Le
A'in-i Akbari est ainsi, un compte rendu sur les
institutions impériales rédigé par un représentant
de l'élite gouvernementale. Aba I-Fazl donne une
description détaillée des cultures intellectuelles et
matérielles de I'lnde a son époque. Le Ain-i Akbari
partage des traits communs avec les ouvrages
encyclopédiques et traite, aussi, de nombreux sujets
philosophiques, religieux, scientifiques et techniques.
Cet ouvrage a eu une large diffusion dont témoignent
les nombreux manuscrits copiés jusqua I'époque
coloniale. L'ceuvre historiographique d’Aba I-Fazl
a eu une forte influence sur I'histoire ultérieure
du sous-continent indien. Bien que I'admiration
d’Abu I-Fazl envers Akbar l'ait parfois conduit a
un aspect laudatif évident dans I'’Akbar-nama, en
tant qu’historien, Abu I-Fazl a innové en plagant
I'histoire sur une base laique et rationnelle. Il a, pour
cela, utilisé des sources d’information d'origines
différentes, allant des données fiscales et religieuses
aux chroniques rajpoutes et a créé un style distinctif
qui s'est perpétué dans les écoles indiennes pendant
des siecles. En effet, on a souvent affirmé, qu'en Inde,
la conscience historique ne serait apparue que grace
a la colonisation par les Britanniques au xviii€ siecle.
Cette idée recue avait déja été mise a I'épreuve par
Velcheru Narayana Rao, David Shulman et Sanjay
Subrahmanyam, trois éminents spécialistes de
I'Inde .

Dans sa contribution, « The A'in and the
Modernity: Should We Reconsider the Akbar-Alamgir
Binary? » (p. 19-31), Richard M. Eaton revient sur
la vision historiographique classique qui établit
un fort contraste entre Akbar, décrit comme un
souverain tolérant, et Aurengzeb ‘Alamgir (1658-
1707), considéré comme un souverain bigot, a l'esprit
étroit et oppressif. Selon R. Eaton, leurs actions
politiques, apparemment opposées, sont deux

(1) Voir Textures du temps. Ecrire I'histoire en Inde, Paris, Le
Seuil, 2004.

BCAI 39 86

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?[]?n-i Akbar? of Ab? I-Fa?|
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

maniéres différentes utilisées par les Moghols pour
anticiper la modernité bien avant I'¢poque coloniale
européenne. Akbar a affirmé son autorité sous la
forme d’une royauté sacrée millénariste en apportant
des changements dans la politique officielle et en
respectant les non-musulmans. En 1564, il abolit la
capitation (jizya) afin de traiter tous les sujets de
I'empire sur une base égalitaire sans tenir compte
de leur appartenance religieuse. Aurangzeb, quant a
Iui, a renoncé a la royauté sacrée et a aspiré a placer
I'Empire moghol sous l'autorité de la loi religieuse.
R. Eaton écrit en conclusion: « In very different ways,
both men anticipated the modern world that is
familiar to us today. And both were visionaries whose
visions were seriously compromised, though again, in
very different ways (p. 30) ».

Najaf Haidar s'intéresse aux données monétaires
recensées par Abu |-Fazl dans le Alin-i Akbari. Son
article, « Money and the Monetary Economy in
the Alin-i Akbari of Abt I-Fazl » (p. 33-63), livre des
informations originales sur la valeur des monnaies
en Inde. Larticle comporte de nombreux tableaux
sur la teneur en or des monnaies, une comparaison
entre les anciens standards et les nouveaux a I'époque
d’Akbar et sur les pourcentages en or, en argent
et en cuivre dans les monnaies d’Akbar, Jahangir,
Shahjahan et Aurengzeb, et sur les prix a Lahore
en 1595. La plupart des données mentionnées dans
ces tableaux proviennent du Ain-i Akbari. Ce texte
offre de nombreuses descriptions sur la variété des
monnaies, la frappe, les mesures monétaires de I'Etat,
les prix et les salaires. N. Haidar souligne I'importance
du traité pour les études numismatiques. Des
analyses récentes de monnaies en argent mogholes,
effectuées aux rayons X, ont montré qu'elles étaient
de la méme qualité que les monnaies décrites dans le
An-i Akbari jusqu’au régne d’Aurengzeb. Lensemble
de ces données monétaires font du Ain-i Akbari une
source littéraire fiable pour étudier la monnaie et son
réle dans les échanges dans I'Empire moghol dans la
seconde moitié du xvie siecle.

Le court article d’Eva Orthmann, «Rajaniti:
Indian Statecraft in the Aln-i Akbari » (p. 65-75),
s'intéresse a l'art de gouverner (rdjanitr) dans 'Empire
moghol. Le chapitre consacré a ce sujet dans le ATn-i
Akbari est tres court, deux pages dans |'édition du
texte par Henry Blochmann a Calcutta. Il est désigné
par un terme indien, rdjaniti, écrit en caracteres
persans, suivi de sa traduction en persan, farman-
farma. Dans le chapitre sur rajaniti, Abi I-Fazl fait
référence aux traités Dharmasdstra, c'est-a-dire les
traités sur la science du dharma (« ordre », « religion »,
«lois »). Ces traités sont des exposés exhaustifs sur
la civilisation hindoue. Il existe une trés ancienne

tradition d*écrits sur le dharma, mais les plus anciens
aujourd’hui conservés remontent au 1ve siecle
avant Jésus-Christ. Abi |-Fazl ne connaissait pas le
sanskrit, par conséquent il tire ses informations de
sources orales. E. Orthmann ne le dit pas, mais il est
possible que ses informateurs soient des savants qui
participaient aux débats inter-religieux qui avaient
lieu au « département de la religion » créé par Akbar
alatéte duquel, on I'avu, Aba I-Fazl avait été nommé.
En débutant le chapitre par les concepts de sira et
ma’na, le monde visible et le monde invisible, comme
le souligne E. Orthmann, le chapitre sur l'art de
gouverner contient également des traits de l'idéologie
moghole. Abii I-Fazl écrit: « while the sovereign of the
spiritual realm is eager to avoid the vices of desire
and wrath, the ruler of the visible world inclines
toward them. » Par conséquent, selon Abi |-Fazl,
la raison (kherad) est indispensable au souverain.
Ce chapitre fait également référence au souverain
idéal, symbole de la justice, concepts classiques
des Miroirs des princes de la tradition persane.
E. Orthmann remarque aussi que le concept rajaniti
est intégré dans d'autres parties du texte et qu'il
signale, peut-étre, 'importance de ce concept hindou
dans I'idéologie moghole. Elle explique également
que, méme si le concept de paix universelle (sulh-i
kull) fait partie de I'idéologie moghole, beaucoup
d’éléments constituant la royauté ont une origine
indienne. Néanmoins, il faut souligner que les idéaux
de l'islam étaient dominants dans le concept de
royauté dans I'lnde moghole. Dans The Millennial
Sovereign, publié en 2012, A. Afzar Moin a montré
quAkbar fut le souverain sacré par excellence de la
dynastie® et que les formes de souveraineté sacrée
d’Akbar étaient flexibles. Il s’agissait de les adapter
au milieu pluri-religieux indien. Akbar considérait
qu'il y avait dans toutes les religions des préceptes
que l'islam pouvait retenir. En 1579, le souverain fit
venir a sa cour des prétres de I'Ordre de Saint Paul de
Goa. LAkbar-nama, et plus encore sa partie finale, le
A’in-i Akbari, témoignent que la religion développée
par I'empereur moghol était un amalgame d'islam,
d’hindouisme et de christianisme.

K. Sakaki dans « The Interpretations of Karma
and Rebirth in the An-i Akbari, and Related Works of
Muslims Intellectuals » (p. 77-91) analyse comment
le concept indien du karma et la réincarnation sont
présentés et interprétés dans le Kitab tahqgig ma
li-I-Hind de Birtni (m. aprés 1050), le Jami‘ al-tawarikh
de Rashid al-Din (m 318) et dautres textes des débuts
de l'islam. La doctrine du karma et de la renaissance

(2) Compte rendu dans BCAI 31 (2017).

]
| BCAI 39

87

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?[]?n-i Akbar? of Ab? I-Fa?|
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

sont communs dans la plupart des traditions
religieuses et philosophiques en Inde. Sharastani
(m. 1153), dans le Kitab al-milal wa I-nihal, signale que
les adeptes de la transmigration (ashab al-tanasukh)
appartiennenta une des sectes de I'Inde. Biriini traite
de ces questions dans le Kitab tahqiq ma li-I-Hind
en s‘appuyant sur sa propre traduction, en arabe,
du Yogasitra. En général, les auteurs musulmans
considerent la doctrine du karma comme une
méthode de renaissance. Rashid al-Din sappuie sur
les écritures du bouddhisme pour relier les actes que
I'homme a commis dans sa vie a sa situation apres la
mort. Tout en rejetant la théorie de la transmigration,
il voit des similitudes entre la conduite morale
dans le bouddhisme et l'islam. K. Sakaki souligne
qu’Abii |-Fazl classe les effets du karma dans quatre
spheres: la renaissance, les maladies, les problemes
de descendance et les biens. Abt I-Fazl adopte
une position pragmatique. Il ne considére pas la
doctrine du karma et de la renaissance comme une
hérésie qui doit étre condamnée, mais elle est, pour
lui, sujette a investigations. Par ailleurs, Abi |-Fazl
tente de réconcilier la croyance au karma avec les
concepts islamiques d'acte expiatoire par lequel des
fautes d'une certaine gravité sont remises (kaffara)
et le sacrifice sanglant pratiqué dans un but de
rachat (fidya). En conclusion, K. Sakaki considéere
que ces trois intellectuels musulmans, en traduisant
des textes issus d’univers religieux non-musulmans,
avaient pour objectif d'’établir un dialogue culturel.

La contribution de Nobuaki Kondo, «A'n-i
Akbart as Tazkira of Poets » (p.93-105) s'intéresse
aux biographies de poetes persans et aux poémes
reproduits dans le Ain-i Akbari. N. Kondo compare
les biographies du Ain-i Akbari avec celles contenues
dans d’autres ouvrages contemporains, comme le
Muntakhab al-tawdrikh de ‘Abd al-Qadir Bada'uni®
et les Tabagat-i Akbari de Nizam al-Din Ahmad.
La partie tadhkira d’Abu I-Fazl est plus courte. Elle
ne contient que 59 courtes biographies de poétes
(28 pages de I'édition de Calcutta), dont la plupart
fréquentaient la cour d’Akbar. En revanche, pour
les mémes poetes, Abt |-Fazl reproduit beaucoup
plus de fragments poétiques que Bada'iini et Nizam
al-Din Ahmad. N. Kondo considere, donc, que la
partie tadhkira du ATn-i Akbari ne doit pas étre sous-
estimée car elle reproduit des fragments de poésies
qu'on ne trouve nulle part ailleurs.

Maryam Moazzem, « Inclusivity versus
Absolutism in Safavid Iran: Unraveling Safavid

(3) ‘Abd al-Qadir Bada'tini était un homme de lettre de la cour
d’Akbar qui a traduit des ouvrages de l'arabe et du sanskrit en
persan.

perspectives on Akbar and Abi I-Fazl’s Religio-cultural
Initiatives » (p. 107-125) enquéte sur un sujet qui
a été rarement étudié, a savoir la perception de
I'idéologie religieuse a I'époque d’Akbar dans I'lran
safavide. Alors que les chroniques historiques sur
les Safavides sont silencieuses sur la religion promue
a la cour moghole, les initiatives religio-culturelles
initiées par Akbar et Abu I-Fazl ont donné lieu a
des discussions parmi les savants religieux chiites.
Dans le Himam al-thawagqib, ‘Ali Naqi Kamarahi
(m. 1650), qui était Shaykh al-islam d’Ispahan, aborde
le sujet. Kamarahi critique Shah Safi (m. 1642) pour
sa tolérance envers les sunnites et son indulgence
envers les mouvements « hérétiques » qui sont, a
ses yeux, promus a la cour moghole. Kamarahi
rompt avec la littérature de conseil perso-islamique
et développe un nouveau modéle de gouvernance
chiite exemplaire.

Larticle de Satoshi Ogura, « The Ain-i Akbari
and Western Indology: with Special Reference to
the Category of the Six systems of Philosophy »
(p. 127-140) étudie le réle du Ain-i Akbari dans la
création de l'indologie occidentale. On trouve, en
effet, dans l'ouvrage d’Abd |-Fazl le premier exemple
de classification de la philosophie indienne. Elle se
compose de six systémes orthodoxes: Samkhya, Yoga,
Mimamsa, Vedanta, Nyana et Vaisesika, tandis que
bouddhisme et le jainisme sont considérés comme
des écoles de pensée non orthodoxes. Dans les
années 1780, Francis Gladwin a traduit en anglais
le A'in-i Akbari. C'est a travers cette traduction
que William Jones (1746-94) et Henry Thomas
Colebrooke (1765-1837), fondateurs de la Société
asiatique du Bengale, ont introduit la classification
de la philosophie indienne d’Aba I-Fazl dans les
académies européennes. Les indologues occidentaux
de la fin du xi1x¢ et du début du xx¢ siécles, Friedrich
Max Miiller et Paul Deussen ont, eux aussi, repris
la classification d’Abu I-Fazl, plagant le Ain-i Akbari
comme un élément majeur dans la connaissance des
systemes philosophiques indiens en Occident.

La partie finale de 'Akbar-nama d’Abd |-Fazl, le
Ain-i Akbari, est une source importante sur I'Inde
moghole. Néanmoins, en introduction, il aurait
été utile de rappeler l'origine de I'historiographie
moghole. Celle-ci opére, en effet, une transition
entre I'historiographie timouride de Transoxiane,
dont les modeéles accomplis sont représentés
par les ouvrages de Hafiz-i Abra (m. 1430), et
I'époque d’Akbar, moment ou I'Empire moghol
s'est définitivement formé. Sous le regne d’Akbar,
deux catégories d'ouvrages ont vu le jour. D’'une
part, les textes commandités par le souverain pour
reconstruire I'histoire de la dynastie, articulent les

BCAI 39 88

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?[]?n-i Akbar? of Ab? I-Fa?|
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

valeurs islamiques et la légitimité turko-mongole,
d’autre part, les histoires sur Akbar lui-méme rédigées
par les historiens de cour qui ont fait I'éloge de ses
qualités politiques et administratives et admirant
(ou critiquant, comme Bada’tint) ses expériences
religieuses. Abu |-Fazl fait partie de ces historiens de
cour dont les écrits ont une forte portée panégyrique.

La personnalité d’Abu I-Fazl aurait pu étre
mieux présentée en introduction. Fils d'un savant
en sciences religieuses, il a étudié a la fois le savoir
islamique traditionnel, la doctrine soufie, et la pensée
gréco-islamique. Dans le Akbar-nama, Abu |-Fazl
dresse le portrait d/Akbar, non seulement comme un
souverain et un administrateur, mais aussi comme
une figure semi-divine, qui possede la gloire divine
(farr) des monarques de la Perse ancienne. Akbar est
également décrit avec les attributs soufis de 'homme
parfait. L'idéologie complexe d’Abd I-Fazl était de
nature plus impériale qu’islamique. Il acceptait la
légitimité des autres religions de I'Inde, y compris
I’hindouisme qu’il comparait favorablement avec

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE |

I'islam. Abu I-Fazl a, ainsi, élaboré une idéologie
légitimatrice tres complexe, ce qu'aucun autre
historien n’a formulé pour d'autres membres de la
dynastie moghole.

L'ensemble des articles réunis dans Imperial
Historiography and the Creation of Persian Scholarship
on India témoignent de la richesse du contenu de
l'ouvrage d’Abu I-Fazl. Le Ain-i Akbari nous informe
sur la structure de 'Empire moghol dans différents
domaines (économique, philosophique, religieux,
culturel, pratique du pouvoir). Les éditeurs ne le
précisent pas, mais on trouve dans le ATn-i Akbari des
sources administratives qui ont été détruites pendant
les différents sieges de Delhi au xvin® et au xix¢ siecles,
notamment les registres des revenus fiscaux dans les
provinces. Chaque article est suivi d’'une bibliographie,
mais l'ouvrage de dispose pas d’index, lequel aurait
été bien utile.

Denise Aigle
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAI 39

89

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?[]?n-i Akbar? of Ab? I-Fa?|
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

