
	 BCAI 39	 86

III. Histoire et historiographie

Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.) 
Imperial Historiography and the Creation of 
Persian Scholarship on India. The Ā’īn-i Akbarī 
of Abū l-Fażl (d. 1602)

Journal of Asian And African Studies 
Supplement, no 03 
2024, 140 p.

Mots clés :  Abū l-Fażl, Akbar-nāma, Ā’īn-i Akbarī, 
Akbar, Aurengzeb, art de gouverner, rājanītī , 
numismatique, prix, salaires, karma, renaissance, 
poésie persane, Safavides, Shāh Ṣafī, ‘Alī Naqī 
Kamarahī, Francis Gladwin, Société asiatique du 
Bengale, indologie occidentale

Keywords:  Abū l-Fażl, Akbar-nāma, Ā’īn-i Akbarī, 
Akbar, Aurengzeb, Art of Governing, rājanītī , 
Numismatics, Prizes, Wages, karma, Renaissance, 
Persian poetry, Safavids, Shāh Ṣafī, ‘Alī Naqī Kamarahī, 
Francis Gladwin, Asiatic Society of Bengal, Western 
Indology

Ce supplément au Journal of Asian And 
African Studies est consacré à la publication des 
communications prononcées à la sixième conférence, 
« The Classification of Indic Knowledge at the Mughal 
Court: The Ā’īn-i Akbarī », qui s’est tenue à Tokyo 
en mars 2019 dans le cadre du projet de recherche 
Perso-Indica. An Analytical Survey of Persian Works 
on Indian Learned Traditions (voir http://www.perso-
indica.net/). L’objectif de ce programme est d’étudier 
les interactions entre les sociétés musulmanes et 
hindoues en Asie du Sud. L’ouvrage est constitué 
de sept articles précédés d’une introduction, 
« Abū al-Fażl and Persian Historical Writing in the 
Multi-cultural Society of Mughul India » (p. 1-16), 
rédigée par les éditeurs F. Speziale et S. Ogura, dans 
laquelle ils présentent la vie d’Abū l-Fażl et décrivent 
le contenu du Ā’īn-i Akbarī (« Institutions d’Akbar »).

Abū l-Fażl b. Shaykh Mubārak (1551-1602) est 
né à Agra dans une famille originaire du Yémen. Ses 
ancêtres s’étaient installés au Rajasthan où était né son 
père. Après avoir mené une vie ascétique, Abū l-Fażl 
rejoignit la cour moghole d’Akbar (r. 1556-1605). 
En 1574, il fut nommé à la tête du « département 
de la religion » (‘ibādat-khāna), nouvelle institution 
créée par Akbar. Cette institution devait favoriser 
les débats entre les philosophes et les savants de 
diverses croyances ou religion. Abū l-Fażl se trouva 
ainsi en contacts avec de nombreux religieux, dont 
un frère jésuite et un moine jaïn. Pour la rédaction du 
Ā’īn-i Akbarī, il a fait appel à une équipe de savants 
chargés de recueillir des informations. Abū l-Fażl 

n’occupa, à la cour, aucune véritable fonction 
officielle, mais en 1599, il fut nommé par Akbar au 
commandement de l’armée du Deccan contre les 
sultans d’Ahmednagar. Il fut assassiné, sur ordre du 
fils d’Akbar, le futur Jahāngīr, en 1602 sur le chemin 
de retour à Agra.

La renommée d’Abū l-Fażl repose sur sa 
chronique du règne d’Akbar, l ’Akbar-nāma , 
commencée en 1591, et sa section finale, le Ā’īn-i 
Akbarī. Dans l’introduction, il stipule que le Ā’īn-i 
Akbarī est organisé autour de trois sujets : la 
prospérité de la résidence royale (bihrūzī-yi manzil), 
la force de l’armée (barūmandī-yi sipāh) et le 
développement du royaume (ābādī-yi mulk). Le 
Ā’īn-i Akbarī est ainsi, un compte rendu sur les 
institutions impériales rédigé par un représentant 
de l’élite gouvernementale. Abū l-Fażl donne une 
description détaillée des cultures intellectuelles et 
matérielles de l’Inde à son époque. Le Ā’īn-i Akbarī 
partage des traits communs avec les ouvrages 
encyclopédiques et traite, aussi, de nombreux sujets 
philosophiques, religieux, scientifiques et techniques. 
Cet ouvrage a eu une large diffusion dont témoignent 
les nombreux manuscrits copiés jusqu’à l’époque 
coloniale. L’œuvre historiographique d’Abū l-Fażl 
a eu une forte influence sur l’histoire ultérieure 
du sous-continent indien. Bien que l’admiration 
d’Abū l-Fażl envers Akbar l’ait parfois conduit à 
un aspect laudatif évident dans l’Akbar-nāma, en 
tant qu’historien, Abū l-Fażl a innové en plaçant 
l’histoire sur une base laïque et rationnelle. Il a, pour 
cela, utilisé des sources d’information d’origines 
différentes, allant des données fiscales et religieuses 
aux chroniques rajpoutes et a créé un style distinctif 
qui s’est perpétué dans les écoles indiennes pendant 
des siècles. En effet, on a souvent affirmé, qu’en Inde, 
la conscience historique ne serait apparue que grâce 
à la colonisation par les Britanniques au xviiie siècle. 
Cette idée reçue avait déjà été mise à l’épreuve par 
Velcheru Narayana Rao, David Shulman et Sanjay 
Subrahmanyam, trois éminents spécialistes de 
l’Inde (1). 

Dans sa contribution, « The Ā’īn and the 
Modernity: Should We Reconsider the Akbar-‘Ālamgīr 
Binary? » (p. 19-31), Richard M. Eaton revient sur 
la vision historiographique classique qui établit 
un fort contraste entre Akbar, décrit comme un 
souverain tolérant, et Aurengzeb ‘Ālamgīr (1658-
1707), considéré comme un souverain bigot, à l’esprit 
étroit et oppressif. Selon R. Eaton, leurs actions 
politiques, apparemment opposées, sont deux 

(1)  Voir Textures du temps. Écrire l’histoire en Inde, Paris, Le 
Seuil, 2004.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?�?n-i Akbar? of Ab? l-Fa?l
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 87

III. Histoire et historiographie

manières différentes utilisées par les Moghols pour 
anticiper la modernité bien avant l’époque coloniale 
européenne. Akbar a affirmé son autorité sous la 
forme d’une royauté sacrée millénariste en apportant 
des changements dans la politique officielle et en 
respectant les non-musulmans. En 1564, il abolit la 
capitation (jizya) afin de traiter tous les sujets de 
l’empire sur une base égalitaire sans tenir compte 
de leur appartenance religieuse. Aurangzeb, quant à 
lui, a renoncé à la royauté sacrée et a aspiré à placer 
l’Empire moghol sous l’autorité de la loi religieuse. 
R. Eaton écrit en conclusion : « In very different ways, 
both men anticipated the modern world that is 
familiar to us today. And both were visionaries whose 
visions were seriously compromised, though again, in 
very different ways (p. 30) ».

Najaf Haidar s’intéresse aux données monétaires 
recensées par Abū l-Fażl dans le Ā’īn-i Akbarī. Son 
article, « Money and the Monetary Economy in 
the Ā’īn-i Akbarī of Abū l-Fażl » (p. 33-63), livre des 
informations originales sur la valeur des monnaies 
en Inde. L’article comporte de nombreux tableaux 
sur la teneur en or des monnaies, une comparaison 
entre les anciens standards et les nouveaux à l’époque 
d’Akbar et sur les pourcentages en or, en argent 
et en cuivre dans les monnaies d’Akbar, Jahāngīr, 
Shāhjahān et Aurengzeb, et sur les prix à Lahore 
en 1595. La plupart des données mentionnées dans 
ces tableaux proviennent du Ā’īn-i Akbarī. Ce texte 
offre de nombreuses descriptions sur la variété des 
monnaies, la frappe, les mesures monétaires de l’État, 
les prix et les salaires. N. Haidar souligne l’importance 
du traité pour les études numismatiques. Des 
analyses récentes de monnaies en argent mogholes, 
effectuées aux rayons X, ont montré qu’elles étaient 
de la même qualité que les monnaies décrites dans le 
Ā’īn-i Akbarī jusqu’au règne d’Aurengzeb. L’ensemble 
de ces données monétaires font du Ā’īn-i Akbarī une 
source littéraire fiable pour étudier la monnaie et son 
rôle dans les échanges dans l’Empire moghol dans la 
seconde moitié du xvie siècle.

Le court article d’Eva Orthmann, « Rājanītī: 
Indian Statecraft in the Ā’īn-i Akbarī » (p. 65-75), 
s’intéresse à l’art de gouverner (rājanītī) dans l’Empire 
moghol. Le chapitre consacré à ce sujet dans le Ā’īn-i 
Akbarī est très court, deux pages dans l’édition du 
texte par Henry Blochmann à Calcutta. Il est désigné 
par un terme indien, rājanītī, écrit en caractères 
persans, suivi de sa traduction en persan, farmān-
farmā. Dans le chapitre sur rājanītī, Abū l-Fażl fait 
référence aux traités Dharmasāstra, c’est-à-dire les 
traités sur la science du dharma (« ordre », « religion », 
« lois »). Ces traités sont des exposés exhaustifs sur 
la civilisation hindoue. Il existe une très ancienne 

tradition d’écrits sur le dharma, mais les plus anciens 
aujourd’hui conservés remontent au ive siècle 
avant Jésus-Christ. Abū l-Fażl ne connaissait pas le 
sanskrit, par conséquent il tire ses informations de 
sources orales. E. Orthmann ne le dit pas, mais il est 
possible que ses informateurs soient des savants qui 
participaient aux débats inter-religieux qui avaient 
lieu au « département de la religion » créé par Akbar 
à la tête duquel, on l’a vu, Abū l-Fażl avait été nommé. 
En débutant le chapitre par les concepts de ṣūra et 
ma‘nā, le monde visible et le monde invisible, comme 
le souligne E. Orthmann, le chapitre sur l’art de 
gouverner contient également des traits de l’idéologie 
moghole. Abū l-Fażl écrit : « while the sovereign of the 
spiritual realm is eager to avoid the vices of desire 
and wrath, the ruler of the visible world inclines 
toward them. » Par conséquent, selon Abū l-Fażl, 
la raison (kherad) est indispensable au souverain. 
Ce chapitre fait également référence au souverain 
idéal, symbole de la justice, concepts classiques 
des Miroirs des princes de la tradition persane. 
E. Orthmann remarque aussi que le concept rājanītī 
est intégré dans d’autres parties du texte et qu’il 
signale, peut-être, l’importance de ce concept hindou 
dans l’idéologie moghole. Elle explique également 
que, même si le concept de paix universelle (ṣulḥ-i 
kull) fait partie de l’idéologie moghole, beaucoup 
d’éléments constituant la royauté ont une origine 
indienne. Néanmoins, il faut souligner que les idéaux 
de l’islam étaient dominants dans le concept de 
royauté dans l’Inde moghole. Dans The Millennial 
Sovereign, publié en 2012, A. Afzar Moin a montré 
qu’Akbar fut le souverain sacré par excellence de la 
dynastie (2) et que les formes de souveraineté sacrée 
d’Akbar étaient flexibles. Il s’agissait de les adapter 
au milieu pluri-religieux indien. Akbar considérait 
qu’il y avait dans toutes les religions des préceptes 
que l’islam pouvait retenir. En 1579, le souverain fit 
venir à sa cour des prêtres de l’Ordre de Saint Paul de 
Goa. L’Akbar-nāma, et plus encore sa partie finale, le 
Ā’īn-i Akbarī, témoignent que la religion développée 
par l’empereur moghol était un amalgame d’islam, 
d’hindouisme et de christianisme.

K. Sakaki dans « The Interpretations of Karma 
and Rebirth in the Ā’īn-i Akbarī, and Related Works of 
Muslims Intellectuals » (p. 77-91) analyse comment 
le concept indien du karma et la réincarnation sont 
présentés et interprétés dans le Kitāb taḥqīq mā 
li-l-Hind de Bīrūnī (m. après 1050), le Jāmi‘ al-tawārīkh 
de Rashīd al-Dīn (m 318) et d’autres textes des débuts 
de l’islam. La doctrine du karma et de la renaissance 

(2)  Compte rendu dans BCAI 31 (2017).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?�?n-i Akbar? of Ab? l-Fa?l
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 88

III. Histoire et historiographie

sont communs dans la plupart des traditions 
religieuses et philosophiques en Inde. Sharastānī 
(m. 1153), dans le Kitāb al-milal wa l-niḥal, signale que 
les adeptes de la transmigration (aṣḥāb al-tanāsukh) 
appartiennent à une des sectes de l’Inde. Bīrūnī traite 
de ces questions dans le Kitāb taḥqīq mā li-l-Hind 
en s’appuyant sur sa propre traduction, en arabe, 
du Yogasūtra. En général, les auteurs musulmans 
considèrent la doctrine du karma comme une 
méthode de renaissance. Rashīd al-Dīn s’appuie sur 
les écritures du bouddhisme pour relier les actes que 
l’homme a commis dans sa vie à sa situation après la 
mort. Tout en rejetant la théorie de la transmigration, 
il voit des similitudes entre la conduite morale 
dans le bouddhisme et l’islam. K. Sakaki souligne 
qu’Abū l-Fażl classe les effets du karma dans quatre 
sphères : la renaissance, les maladies, les problèmes 
de descendance et les biens. Abū l-Fażl adopte 
une position pragmatique. Il ne considère pas la 
doctrine du karma et de la renaissance comme une 
hérésie qui doit être condamnée, mais elle est, pour 
lui, sujette à investigations. Par ailleurs, Abū l-Fażl 
tente de réconcilier la croyance au karma avec les 
concepts islamiques d’acte expiatoire par lequel des 
fautes d’une certaine gravité sont remises (kaffāra) 
et le sacrifice sanglant pratiqué dans un but de 
rachat (fidya). En conclusion, K. Sakaki considère 
que ces trois intellectuels musulmans, en traduisant 
des textes issus d’univers religieux non-musulmans, 
avaient pour objectif d’établir un dialogue culturel.

La contribution de Nobuaki Kondo, « Ā’īn-i 
Akbarī as Tazkira of Poets » (p. 93-105) s’intéresse 
aux biographies de poètes persans et aux poèmes 
reproduits dans le Ā’īn-i Akbarī. N. Kondo compare 
les biographies du Ā’īn-i Akbarī avec celles contenues 
dans d’autres ouvrages contemporains, comme le 
Muntakhab al-tawārīkh de ‘Abd al-Qādir Badā’ūnī (3) 
et les Ṭabaqāt-i Akbarī de Niẓām al-Dīn Aḥmad. 
La partie tadhkīra d’Abū l-Fażl est plus courte. Elle 
ne contient que 59 courtes biographies de poètes 
(28 pages de l’édition de Calcutta), dont la plupart 
fréquentaient la cour d’Akbar. En revanche, pour 
les mêmes poètes, Abū l-Fażl reproduit beaucoup 
plus de fragments poétiques que Badā’ūnī et Niẓām 
al-Dīn Aḥmad. N. Kondo considère, donc, que la 
partie tadhkīra du Ā’īn-i Akbarī ne doit pas être sous-
estimée car elle reproduit des fragments de poésies 
qu’on ne trouve nulle part ailleurs.

Maryam Moazzem, « Inclusivity versus 
Absolutism in Safavid Iran: Unraveling Safavid 

(3)  ‘Abd al-Qādir Badā’ūnī était un homme de lettre de la cour 
d’Akbar qui a traduit des ouvrages de l’arabe et du sanskrit en 
persan.

perspectives on Akbar and Abū l-Fażl’s Religio-cultural 
Initiatives » (p. 107-125) enquête sur un sujet qui 
a été rarement étudié, à savoir la perception de 
l’idéologie religieuse à l’époque d’Akbar dans l’Iran 
safavide. Alors que les chroniques historiques sur 
les Safavides sont silencieuses sur la religion promue 
à la cour moghole, les initiatives religio-culturelles 
initiées par Akbar et Abū l-Fażl ont donné lieu à 
des discussions parmi les savants religieux chiites. 
Dans le Himam al-thawāqīb, ‘Alī Naqī Kamarahī 
(m. 1650), qui était Shaykh al-islām d’Ispahan, aborde 
le sujet. Kamarahī critique Shāh Ṣafī (m. 1642) pour 
sa tolérance envers les sunnites et son indulgence 
envers les mouvements « hérétiques » qui sont, à 
ses yeux, promus à la cour moghole. Kamarahī 
rompt avec la littérature de conseil perso-islamique 
et développe un nouveau modèle de gouvernance 
chiite exemplaire.

L’article de Satoshi Ogura, « The Ā’īn-i Akbarī 
and Western Indology: with Special Reference to 
the Category of the Six systems of Philosophy » 
(p. 127-140) étudie le rôle du Ā’īn-i Akbarī dans la 
création de l’indologie occidentale. On trouve, en 
effet, dans l’ouvrage d’Abū l-Fażl le premier exemple 
de classification de la philosophie indienne. Elle se 
compose de six systèmes orthodoxes : Sāmkhya, Yoga, 
Mīmāmsā, Vedānta, Nyāna et Vaiseṣika, tandis que 
bouddhisme et le jaïnisme sont considérés comme 
des écoles de pensée non orthodoxes. Dans les 
années 1780, Francis Gladwin a traduit en anglais 
le Ā’īn-i Akbarī. C’est à travers cette traduction 
que William Jones (1746-94) et Henry Thomas 
Colebrooke (1765-1837), fondateurs de la Société 
asiatique du Bengale, ont introduit la classification 
de la philosophie indienne d’Abū l-Fażl dans les 
académies européennes. Les indologues occidentaux 
de la fin du xixe et du début du xxe siècles, Friedrich 
Max Müller et Paul Deussen ont, eux aussi, repris 
la classification d’Abū l-Fażl, plaçant le Ā’īn-i Akbarī 
comme un élément majeur dans la connaissance des 
systèmes philosophiques indiens en Occident.

La partie finale de l’Akbar-nāma d’Abū l-Fażl, le 
Ā’īn-i Akbarī, est une source importante sur l’Inde 
moghole. Néanmoins, en introduction, il aurait 
été utile de rappeler l’origine de l’historiographie 
moghole. Celle-ci opère, en effet, une transition 
entre l’historiographie timouride de Transoxiane, 
dont les modèles accomplis sont représentés 
par les ouvrages de Ḥāfiẓ-i Abrū (m. 1430), et 
l’époque d’Akbar, moment où l’Empire moghol 
s’est définitivement formé. Sous le règne d’Akbar, 
deux catégories d’ouvrages ont vu le jour. D’une 
part, les textes commandités par le souverain pour 
reconstruire l’histoire de la dynastie, articulent les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?�?n-i Akbar? of Ab? l-Fa?l
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 89

III. Histoire et historiographie

valeurs islamiques et la légitimité turko-mongole, 
d’autre part, les histoires sur Akbar lui-même rédigées 
par les historiens de cour qui ont fait l’éloge de ses 
qualités politiques et administratives et admirant 
(ou critiquant, comme Badā’ūnī) ses expériences 
religieuses. Abū l-Fażl fait partie de ces historiens de 
cour dont les écrits ont une forte portée panégyrique. 

La personnalité d’Abū l-Fażl aurait pu être 
mieux présentée en introduction. Fils d’un savant 
en sciences religieuses, il a étudié à la fois le savoir 
islamique traditionnel, la doctrine soufie, et la pensée 
gréco-islamique. Dans le Akbar-nāma, Abū l-Fażl 
dresse le portrait d’Akbar, non seulement comme un 
souverain et un administrateur, mais aussi comme 
une figure semi-divine, qui possède la gloire divine 
(farr) des monarques de la Perse ancienne. Akbar est 
également décrit avec les attributs soufis de l’homme 
parfait. L’idéologie complexe d’Abū l-Fażl était de 
nature plus impériale qu’islamique. Il acceptait la 
légitimité des autres religions de l’Inde, y compris 
l’hindouisme qu’il comparait favorablement avec 

l’islam. Abū l-Fażl a, ainsi, élaboré une idéologie 
légitimatrice très complexe, ce qu’aucun autre 
historien n’a formulé pour d’autres membres de la 
dynastie moghole.

L’ensemble des articles réunis dans Imperial 
Historiography and the Creation of Persian Scholarship 
on India témoignent de la richesse du contenu de 
l’ouvrage d’Abū l-Fażl. Le Ā’īn-i Akbarī nous informe 
sur la structure de l’Empire moghol dans différents 
domaines (économique, philosophique, religieux, 
culturel, pratique du pouvoir). Les éditeurs ne le 
précisent pas, mais on trouve dans le Ā’īn-i Akbarī des 
sources administratives qui ont été détruites pendant 
les différents sièges de Delhi au xviiie et au xixe siècles, 
notamment les registres des revenus fiscaux dans les 
provinces. Chaque article est suivi d’une bibliographie, 
mais l’ouvrage de dispose pas d’index, lequel aurait 
été bien utile.

Denise Aigle 
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fabrizio Speziale, Satoshi Ogura (eds.): Imperial Historiography and the Creation of Persian Scholarship on India. The ?�?n-i Akbar? of Ab? l-Fa?l
(d. 1602), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

