
	 BCAI 39	 77

III. Histoire et historiographie

Georg Leube 
Relational Iconography.  
Representational Culture at the Qaraquyunlu 
and Aqquyunlu Courts  
(853/1449 CE to 907/1501 CE)

Leyde - Boston, Brill 
2023, 448 p. 
ISBN: 9789004541511

Mots clés :  Qara Qoyunlu, Aq Qoyunlu, culture de 
cour, représentation du pouvoir

Keywords:  Qara Qoyunlu, Aq Qoyunlu, Court 
Culture, Representation of Power

Après que Faruk Sümer et John E. Woods 
ont respectivement synthétisé et fixé la trame 
politique de l’histoire des Turkmènes Qara Qoyunlu 
et Aq Qoyunlu dans les années 1960 et 1970, 
beaucoup de publications scientifiques ont suivi 
leur voie en ajoutant, au fur et à mesure, tantôt 
des éditions et commentaires de documents 
découverts dans les différentes archives européennes 
et moyen-orientales, tantôt de nouvelles synthèses 
élaborées principalement en Turquie et en Iran. 
L’approche de Georg Leube, professeur à l’université 
de Bayreuth (Allemagne), se situe à l’intersection de 
ces approches en proposant une étude renouvelant 
la lecture traditionnelle de cette histoire politique à 
l’aune d’un concept spécifique et de ses ramifications 
tout en s’appuyant sur une véritable anthologie 
de traductions de sources. De ce point de vue, on 
ne peut que saluer que l’ouvrage, issu de la partie 
principale de l’habilitation à diriger des recherches 
de l’auteur, soutenue sous le même titre en 2021 
à l’université de Bayreuth, soit en anglais et, donc, 
largement accessible aux chercheurs. Il constitue à 
la fois le résultat de recherches considérables et le 
prologue de travaux qui vont s’avérer déterminants 
dans un avenir proche pour la connaissance des 
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu, en particulier 
grâce à l’édition de sources épigraphiques, largement 
négligées jusqu’ici, et permise par la grande érudition 
de l’auteur (1).

(1)  Voir en particulier « Armenian Monastic Elites Harnessing 
the ‘Turkmen’ State? I: Layout, Text, and Textual Commentary 
of the Armenian Inscription at Arcowaber (1420 CE or earlier) », 
Iran and the Caucasus 28, p. 140-165, 2024 ; « Two Qaraquyunlu 
and Aqquyunlu ‘Turkmen’ Decrees in the Great Mosque 
of Mardin », Asiatische Studien – Études Asiatiques 77 (3-4), 
p. 717-775, 2023 et « Aqquyunlu Turkmen rulers facing the 
ruins of Takht-i Jamshid », Der Islam, 95 (2) p. 479-506, 2018 et 
d’autres en préparation.

Une courte introduction qui résume à grand 
trait la théorie de la « relational iconography » à l’aide 
d’un exemple concret et le plan de l’ouvrage en trois 
grands chapitres (p. 1-5), précède un chapitre qui 
développe les fondements théoriques du concept 
utilisé par l’auteur tout au long de son ouvrage 
(p. 11-40). Des mots mêmes de l’auteur, il s’agit 
moins de réviser les théories générales sur l’histoire 
des Turkmènes que d’utiliser cette histoire pour 
démontrer la pertinence de ce concept pour faire 
l’histoire des sociétés islamiques. « Accordingly, I 
suggest ‘relational iconography’ not as a paradigmatic 
or revisionist methdological shift, but rather as a 
convenient label that may contribute to granting 
this longstanding tradition within our discipline 
greater visibility and methodological foundation. 
Nonetheless, I do believe that scholars engaging 
with Islamicate textual and material cultures could 
frequently be more outspoken and confident in 
the application of relational reflection on the 
micro-level to the ‘de-colonialist’ deconstruction of 
over-confident ‘grand theories’ that fail to do justice 
to the plurality and variation that characterizes 
Muslim and Islamicate societies. » (p. 38) L’auteur 
prend d’ailleurs soin de rappeler que son approche 
est possible grâce, justement, à l’approche théorique 
générale réalisée par J. E. Woods et qui demeure 
encore, à l’heure actuelle, l’œuvre de référence sur 
les Aq Qoyunlu.

« Iconography » n’est pas ici à prendre au sens 
propre du terme car on ne trouvera dans l’ouvrage 
aucune étude d’œuvres iconographiques : il ne 
s’agit pas d’un ouvrage d’histoire des arts. Elle est ici 
comprise comme un ensemble d’éléments individuels 
(mediums, discours, actions) issus de plusieurs 
traditions politiques mouvantes et intégratives 
déployées par les individus prétendant à l’autorité 
afin que ces différents éléments justifient leurs 
prétentions au pouvoir auprès d’un public donné. 
Or, pour que ces éléments fassent sens, leur auditoire 
doit lui-même les mettre en relation en fonction 
de ses propres représentations (ce que l’A. appelle 
la « representational culture »). Par conséquent, la 
réussite ou l’échec des prétentions à l’autorité par 
l’intermédiaire de ces différents éléments dépend de 
leur réception par leur public (p. 1).

Une telle approche a deux corollaires principaux. 
En premier lieu, le fait que les traditions ne soient 
pas fixes, parce que hautement perméables à des 
éléments exogènes pour, précisément, permettre 
la réussite des prétentions à l’autorité d’individus 
ou de groupes sur des sociétés hétérogènes. Ainsi, 
les individus qui prétendent au pouvoir n’hésitent 
pas à mettre en cohérence des éléments disparates 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 78

III. Histoire et historiographie

issus d’une ou plusieurs tradition(s) afin de faire 
coïncider leurs prétentions avec la « representational 
culture » de leur public. C’est pourquoi l’A. énonce 
la thèse selon laquelle les différentes sources 
qu’il utilise (architecture, cérémonial de cour, 
numismatique, épigraphie, poésie, historiographie, 
culture matérielle) sont employées conjointement 
pour représenter de manière cohérente la cour des 
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu, lieu d’intersection 
des discours. De fait, les cours turkmènes furent à 
la fois sunnites et shiites, nomades et sédentaires, 
centralisées et décentralisées, islamiques, persanes 
et centre-asiatiques/turques parce qu’elles en 
mobilisèrent différents éléments (p. 2).

En second lieu, et c’est là sans doute un point 
plus central encore, cette « representational culture », 
en tant qu’élément essentiel pour exercer le pouvoir, 
fait l’objet de tensions entre les individus qui y 
adhérent autant qu’ils cherchent à la modifier à leur 
profit. Elle n’est donc absolument pas statique, mais 
elle est la résultante de négociations permanentes 
à plusieurs niveaux entre des prétentions et des 
résistances au pouvoir de la part des individus qui le 
revendiquent. Leurs actions sont donc subordonnées 
au respect de cette configuration générale négociée 
en permanence qui détermine le déploiement des 
prétentions des uns et des autres (p. 3).

L’avantage d’une telle approche est de rappeler 
avec force que le pouvoir ne peut être seulement 
conçu comme dérivé d’une tradition unique, en 
l’occurrence de la tradition islamique, qui fait de 
Dieu le seul législateur original. Face à la définition 
du pouvoir et de l’autorité par A. K. S. Lambton (citée 
p. 11), l’auteur pense la représentation de cour non 
comme un idéal type mais comme une « agency » qui 
inclut une grande variété de prétentions d’individus 
ou de groupes à des statuts dans la société. L’autorité 
découle moins de l’obéissance à une construction 
théorique dominante que des attributs relationnels 
revendiqués par les souverains, les artistes, les 
généraux et les courtisans. De fait, les rôles sociaux 
sont exprimés dans une représentation qui doit 
être comprise du public pour avoir un effet. Chaque 
personne qui déploie, avec succès, ses prétentions à 
l’autorité renforce ainsi sa position, ce qui lui donne 
du poids en termes d’autorité (p. 12). En d’autres 
termes, les rôles sociaux, ainsi que les hiérarchies 
sociales et politiques qui en découlent, deviennent 
réels à partir du moment où l’individu performe 
son rôle par des agissements attendus de la part 
d’un public donné (par exemple le fait que le roi de 
France guérisse les écrouelles, ce qui participe au fait 
qu’il est reconnu comme roi par ses sujets). Mais 
cette performance, en même temps qu’elle obéit 

à des attendus, les réactualise. L’autorité, dans une 
temporalité sociale donnée, peut donc être définie 
comme toute performance qui déploie avec succès 
des prétentions à l’autorité reconnues par le public 
visé (p. 13-14). À l’inverse, l’échec de la performance 
à convaincre l’auditoire visé affaiblit son autorité et 
peut encourager la violence pour contester cette 
autorité (p. 16).

Une fois la théorie exposée, l’auteur l’applique 
en tentant, dans un premier temps, de reconstruire 
la culture curiale turkmène. Il ne s’agit pas là de 
proposer une synthèse à partir de l’ensemble des 
sources, mais plutôt d’offrir la traduction et le 
commentaire détaillé de sources issues de traditions 
différentes (européennes et islamiques pour 
l’essentiel) et mettant en avant, pour chacune d’entre 
elle, une vision de la culture représentationnelle des 
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu. Ce deuxième 
long chapitre, intitulé « Nexus between the Worlds: 
An inductive Reconstruction of ‘Turkmen’ Courtly 
Culture » (p. 41-254), vise à relier la représentation de 
la cour turkmène aux contextes social, économique 
et spatial dans lesquels elle se déploie. L’auteur 
envisage la cour comme un lieu commun (topos) 
dans lequel trois niveaux principaux de lecture 
viennent s’assembler. Il s’agit d’abord d’envisager la 
cour comme une scène sur laquelle se déploie un 
ensemble de représentations (littéraire, picturale, 
performative, etc…) mises en cohérence pour un 
auditoire sensible à la tradition perso-islamique. Il 
faut ensuite comprendre ce qui sous-tend l’effectivité 
des arguments déployés par ces représentations du 
point de vue des idées. Enfin, il s’agit d’envisager les 
différentes configurations sociales, économiques, 
politiques, religieuses, etc., comme étant à la fois à 
l’origine des actions des individus et continuellement 
modifiées par ces performances déployées en leur 
sein (p. 41-42). 

Des passages traduits et abondamment 
commentés du Chār takht de Ḥusayn Abīwardī 
permettent d’introduire la cour turkmène, en 
comparaison des trois autres « trônes » (les capitales) 
que sont Hérat, Istanbul et Le Caire, comme une 
scène sur laquelle se déploie un ensemble d’actions et 
d’interactions dans un langage commun et dans une 
logique de compétition entre ces différentes cours et 
leurs courtisans (p. 43-50). Ce premier point permet 
d’introduire les deux suivants, bien plus centraux, 
que sont la représentation des pâtures d’été (yaylāq) 
(p. 51-109) et des pâtures d’hiver (qishlāq) (p. 110-
254). Toujours selon la méthode de la traduction puis 
du commentaire de sources déterminées, l’auteur 
dévoile, dans les textes étudiés, les différents topoi qui 
y prennent place (par exemple l’influence bénéfique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 79

III. Histoire et historiographie

du souverain sur le monde à travers la description 
de l’abondance et de la fertilité de la nature, p. 53). 
Pour ce faire, il replace ces sources dans leur contexte 
d’écriture en rappelant la très forte intertextualité 
qui s’y déploie, en particulier dans l’historiographie 
de langue persane. La description du yaylāq du 
sultan des Aq Qoyunlu, Yaʿqūb (1478-1490), au 
Mont Sahand en 1490, par son historiographe 
Khūnjī-Iṣfahānī, sert de fil directeur à ce chapitre pour 
montrer comment le yaylāq est conçu comme une 
manifestation idéale de la cour turkmène à travers 
une série d’actions étudiées en détail (envoi d’un 
maḥmal, réception et envoi d’ambassades auprès 
des autres cours, renouvellement et maintien des 
liens de loyauté et des réseaux interpersonnels, 
patronage, maintien d’une pompe royale). Par 
conséquent, l’étude dépasse bien souvent le seul 
aspect iconographique et représentationnel puisque 
ces différentes actions sont remises dans leur 
contexte politique, social et économique à l’aide 
d’autres sources. Cela permet d’évoquer des sujets 
aussi divers que l’organisation administrative et 
spatiale du campement, la composition du personnel 
de cour et ses hiérarchies, les réseaux interpersonnels, 
tous essentiels pour comprendre comment les 
différents acteurs de la cour influent, collaborent 
ou s’affrontent pour eux-mêmes obtenir des parts 
de l’autorité.

Le qishlāq est, lui, envisagé comme un lieu 
commun englobant aussi bien la ville que ses environs 
et constitue, selon l’A., la deuxième manifestation 
de l’idéal de cour turkmène. Cette étude du qishlāq 
prend dans un premier temps appui sur une source 
principale en langue flamande assez peu utilisée 
jusqu’ici : le Tvoyage van Mher Joos van Ghistele 
d’Amboise Zeebout, décrivant Tabriz vers 1483 et 
dont des passages entiers et particulièrement riches 
sont traduits en anglais pour la première fois. Son 
récit, complété par des sources persanes, ottomanes 
et italiennes, permettent d’explorer les stratégies de 
patronage des souverains turkmènes qui rendent 
le pouvoir visible au sein de la ville par le biais des 
palais, des marchés, des fondations pieuses et des 
madrasas. L’organisation architecturale et spatiale 
des grands palais turkmènes de Tabriz (Muẓafariyya, 
Naṣriyya et Hasht Bihisht) est notamment décrite 
avec beaucoup de détails. Le palais est ainsi conçu 
comme le lieu qui fait lien entre la cour et la ville 
et permet au souverain de déployer des actions 
destinées à légitimer son autorité (repentance 
publique, dévotion, entretien de pauvres gens, 
etc…). Cette description détaillée de Tabriz permet 
ensuite à l’auteur d’étudier des actions spécifiques 
des souverains turkmènes, à savoir le patronage des 

caravanes de pèlerinage (p. 174-194) et la réception 
de délégations étrangères à la cour turkmène à travers 
le récit de l’ambassadeur Ibn Ājā en 1471 à la cour 
d’Uzun Ḥasan (p. 194-201) (2). Parmi ces actions se 
trouvent aussi celles qui permettent spécifiquement 
de consolider les liens interpersonnels et les réseaux 
de loyauté au sein de la cour. Les souverains utilisent 
en particulier le patronage architectural, étudié avec 
nombre de sources épigraphiques en particulier pour 
la ville d’Isfahan, pour intégrer les élites urbaines à leur 
cour. La mise en scène de la distribution de richesses 
et de biens lors de cérémonies est racontée avec un 
grand luxe de détails par l’ambassadeur vénitien 
Josafat Barbaro. Ces cérémonies prennent place 
dans un espace spécifique qui mêle architecture 
mobile (tente et pavillons) et architecture non-
mobile (palais construits en dur), dichotomie que fait 
traditionnellement la recherche occidentale. Mais l’A. 
note justement que ces cérémonies de distributions, 
qui visent à renforcer les loyautés des différentes 
composantes sociales et politiques de la cour et, 
ainsi, à consolider leur autorité, montrent aussi la 
perméabilité entre les différentes architectures.

Le troisième et dernier grand chapitre de 
l’ouvrage cherche à déterminer l’importance de 
l’ethnicité et de l’affiliation religieuse dans la culture 
représentationnelle des cours turkmènes (p. 255-373). 
En étudiant le langage et les traditions, l’auteur 
commence par démontrer que l’utilisation par les 
souverains turkmènes d’éléments iconographiques 
représentant le fait d’être Turkmène ne doit pas 
être conçue comme la conscience d’appartenir à 
un groupe stable dans le temps. Au contraire, les 
souverains turkmènes s’approprient les éléments 
de traditions différentes en fonction des besoins 
et des situations qui se présentent à eux. En cela, 
les Qara Qoyunlu et Aq Qoyunlu doivent plutôt 
être envisagés comme des dynasties composées 
de souverains liés entre eux par une ascendance 
commune plutôt que comme des souverains 
conscients d’être Turkmènes. Chacun des souverains 
déploie un socle iconographique commun constitué 
de multiples traditions pour établir et maintenir ses 
propres réseaux interpersonnels sans nécessairement 
convoquer une quelconque « turkmènité ». 

La question de l’affiliation religieuse est traitée 
de manière similaire grâce à l’étude d’un corpus 
important de pièces de monnaie (plus d’un millier). 

(2)  Voir également sur ce sujet spécifiquement son article 
« Narrating Hierarchy: Dimensions of ‘Culture’ in the Construction 
of Mamlūk Hegemony over Uzun Ḥasan Aqquyunlu in Ibn Ajā’s 
Taʾrīkh al-Amīr Yashbak », Annales Islamologiques, 58, 2024, 
p. 139-160.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 80

III. Histoire et historiographie

Prenant position dans le débat sur l’« hétérodoxie » 
des Turkmènes, en particulier du fait d’un certain 
nombre de pièces dites « shiites », l’auteur montre 
surtout que les Turkmènes combinent plusieurs 
traditions différentes pour que leur iconographie 
soit diffusée de manière efficiente le plus largement 
possible, auprès des musulmans de toute tendance. 

La conception de la justice constitue, de ce point 
de vue, un type d’action déployée pour assurer la 
légitimité du souverain envers son auditoire. C’est 
ainsi le cas de souverains qui protègent leurs sujets, 
y compris non-musulmans, mais aussi d’actions qui 
visent à supprimer des taxes illégales, enquêter sur 
des administrateurs peu scrupuleux ou punir le 
lynchage d’un marchand arménien par la population 
de Tabriz, épisode richement documenté. Au final, 
c’est bien la grande perméabilité des traditions 
qui caractérise le déploiement de l’iconographie 
religieuse de la cour turkmène. Les souverains ne 
cherchent pas à représenter une version spécifique 
de l’islam, mais bien à en proposer une vision 
intégrative et magnifiée par la justice transcendante 
du souverain. L’expression heureuse de l’A. « elaborate 
vagueness » (p. 372) rend bien compte de la pluralité 
du répertoire iconographique turkmène, négocié en 
permanence. Du fait de ce flou, tous les individus, 
musulmans ou non-musulmans, pouvaient trouver 
une certaine résonnance aux actions des sultans 
turkmènes par rapport à leurs représentations 
d’un pouvoir légitime. De la même façon, c’est ce 
vague qui permit les négociations et la contestation 
d’éléments de ce répertoire iconographique déployé 
par les souverains. C’est la raison pour laquelle les 
souverains turkmènes développèrent une culture 
de cour basée sur la représentation de la justice et 
de l’équité plongeant ses racines dans de multiples 
traditions interpénétrées, ce qui rendait plus difficile 
sa contestation.

La courte conclusion (p. 375-379) vient 
synthétiser les arguments développés en insistant 
bien sur la nécessité de chercher des alternatives 
aux dichotomies traditionnelles qui servent 
habituellement à étudier l’Islam. De ce point de vue, la 
cour turkmène n’est pas une exception, elle est plutôt 
représentative des cours islamiques où l’amalgame 
était la norme et la « relational iconography » 
permet de donner une cohérence à des éléments 
qui paraissent contradictoires dans la culture de cour 
turkmène de la seconde moitié du xve siècle. Deux 
annexes, l’une sur la chronologie de la production 
du manuscrit d’Uppsala contenant les œuvres 
d’Abīwardī (p. 381-384), l’autre sur la chronologie de 
la production de l’Histoire de Khunjī-Iṣfahānī à travers 

les différents manuscrits conservés (p. 385-392) 
complètent le texte. Une longue bibliographie à jour 
(p. 393-440), dans laquelle on regrettera seulement 
que les sources ne soient pas séparées des études, et 
un index (p. 441-448) achèvent l’ouvrage.

Celui-ci se veut accessible comme le montre la 
clarté du propos et des arguments rappelés en début 
et fin de parties et sous-parties. Cependant, cette 
intelligibilité se heurte à la très grande complexité du 
sujet et au maniement d’une multiplicité de concepts 
qui ne sont pas toujours explicités au fil des pages si 
bien que, malgré tous les efforts de l’A. pour clarifier 
son propos, l’ouvrage demeure complexe et nécessite 
un grand socle de références théoriques pour en saisir 
toutes les nuances. Cela est lié à la grande érudition 
de G. Leube, illustrée par la multiplicité des sources 
et des études maniées en termes de langues (arabe, 
persan, turc ottoman, arménien, flamand, italien, 
français) et la connaissance très fine des textes, 
parfois commentés de manière philologique (en 
particulier à propos des codes de la poésie persane 
et du Coran). Ces nombreuses sources traduites 
en anglais permettent de constater que la cour 
turkmène fut le lieu par excellence, le topos pour 
reprendre les mots de l’A., de la compétition pour 
la représentation légitime du pouvoir et l’exercice 
de son autorité. 

La critique des sources au prisme de la 
culture représentationnelle permet de remettre 
en perspective les différentes appropriations des 
traditions islamiques moins par rapport à une 
adhésion idéologique supposée qu’à l’intérêt à les 
mobiliser à un moment donné. Cette approche 
fonctionnelle dont se réclame l’auteur évite le piège 
des dichotomies franches au profit d’une logique 
intégrative, résolument impériale. L’idée de culture 
représentationnelle oblige ainsi à penser l’influence 
des individus les uns sur les autres, en particulier 
lorsqu’il existe des hiérarchies sociales ou politiques. 
En effet, cette culture représentationnelle nécessite 
une adaptation réciproque des gouvernants et 
des gouvernés afin que l’autorité telle qu’elle se 
représente soit acceptée et reconnue en tant 
qu’autorité. La contestation de cette autorité, surtout 
étudiée ici dans son aspect littéraire, fait pleinement 
partie de ce processus d’évolution de la culture 
représentationnelle. Ainsi, la conception du pouvoir 
et de l’autorité cesse d’être purement verticale 
pour souligner les différentes représentations qui 
s’y affrontent parmi les courtisans de la cour des 
Turkmènes Qara Qoyunlu et Aq Qoyunlu. L’argument 
central de l’ouvrage, qui porte donc sur le concept 
de « relational iconography », est indéniablement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 81

III. Histoire et historiographie

intéressant pour reconstruire une cour par le biais des 
relations et des représentations qui s’y jouent plutôt 
que des simples rapports de pouvoir et de force. 

La richesse de l’ouvrage ouvre un grand nombre 
de pistes, de discussions et de débats qu’il est 
impossible de développer longuement ici. Je n’en 
retiendrai donc que quelques-uns afin d’alimenter 
la réflexion. 

En pensant la cour turkmène comme une cour 
islamique semblable aux autres, l’ouvrage en gomme 
les spécificités, au premier rang desquelles le fait que 
cette cour est la seule du monde islamique oriental 
de la deuxième moitié du xve siècle à pratiquer 
encore le pastoralisme et la transhumance. Ce 
fait central, qui n’apparait qu’implicitement dans 
l’ouvrage à travers la description des qishlāq et des 
yaylāq comme topoi où se jouent les rôles sociaux 
et politiques, est pourtant au fondement même 
de la représentation de la cour des Turkmènes. 
J. E. Woods en avait déjà remarqué l’importance (3) et 
Khunjī-Iṣfahānī lui-même rappelait au début de son 
Tārīkh-i ʿ ālam-ārā-yi amīnī que les Bāyandur n’avaient 
jamais été « corrompus » par les cités et avaient 
toujours mené une vie pastorale contrairement à 
leurs voisins (4). Cette construction de l’idéal nomade, 
qui n’a effectivement rien d’original et est élaboré 
à partir de multiples traditions, n’en demeure pas 
moins un fort marqueur politique de distinction 
pour les sultans turkmènes, d’autant plus important 
qu’il ne s’adressait probablement pas aux Turkmènes 
puisque l’ouvrage, écrit en persan, était sans doute 
destiné à la cour.

Cela renvoie au fait plus général que l’idée de 
performativité a pour effet de gommer une partie 
entière du personnel des cours turkmènes que sont 
précisément les nomades, en particulier les grands 
émirs et plus généralement les soldats de tous rangs. 
En effet, dans la mesure où l’ensemble des actions 
au sein de la cour est ramené à leur performativité 
(violence performative p. 189, abolition performative 
de taxes p. 203, audiences performatives p. 204, culture 
performative p. 215, interactions performatives 
p. 216, démonstration de richesse performatives 
p. 248, activités performatives p. 265, chasse de cour 
performative p. 266, la signification performative 
de l’appropriation d’un vers du Coran p. 300, etc.), 
seuls ceux qui « performent » apparaissent dans 
les sources comme ayant un rôle politique dans la 
culture représentationnelle. Lire l’histoire curiale 

(3)  John Woods, The Aqquyunlu. Clan, Confederation, Empire, 
Salt Lake City, 1999, p. 56.
(4)  Khunjī-Iṣfahānī, Tārīkh-i ʿ ālam-ārā-yi amīnī, éd. Muḥammad 
Akbar ʿAshīq, Téhéran, 2003, p. 26.

par l’intermédiaire de ce concept conduit, de fait, à 
minimiser les actions d’autres acteurs qui passent en-
dessous du radar de la performativité. Certes, l’auteur 
n’omet pas complètement ce point en évoquant 
les « counter-claim » qui façonnent la culture 
représentationnelle ou les émirs qui apparaissent lors 
de la grande parade de l’armée du prince Sulṭān Khalīl 
en 1476. Mais force est de constater que les nomades 
demeurent assez largement absents du tableau 
alors même que ce nomadisme constitue un pilier 
central de la cour et plus généralement de l’État des 
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu. Pourtant, la cour 
n’est pas seulement composée de figures religieuses 
et de souverains, y compris dans certains extraits 
choisis par l’auteur (par exemple certains passages du 
récit de voyage de Barbaro). On y voit aussi intervenir 
des grands émirs et plus généralement des soldats 
affectés au service du souverain (les nuwkarān) dont 
la performativité ne peut pas apparaître à la cour dans 
les sources puisqu’ils sont cantonnés, selon ceux qui 
écrivent, dans un rôle quasiment passif qui est celui 
d’obéir et de recevoir les grâces du souverain. On ne 
trouvera donc, en-dehors des princes mentionnés, 
que deux importants grands émirs des Aq Qoyunlu 
(ʿAlī beyk Purnāk et Sulaymān Bizhān) quand les 
sources nous livrent les noms de plusieurs dizaines 
d’entre eux. Ne restent à la cour que les noms des 
courtisans, essentiellement persans, selon l’idée 
implicite que les cours turkmènes de la seconde moitié 
du xve siècle sont des cours régulièrement islamisées 
et persanisées par l’intermédiaire de ces élites persanes 
et intégrées aux cadres légitimes et normaux des cours 
islamiques tels que les imaginent les historiographes 
qui écrivent pour les souverains turkmènes (par 
exemple par le biais d’une justice transcendante 
comme l’explique l’A.). Dans cette représentation de la 
cour, la place de l’aristocratie militaire et de ses propres 
représentations du pouvoir, pourtant centrales dans le 
jeu politique, sont réduites à la portion congrue.

Cela est dû, me semble-t-il, au choix de la 
période et des sources qui l’accompagnent. Cette 
période n’est justifiée par l’auteur que par la frappe 
indépendante des monnaies de Jahānshāh à partir 
de 1449 et l’avènement des Safavides en 1501 (p. 3). 
Si la dernière date est logique, étant donné qu’elle 
met fin au régime politique turkmène (il aurait 
néanmoins été intéressant de voir les continuités de 
représentation entre les cours turkmène et safavide, 
mais il s’agit d’un autre sujet), la première n’a rien 
d’évidente. Si l’on prend le seul paramètre de la frappe 
de monnaie, son père Qarā Yūsuf frappa lui-même 
monnaie de manière indépendante a minima à partir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 82

III. Histoire et historiographie

de 814H/1411-1412 (5) et il disposait également d’une 
cour que l’on ne connait, certes, que par de très 
rares bribes (6). Elle était en tout cas certainement 
plus militarisée, bien qu’elle comptât également un 
personnel administratif persan. En se focalisant sur 
le dernier demi-siècle de l’histoire des Qara Qoyunlu 
et des Aq Qoyunlu, c’est essentiellement l’histoire 
des cours de Jahānshāh (1437-1467), d’Uzun Ḥasan 
(1469-1478) et de Yaʿqūb (1478-1490) qui est réalisée, 
celle sur laquelle les sources nous livrent le plus 
d’éléments. Entre les lignes, on comprend donc que 
c’est peut-être la documentation qui a guidé le choix 
de n’étudier que la deuxième moitié du xve siècle.

Enfin, une question vient se poser quant à 
l’utilisation du terme de « relational iconography » 
dans un ouvrage qui ne comprend aucune image à 
part deux photographies illustratives. On comprend 
certes le sens large de l’iconographie explicité 
pages 17-28, mais sa conception est néanmoins 
tirée partiellement de l’histoire des arts. Un certain 
nombre de références présentes dans la bibliographie 
à propos de l’art du livre durant la période turkmène 
montre que l’A. s’y est intéressé. De fait, il aurait 
pu être stimulant d’étudier quelques miniatures 
comme par exemple les superbes représentations 
de Sulṭān Khalīl sous le prisme de la culture 
représentationnelle (7).

(5)  Voir pour ne donner qu’un exemple le superbe spécimen 
#251053, frappé à Bitlis en 814H/1411-1412 https://www.zeno.
ru/showphoto.php?photo=251053. 
(6)  Voir par exemple Ḥafiẓ-i Abrū, Zubdat al-tavārīkh, éd. Kamāl 
Ḥajj Sayyid Javādī, Téhéran, 1992, Vol. II, p. 446.
(7)  Helen Wright, “A Rare Copy of the Divan of Hidayat from 
the Library of Sultan-Khalil Aq Quyunlu” dans Aslıhan Erkmen et 
Şebnem Tamcan Parladır (éds.) : İslam Dünyasında Kitap Sanatı 
ve Kültürü / Zeren Tanındı Festschrift: Art and Culture of Books 
in the Islamic World, Lale Yayıncılık, Istanbul, 2022, p. 635-646.

Il n’en demeure pas moins que la lecture de 
l’histoire des cours turkmènes par l’intermédiaire 
de ce concept de « relational iconography » et de 
« representational culture » est tout à fait intéressante 
et stimulante, comme a tenté d’en rendre compte la 
présente contribution. Elle a le mérite de dégager avec 
de nouveaux arguments la force des représentations 
dans la construction du pouvoir et de sa légitimité 
tout en rappelant avec force la multiplicité des 
traditions, les amalgames dont elles font l’objet et leur 
adaptabilité en tant que sujets de négociation autour 
de la représentation du pouvoir. L’importance de la 
performativité des actions au sein de la cour permet 
également de s’intéresser davantage aux aspects 
relationnels et négociés, par exemple pour des 
fonctions de gouvernement et d’administration dont 
on cherche souvent à circonscrire les attributions 
précises. Il s’agit donc là d’un bien bel ouvrage qui 
vient utilement compléter l’œuvre classique de John 
E. Woods.

Yoan Parrot 
doctorant à Aix-Marseille Université 

Iremam

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

