| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Georg LEUBE

Relational Iconography.

Representational Culture at the Qaraquyunlu
and Aqquyunlu Courts

(853/1449 CE to 907/1501 CE)

Leyde - Boston, Brill
2023, 448 p.
ISBN: 9789004541511

Mots clés: Qara Qoyunlu, Aq Qoyunluy, culture de
cour, représentation du pouvoir

Keywords: Qara Qoyunlu, Aq Qoyunlu, Court
Culture, Representation of Power

Aprés que Faruk Stimer et John E. Woods
ont respectivement synthétisé et fixé la trame
politique de I'histoire des Turkménes Qara Qoyunlu
et Aq Qoyunlu dans les années 1960 et 1970,
beaucoup de publications scientifiques ont suivi
leur voie en ajoutant, au fur et a mesure, tantot
des éditions et commentaires de documents
découverts dans les différentes archives européennes
et moyen-orientales, tantot de nouvelles synthéses
élaborées principalement en Turquie et en Iran.
Lapproche de Georg Leube, professeur a I'université
de Bayreuth (Allemagne), se situe a I'intersection de
ces approches en proposant une étude renouvelant
la lecture traditionnelle de cette histoire politique a
I'aune d’un concept spécifique et de ses ramifications
tout en sappuyant sur une véritable anthologie
de traductions de sources. De ce point de vue, on
ne peut que saluer que l'ouvrage, issu de la partie
principale de I'habilitation a diriger des recherches
de l'auteur, soutenue sous le méme titre en 2021
a l'université de Bayreuth, soit en anglais et, donc,
largement accessible aux chercheurs. Il constitue a
la fois le résultat de recherches considérables et le
prologue de travaux qui vont s'avérer déterminants
dans un avenir proche pour la connaissance des
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu, en particulier
grace a l'édition de sources épigraphiques, largement
négligées jusqu'’ici, et permise par la grande érudition
de l'auteur ("),

(1) Voir en particulier « Armenian Monastic Elites Harnessing
the ‘Turkmen’ State? I: Layout, Text, and Textual Commentary
of the Armenian Inscription at Arcowaber (1420 CE or earlier) »,
Iran and the Caucasus 28, p. 140-165, 2024 ; « Two Qaraquyunlu
and Agquyunlu ‘Turkmen’ Decrees in the Great Mosque
of Mardin », Asiatische Studien — Etudes Asiatiques 77 (3-4),
p. 717-775, 2023 et « Aqquyunlu Turkmen rulers facing the
ruins of Takht-i Jamshid », Der Islam, 95 (2) p. 479-506, 2018 et
d‘autres en préparation.

Une courte introduction qui résume a grand
trait la théorie de la « relational iconography » a l'aide
d’'un exemple concret et le plan de I'ouvrage en trois
grands chapitres (p. 1-5), précéde un chapitre qui
développe les fondements théoriques du concept
utilisé par l'auteur tout au long de son ouvrage
(p- 11-40). Des mots mémes de l'auteur, il s’agit
moins de réviser les théories générales sur I'histoire
des Turkmenes que d'utiliser cette histoire pour
démontrer la pertinence de ce concept pour faire
I'histoire des sociétés islamiques. « Accordingly, |
suggest ‘relational iconography’ not as a paradigmatic
or revisionist methdological shift, but rather as a
convenient label that may contribute to granting
this longstanding tradition within our discipline
greater visibility and methodological foundation.
Nonetheless, | do believe that scholars engaging
with Islamicate textual and material cultures could
frequently be more outspoken and confident in
the application of relational reflection on the
micro-level to the ‘de-colonialist’ deconstruction of
over-confident ‘grand theories’ that fail to do justice
to the plurality and variation that characterizes
Muslim and Islamicate societies. » (p. 38) Lauteur
prend dailleurs soin de rappeler que son approche
est possible grace, justement, a l'approche théorique
générale réalisée par J. E. Woods et qui demeure
encore, a I'heure actuelle, I'ceuvre de référence sur
les Aq Qoyunlu.

«lconography » n'est pas ici a prendre au sens
propre du terme car on ne trouvera dans l'ouvrage
aucune étude d’ceuvres iconographiques: il ne
s'agit pas d’'un ouvrage d’histoire des arts. Elle est ici
comprise comme un ensemble délémentsindividuels
(mediums, discours, actions) issus de plusieurs
traditions politiques mouvantes et intégratives
déployées par les individus prétendant a l'autorité
afin que ces différents éléments justifient leurs
prétentions au pouvoir aupres d'un public donné.
Or, pour que ces éléments fassent sens, leur auditoire
doit lui-méme les mettre en relation en fonction
de ses propres représentations (ce que I'A. appelle
la «representational culture »). Par conséquent, la
réussite ou l'échec des prétentions a l'autorité par
I'intermédiaire de ces différents éléments dépend de
leur réception par leur public (p. 1).

Une telle approche a deux corollaires principaux.
En premier liey, le fait que les traditions ne soient
pas fixes, parce que hautement perméables a des
éléments exogenes pour, précisément, permettre
la réussite des prétentions a l'autorité d’individus
ou de groupes sur des sociétés hétérogenes. Ainsi,
les individus qui prétendent au pouvoir n’hésitent
pas a mettre en cohérence des éléments disparates

BCAI 39 77

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

issus d'une ou plusieurs tradition(s) afin de faire
coincider leurs prétentions avec la « representational
culture » de leur public. C'est pourquoi I'A. énonce
la thése selon laquelle les différentes sources
qu’il utilise (architecture, cérémonial de cour,
numismatique, épigraphie, poésie, historiographie,
culture matérielle) sont employées conjointement
pour représenter de maniére cohérente la cour des
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunluy, lieu d’intersection
des discours. De fait, les cours turkmenes furent a
la fois sunnites et shiites, nomades et sédentaires,
centralisées et décentralisées, islamiques, persanes
et centre-asiatiques/turques parce qu’elles en
mobiliserent différents éléments (p. 2).

En second lieu, et c'est la sans doute un point
plus central encore, cette « representational culture »,
en tant quélément essentiel pour exercer le pouvoir,
fait I'objet de tensions entre les individus qui y
adhérent autant qu'ils cherchent a la modifier a leur
profit. Elle n'est donc absolument pas statique, mais
elle est la résultante de négociations permanentes
a plusieurs niveaux entre des prétentions et des
résistances au pouvoir de la part des individus qui le
revendiquent. Leurs actions sont donc subordonnées
au respect de cette configuration générale négociée
en permanence qui détermine le déploiement des
prétentions des uns et des autres (p. 3).

L'avantage d’'une telle approche est de rappeler
avec force que le pouvoir ne peut étre seulement
congu comme dérivé d’'une tradition unique, en
l'occurrence de la tradition islamique, qui fait de
Dieu le seul législateur original. Face a la définition
du pouvoir et de l'autorité par A. K. S. Lambton (citée
p. 11), l'auteur pense la représentation de cour non
comme un idéal type mais comme une «agency » qui
inclut une grande variété de prétentions d'individus
ou de groupes a des statuts dans la société. Lautorité
découle moins de l'obéissance a une construction
théorique dominante que des attributs relationnels
revendiqués par les souverains, les artistes, les
généraux et les courtisans. De fait, les réles sociaux
sont exprimés dans une représentation qui doit
étre comprise du public pour avoir un effet. Chaque
personne qui déploie, avec succes, ses prétentions a
I'autorité renforce ainsi sa position, ce qui lui donne
du poids en termes dautorité (p. 12). En dautres
termes, les roles sociaux, ainsi que les hiérarchies
sociales et politiques qui en découlent, deviennent
réels a partir du moment ou l'individu performe
son role par des agissements attendus de la part
d’un public donné (par exemple le fait que le roi de
France guérisse les écrouelles, ce qui participe au fait
qu'il est reconnu comme roi par ses sujets). Mais
cette performance, en méme temps qu'elle obéit

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE |

a des attendus, les réactualise. Lautorité, dans une
temporalité sociale donnée, peut donc étre définie
comme toute performance qui déploie avec succes
des prétentions a l'autorité reconnues par le public
visé (p. 13-14). A l'inverse, I'échec de la performance
a convaincre l'auditoire visé affaiblit son autorité et
peut encourager la violence pour contester cette
autorité (p. 16).

Une fois la théorie exposée, I'auteur I'applique
en tentant, dans un premier temps, de reconstruire
la culture curiale turkmene. Il ne s’agit pas la de
proposer une synthese a partir de lI'ensemble des
sources, mais plutot d'offrir la traduction et le
commentaire détaillé de sources issues de traditions
différentes (européennes et islamiques pour
l'essentiel) et mettant en avant, pour chacune d’entre
elle, une vision de la culture représentationnelle des
Qara Qoyunlu et des Ag Qoyunlu. Ce deuxieme
long chapitre, intitulé « Nexus between the Worlds:
An inductive Reconstruction of ‘Turkmen’ Courtly
Culture » (p. 41-254), vise a relier la représentation de
la cour turkmeéne aux contextes social, économique
et spatial dans lesquels elle se déploie. L'auteur
envisage la cour comme un lieu commun (topos)
dans lequel trois niveaux principaux de lecture
viennent s'assembler. |l s’agit d'abord d'envisager la
cour comme une scene sur laquelle se déploie un
ensemble de représentations (littéraire, picturale,
performative, etc...) mises en cohérence pour un
auditoire sensible a la tradition perso-islamique. Il
faut ensuite comprendre ce qui sous-tend l'effectivité
des arguments déployés par ces représentations du
point de vue des idées. Enfin, il s'agit d'envisager les
différentes configurations sociales, économiques,
politiques, religieuses, etc., comme étant a la fois a
l'origine des actions des individus et continuellement
modifiées par ces performances déployées en leur
sein (p. 41-42).

Des passages traduits et abondamment
commentés du Char takht de Husayn Abiwardi
permettent d’introduire la cour turkmeéne, en
comparaison des trois autres « trones » (les capitales)
que sont Hérat, Istanbul et Le Caire, comme une
scene sur laquelle se déploie un ensemble d’actions et
d’interactions dans un langage commun et dans une
logique de compétition entre ces différentes cours et
leurs courtisans (p. 43-50). Ce premier point permet
d’introduire les deux suivants, bien plus centraux,
que sont la représentation des patures d'été (yaylaq)
(p.51-109) et des patures d’hiver (gishlaq) (p. 110-
254). Toujours selon la méthode de la traduction puis
du commentaire de sources déterminées, l'auteur
dévoile, dans les textes étudiés, les différents topoi qui
y prennent place (par exemple I'influence bénéfique

BCAI 39

78

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

du souverain sur le monde a travers la description
de 'abondance et de la fertilité de la nature, p. 53).
Pour ce faire, il replace ces sources dans leur contexte
d’écriture en rappelant la trés forte intertextualité
qui s’y déploie, en particulier dans I'historiographie
de langue persane. La description du yayldq du
sultan des Aq Qoyunlu, Ya‘qub (1478-1490), au
Mont Sahand en 1490, par son historiographe
Khaniji-Isfahani, sert de fil directeur a ce chapitre pour
montrer comment le yayldq est concu comme une
manifestation idéale de la cour turkmeéne a travers
une série d’actions étudiées en détail (envoi d’'un
mahmal, réception et envoi d'ambassades aupres
des autres cours, renouvellement et maintien des
liens de loyauté et des réseaux interpersonnels,
patronage, maintien d’'une pompe royale). Par
conséquent, I'étude dépasse bien souvent le seul
aspect iconographique et représentationnel puisque
ces différentes actions sont remises dans leur
contexte politique, social et économique a l'aide
d’autres sources. Cela permet dévoquer des sujets
aussi divers que l'organisation administrative et
spatiale du campement, la composition du personnel
de cour et ses hiérarchies, les réseaux interpersonnels,
tous essentiels pour comprendre comment les
différents acteurs de la cour influent, collaborent
ou s’affrontent pour eux-mémes obtenir des parts
de l'autorité.

Le gishlaqg est, lui, envisagé comme un lieu
commun englobant aussi bien la ville que ses environs
et constitue, selon I'A, la deuxieme manifestation
de 'idéal de cour turkmeéne. Cette étude du gishldq
prend dans un premier temps appui sur une source
principale en langue flamande assez peu utilisée
jusqu'ici: le Tvoyage van Mher Joos van Ghistele
d’Amboise Zeebout, décrivant Tabriz vers 1483 et
dont des passages entiers et particulierement riches
sont traduits en anglais pour la premiere fois. Son
récit, complété par des sources persanes, ottomanes
et italiennes, permettent d'explorer les stratégies de
patronage des souverains turkmenes qui rendent
le pouvoir visible au sein de la ville par le biais des
palais, des marchés, des fondations pieuses et des
madrasas. L'organisation architecturale et spatiale
des grands palais turkmeénes de Tabriz (Muzafariyya,
Nasriyya et Hasht Bihisht) est notamment décrite
avec beaucoup de détails. Le palais est ainsi concu
comme le lieu qui fait lien entre la cour et la ville
et permet au souverain de déployer des actions
destinées a légitimer son autorité (repentance
publique, dévotion, entretien de pauvres gens,
etc...). Cette description détaillée de Tabriz permet
ensuite a l'auteur d'étudier des actions spécifiques
des souverains turkmenes, a savoir le patronage des

caravanes de pélerinage (p. 174-194) et la réception
de délégations étrangeres a la cour turkmeéne a travers
le récit de 'ambassadeur Ibn Aja en 1471 a la cour
d’Uzun Hasan (p. 194-201)?). Parmi ces actions se
trouvent aussi celles qui permettent spécifiquement
de consolider les liens interpersonnels et les réseaux
de loyauté au sein de la cour. Les souverains utilisent
en particulier le patronage architectural, étudié avec
nombre de sources épigraphiques en particulier pour
la ville d’Isfahan, pour intégrer les élites urbaines a leur
cour. La mise en scene de la distribution de richesses
et de biens lors de cérémonies est racontée avec un
grand luxe de détails par 'ambassadeur vénitien
Josafat Barbaro. Ces cérémonies prennent place
dans un espace spécifique qui méle architecture
mobile (tente et pavillons) et architecture non-
mobile (palais construits en dur), dichotomie que fait
traditionnellement la recherche occidentale. Mais I'A.
note justement que ces cérémonies de distributions,
qui visent a renforcer les loyautés des différentes
composantes sociales et politiques de la cour et,
ainsi, a consolider leur autorité, montrent aussi la
perméabilité entre les différentes architectures.

Le troisieme et dernier grand chapitre de
l'ouvrage cherche a déterminer I'importance de
I'ethnicité et de I'affiliation religieuse dans la culture
représentationnelle des cours turkmenes (p. 255-373).
En étudiant le langage et les traditions, l'auteur
commence par démontrer que l'utilisation par les
souverains turkmeénes déléments iconographiques
représentant le fait d'étre Turkmene ne doit pas
étre congue comme la conscience d’appartenir a
un groupe stable dans le temps. Au contraire, les
souverains turkmenes s'approprient les éléments
de traditions différentes en fonction des besoins
et des situations qui se présentent a eux. En cela,
les Qara Qoyunlu et Aq Qoyunlu doivent plutét
étre envisagés comme des dynasties composées
de souverains liés entre eux par une ascendance
commune plutét que comme des souverains
conscients d’étre Turkmeénes. Chacun des souverains
déploie un socle iconographique commun constitué
de multiples traditions pour établir et maintenir ses
propres réseaux interpersonnels sans nécessairement
convoquer une quelconque « turkmenité ».

La question de l'affiliation religieuse est traitée
de maniére similaire grace a I'étude d’'un corpus
important de piéces de monnaie (plus d’'un millier).

(2) Voir également sur ce sujet spécifiquement son article
«Narrating Hierarchy: Dimensions of ‘Culture’in the Construction
of Mamlik Hegemony over Uzun Hasan Aqquyunlu in Ibn Aja’s
Ta’rikh al-Amir Yashbak », Annales Islamologiques, 58, 2024,
p. 139-160.

BCAI 39 79

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Prenant position dans le débat sur I'« hétérodoxie »
des Turkmenes, en particulier du fait d'un certain
nombre de pieces dites «shiites », 'auteur montre
surtout que les Turkmeénes combinent plusieurs
traditions différentes pour que leur iconographie
soit diffusée de maniere efficiente le plus largement
possible, auprés des musulmans de toute tendance.

La conception de la justice constitue, de ce point
de vue, un type d’action déployée pour assurer la
légitimité du souverain envers son auditoire. Clest
ainsi le cas de souverains qui protégent leurs sujets,
y compris non-musulmans, mais aussi d’actions qui
visent a supprimer des taxes illégales, enquéter sur
des administrateurs peu scrupuleux ou punir le
lynchage d'un marchand arménien par la population
de Tabriz, épisode richement documenté. Au final,
c'est bien la grande perméabilité des traditions
qui caractérise le déploiement de I'iconographie
religieuse de la cour turkmene. Les souverains ne
cherchent pas a représenter une version spécifique
de l'islam, mais bien a en proposer une vision
intégrative et magnifiée par la justice transcendante
du souverain. Lexpression heureuse de I'A. « elaborate
vagueness » (p. 372) rend bien compte de la pluralité
du répertoire iconographique turkmeéne, négocié en
permanence. Du fait de ce flou, tous les individus,
musulmans ou non-musulmans, pouvaient trouver
une certaine résonnance aux actions des sultans
turkmenes par rapport a leurs représentations
d’'un pouvoir légitime. De la méme fagon, c'est ce
vague qui permit les négociations et la contestation
d’éléments de ce répertoire iconographique déployé
par les souverains. C'est la raison pour laquelle les
souverains turkmenes développérent une culture
de cour basée sur la représentation de la justice et
de 'équité plongeant ses racines dans de multiples
traditions interpénétrées, ce qui rendait plus difficile
sa contestation.

La courte conclusion (p. 375-379) vient
synthétiser les arguments développés en insistant
bien sur la nécessité de chercher des alternatives
aux dichotomies traditionnelles qui servent
habituellement a étudier I'lslam. De ce point de vue, la
cour turkmene n'est pas une exception, elle est plutot
représentative des cours islamiques ou I'amalgame
était la norme et la «relational iconography »
permet de donner une cohérence a des éléments
qui paraissent contradictoires dans la culture de cour
turkmene de la seconde moitié du xve siecle. Deux
annexes, l'une sur la chronologie de la production
du manuscrit d’'Uppsala contenant les ceuvres
d’Abiwardi (p. 381-384), l'autre sur la chronologie de
la production de I'Histoire de Khuniji-Isfahani a travers

les différents manuscrits conservés (p. 385-392)
completent le texte. Une longue bibliographie a jour
(p. 393-440), dans laquelle on regrettera seulement
que les sources ne soient pas séparées des études, et
un index (p. 441-448) achévent l'ouvrage.

Celui-ci se veut accessible comme le montre la
clarté du propos et des arguments rappelés en début
et fin de parties et sous-parties. Cependant, cette
intelligibilité se heurte a la tres grande complexité du
sujet et au maniement d’'une multiplicité de concepts
qui ne sont pas toujours explicités au fil des pages si
bien que, malgré tous les efforts de I'A. pour clarifier
son propos, l'ouvrage demeure complexe et nécessite
un grand socle de références théoriques pour en saisir
toutes les nuances. Cela est lié a la grande érudition
de G. Leube, illustrée par la multiplicité des sources
et des études maniées en termes de langues (arabe,
persan, turc ottoman, arménien, flamand, italien,
francais) et la connaissance tres fine des textes,
parfois commentés de maniére philologique (en
particulier a propos des codes de la poésie persane
et du Coran). Ces nombreuses sources traduites
en anglais permettent de constater que la cour
turkmene fut le lieu par excellence, le topos pour
reprendre les mots de I'A,, de la compétition pour
la représentation légitime du pouvoir et l'exercice
de son autorité.

La critique des sources au prisme de la
culture représentationnelle permet de remettre
en perspective les différentes appropriations des
traditions islamiques moins par rapport a une
adhésion idéologique supposée qua l'intérét a les
mobiliser a un moment donné. Cette approche
fonctionnelle dont se réclame l'auteur évite le piege
des dichotomies franches au profit d’'une logique
intégrative, résolument impériale. Lidée de culture
représentationnelle oblige ainsi a penser I'influence
des individus les uns sur les autres, en particulier
lorsqu’il existe des hiérarchies sociales ou politiques.
En effet, cette culture représentationnelle nécessite
une adaptation réciproque des gouvernants et
des gouvernés afin que l'autorité telle qu'elle se
représente soit acceptée et reconnue en tant
qu’autorité. La contestation de cette autorité, surtout
étudiée ici dans son aspect littéraire, fait pleinement
partie de ce processus dévolution de la culture
représentationnelle. Ainsi, la conception du pouvoir
et de l'autorité cesse d'étre purement verticale
pour souligner les différentes représentations qui
s’y affrontent parmi les courtisans de la cour des
Turkmeénes Qara Qoyunlu et Aq Qoyunlu. Largument
central de l'ouvrage, qui porte donc sur le concept
de «relational iconography », est indéniablement

BCAI 39 80

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

intéressant pour reconstruire une cour par le biais des
relations et des représentations qui s’y jouent plutot
que des simples rapports de pouvoir et de force.

Larichesse de l'ouvrage ouvre un grand nombre
de pistes, de discussions et de débats qu'il est
impossible de développer longuement ici. Je n'en
retiendrai donc que quelques-uns afin d’alimenter
la réflexion.

En pensant la cour turkmeéne comme une cour
islamique semblable aux autres, l'ouvrage en gomme
les spécificités, au premier rang desquelles le fait que
cette cour est la seule du monde islamique oriental
de la deuxiéme moitié du xv© siecle a pratiquer
encore le pastoralisme et la transhumance. Ce
fait central, qui n‘apparait qu'implicitement dans
l'ouvrage a travers la description des gishldq et des
yaylag comme topoi ou se jouent les roles sociaux
et politiques, est pourtant au fondement méme
de la représentation de la cour des Turkmenes.
J. E. Woods en avait déja remarqué I'importance®) et
Khunji-Isfahani lui-méme rappelait au début de son
Tarikh-i “‘alam-ara-yi amini que les Bayandur navaient
jamais été « corrompus » par les cités et avaient
toujours mené une vie pastorale contrairement a
leurs voisins ). Cette construction de I'idéal nomade,
qui n'a effectivement rien doriginal et est élaboré
a partir de multiples traditions, n'en demeure pas
moins un fort marqueur politique de distinction
pour les sultans turkmenes, d'autant plus important
qu'il ne s'adressait probablement pas aux Turkmeénes
puisque l'ouvrage, écrit en persan, était sans doute
destiné a la cour.

Cela renvoie au fait plus général que l'idée de
performativité a pour effet de gommer une partie
entiére du personnel des cours turkménes que sont
précisément les nomades, en particulier les grands
émirs et plus généralement les soldats de tous rangs.
En effet, dans la mesure ou l'ensemble des actions
au sein de la cour est ramené a leur performativité
(violence performative p. 189, abolition performative
de taxes p. 203, audiences performatives p. 204, culture
performative p. 215, interactions performatives
p. 216, démonstration de richesse performatives
p. 248, activités performatives p. 265, chasse de cour
performative p. 266, la signification performative
de I'appropriation d’'un vers du Coran p. 300, etc.),
seuls ceux qui « performent » apparaissent dans
les sources comme ayant un role politique dans la
culture représentationnelle. Lire I'histoire curiale

(3) John Woods, The Aqquyunlu. Clan, Confederation, Empire,
Salt Lake City, 1999, p. 56.

(4) Khunji-lsfahani, Tarikh-i ‘alam-ara-yi amini, éd. Muhammad
Akbar ‘Ashiq, Téhéran, 2003, p. 26.

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE |

par l'intermédiaire de ce concept conduit, de fait, a
minimiser les actions d'autres acteurs qui passent en-
dessous du radar de la performativité. Certes, I'auteur
n'omet pas complétement ce point en évoquant
les « counter-claim » qui fagonnent la culture
représentationnelle ou les émirs qui apparaissent lors
delagrande parade de I'armée du prince Sultan Khalil
en 1476. Mais force est de constater que les nomades
demeurent assez largement absents du tableau
alors méme que ce nomadisme constitue un pilier
central de la cour et plus généralement de I'Etat des
Qara Qoyunlu et des Aq Qoyunlu. Pourtant, la cour
n'est pas seulement composée de figures religieuses
et de souverains, y compris dans certains extraits
choisis par l'auteur (par exemple certains passages du
récit de voyage de Barbaro). On y voit aussi intervenir
des grands émirs et plus généralement des soldats
affectés au service du souverain (les nuwkaran) dont
la performativité ne peut pasapparaitreala cour dans
les sources puisqu'ils sont cantonnés, selon ceux qui
écrivent, dans un réle quasiment passif qui est celui
dobéir et de recevoir les graces du souverain. On ne
trouvera dong, en-dehors des princes mentionnés,
que deux importants grands émirs des Aq Qoyunlu
(‘Ali beyk Purnak et Sulayman Bizhan) quand les
sources nous livrent les noms de plusieurs dizaines
d’entre eux. Ne restent a la cour que les noms des
courtisans, essentiellement persans, selon l'idée
implicite que les cours turkménes de la seconde moitié
du xve siecle sont des cours réguliérement islamisées
et persanisées par I'intermédiaire de ces élites persanes
etintégréesaux cadres légitimes et normaux des cours
islamiques tels que les imaginent les historiographes
qui écrivent pour les souverains turkménes (par
exemple par le biais d'une justice transcendante
commel'expliquel’A.). Dans cette représentation de la
cour, laplace del'aristocratie militaire et de ses propres
représentations du pouvoir, pourtant centrales dansle
jeu politique, sont réduites a la portion congrue.
Cela est di, me semble-t-il, au choix de la
période et des sources qui I'accompagnent. Cette
période n'est justifiée par 'auteur que par la frappe
indépendante des monnaies de Jahanshah a partir
de 1449 et I'avénement des Safavides en 1501 (p. 3).
Si la derniére date est logique, étant donné qu'elle
met fin au régime politique turkmene (il aurait
néanmoins été intéressant de voir les continuités de
représentation entre les cours turkmeéne et safavide,
mais il s'agit d’'un autre sujet), la premiére n’a rien
dévidente. Sil'on prend le seul parametre de la frappe
de monnaie, son pere Qara Yusuf frappa lui-méme
monnaie de maniére indépendante a minima a partir

BCAI 39 8l

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

de 814H/1411-14120) et il disposait également d’'une
cour que l'on ne connait, certes, que par de tres
rares bribes(®), Elle était en tout cas certainement
plus militarisée, bien quelle comptat également un
personnel administratif persan. En se focalisant sur
le dernier demi-siécle de I'histoire des Qara Qoyunlu
et des Aq Qoyunlu, c’est essentiellement I'histoire
des cours de Jahanshah (1437-1467), d'Uzun Hasan
(1469-1478) et de Ya'quib (1478-1490) qui est réalisée,
celle sur laquelle les sources nous livrent le plus
d’éléments. Entre les lignes, on comprend donc que
c'est peut-étre ladocumentation qui a guidé le choix
de n‘étudier que la deuxieme moitié du xve siecle.

Enfin, une question vient se poser quant a
I'utilisation du terme de «relational iconography »
dans un ouvrage qui ne comprend aucune image a
part deux photographies illustratives. On comprend
certes le sens large de l'iconographie explicité
pages 17-28, mais sa conception est néanmoins
tirée partiellement de I'histoire des arts. Un certain
nombre de références présentes dans la bibliographie
aproposde l'art du livre durant la période turkmeéne
montre que l'A. s’y est intéressé. De fait, il aurait
pu étre stimulant d'étudier quelques miniatures
comme par exemple les superbes représentations
de Sultan Khalil sous le prisme de la culture
représentationnelle”),

(5) Voir pour ne donner qu’un exemple le superbe spécimen
#251053, frappé a Bitlis en 814H/1411-1412 https://www.zeno.
ru/showphoto.php?photo=251053.

(6) Voir par exemple Hafiz-i Abri, Zubdat al-tavarikh, éd. Kamal
Hajj Sayyid Javadi, Téhéran, 1992, Vol. Il, p. 446.

(7) Helen Wright, “A Rare Copy of the Divan of Hidayat from
the Library of Sultan-Khalil Aq Quyunlu” dans Aslihan Erkmen et
Sebnem Tamcan Parladir (éds.): Islam Diinyasinda Kitap Sanati
ve Kiiltiirii / Zeren Tanindi Festschrift: Art and Culture of Books
in the Islamic World, Lale Yayncilik, Istanbul, 2022, p. 635-646.

Il n'en demeure pas moins que la lecture de
I'histoire des cours turkmenes par I'intermédiaire
de ce concept de «relational iconography » et de
«representational culture » est tout a fait intéressante
et stimulante, comme a tenté d’en rendre compte la
présente contribution. Elle a le mérite de dégager avec
de nouveaux arguments la force des représentations
dans la construction du pouvoir et de sa légitimité
tout en rappelant avec force la multiplicité des
traditions, les amalgames dont elles font l'objet et leur
adaptabilité en tant que sujets de négociation autour
de la représentation du pouvoir. Limportance de la
performativité des actions au sein de la cour permet
également de s’intéresser davantage aux aspects
relationnels et négociés, par exemple pour des
fonctions de gouvernement et d'administration dont
on cherche souvent a circonscrire les attributions
précises. |l sagit donc la d'un bien bel ouvrage qui
vient utilement compléter I'ceuvre classique de John
E. Woods.

Yoan Parrot
doctorant a Aix-Marseille Université
Iremam

BCAI 39 82

BCAI 39 (2025) Georg Leube: Relational Iconography. Representational Culture at the Qaraquyunlu and Aqquyunlu Courts (853/1449 CE to 907/1501 CE), recensé par
Yoan Parrot
© IFAO 2026

BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

