| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Reyhan DURMAZ

Stories between Christianity and Islam:
Saints, Memory, and Cultural Exchange
in Late Antiquity and Beyond

Oakland, University of California Press
2022, 276 p.
ISBN: 9780520386471

Motsclés: syriaque, débuts de I'lslam, hagiographie,
Wahb b. Munabbih, Coran, sira, exégese, oralité,
intertextualité, storytelling, Dhii al-Qarnayn, Najran

Keywords: Syriac, early Islam, hagiography, Wahb
b. Munabbih, Coran, sira, exegesis, orality, intertex-
tuality, storytelling, Dhi al-Qarnayn, Najran

Reyhan Durmaz a d'ores et déja pris une place
éminente au sein du monde académique dans le
domaine des sources chrétiennes des premiers
auteurs musulmans. En effet, la discipline lui doit
d’avoir élucidé en 2020, en paralléle de Lasse Lovlund
Toft (2021), la mystérieuse source hagiographique
syriaque de I'histoire d’Ibn Ishag (m. 767) sur la
conversion au christianisme de l'oasis sud-arabique
de Najran.

Louvrage est écrit dans une langue claire mise
au service de la grande érudition de l'autrice, que les
nombreuses références bibliographiques illustrent.
Avec I'ambition de transcender les cloisons de langues,
dépoques, de religions et de genres qui dispersent
l'étude des récits de I'Antiquité tardive chrétienne
et des débuts de I'lslam, R. Durmaz soumet une
approche innovante en se focalisant sur les voies
et praticiens du storytelling (259 mentions, ch. 1,
p. 15-32). Sous le néologisme d’« hagiodiégese »
(37 mentions) elle envisage notamment l'ensemble
des modes «d'oralité » (176 mentions) pour élai
borer, communiquer, et faire circuler les saintes
légendes qui peuplaient I'imaginaire des hommes
du Moyen-Orient.

La figure du storyteller, le gdss déja évoqué dans
le Coran et imputé — pas seulement négativement —
a son Prophete, se découvre a travers les étiologies
primitives (= la recherche des causes, 8 mentions)
et historiographies de I'lslam (ch. 2, p. 33-65).
R. Durmaz applique ensuite cette théorie a l'exé-
gese de la sourate xviil, complexe mais cependant
cohérente dans son théeme de mise a I'épreuve des
humains (p. 69). Lautrice réunit, en outre, des his-
toires édifiantes toutes tirées du fond commun de la
mythologie monothéiste moyen-orientale, comme
les Dormants d’Ephése ou la Légende dAlexandre,
entrecoupés du « common didactic theme (p.77) »

du Riche impie et du pauvre vertueux, et de Moise
et du poisson (ch. 3, p. 66-89, résumé p. 69). Dans le
chapitre 4 (p. 90-121), elle aborde quatre narrations
islamiques, allant de Iépoque abbasside a celle des
Zengides, qui, de maniére nébuleuse, sont pourtant
issues d'archétypes antiques ou chrétiens. Dans
l'ordre chronologique, il s'agit de la légende de Sa’b
le Bicornu, roi de Himyar selon Ibn Hisham (m. 834),
des Anecdotes d’Antoine I'Egyptien selon Ibn Abi
Dunya (m. 894), de la Passion de Georges de Lydda
selon al-Tabari (m. 923) et, enfin, de la Vie de Marutha
de Mayferqat selon Ibn al-Azraq (m. 1176).

Lénumération de ces nombreux exemples,
excellement articulés a leur littérature secondaire,
ont une vertu «didactique », pour reprendre la
deuxiéme des catégories « functionalist » de la
chercheuse. Les autres fonctions du storytelling
seraient exégétiques (subdivisée en exhortation;
législation et typologies mythiques [mythopoiesis],
p. 50-59), encomiastique ('apologie d’un lieu), histo-
rico-étiologique, et enfin communautaire (p. 90, 153).
R. Durmaz nous invite en outre a « décentraliser les
textes écrits d'un marché littéraire » tardo-antique
dont I'« économie culturelle » serait caractérisée par
son «ouverture » (p. 97-98).

La focalisation sur '« oralité résiduelle » du
storytelling hagiographique tardo-antique est salu-
taire (p. 17-18) car il problématise les imprécisions
et les interactions qui font évoluer les récits au gré
des lectures publiques, préches et autres hagiodié-
géses (p. 20). Jean d’Ephése, un demi-siécle avant
Muhammad, insiste sur les rapports recus des
peélerins et sur les témoignages des acolytes (p. 21-
25), qui s'ajoutent aux discours autobiographiques
(gr. periautologia) (p. 27-30). Lautrice envisage aussi
a juste titre que les motifs (tropes) hagiographiques,
comme la religiosité en prison, étaient « probable-
ment influencées et partiellement fagconnées » par
les pratiques réelles (p. 24).

Toutefois, lorsque I'hagiographe syriaque de
Siméon le Stylite (colophon de 474 EC) envisage
d’'un coté le risque du discrédit élitiste, et I'excessive
vénération populaire de l'autre (p. 27), notons que
l'artifice rhétorique littéraire visant a garantir les
miracles n'implique pas nécessairement d'échange
oral. De méme, I'idée prégnante d’'une participation
active du public dans les récits religieux (p. 29-32,
reprise p. 48 et 50) n'est guére étayée, sauf par une
tardive référence aux travaux d’A. Cameron (p. 60).
A ce propos, rappelons que le contexte religieux
autoritaire du sermon différe, non seulement, de
I'art du responsum d’'un Anastase le Sinaite qu'elle
invoque (p. 31), mais aussi du cours interactif nord-
américain: depuis le conteur de halga, et a fortiori

BCAI 39

BCAIl en ligne

6l

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

jusquau prétre et au khatib en chaire, nul n’inter-
rompt jamais l'orateur.

Approcher la littérature tardo-antique par le
récit et la « transmission orale » permet de dépasser
la question de «l'authenticité » et de 'ambivalence
entre la position qui consiste a affirmer que, les
«biblicismes sont de complets nouveaux produits
de la premiére communauté islamique » et celle qui
consiste en une « recherche d'intertextualités directes,
de relations et de dépendances littéraires (p. 48) ».
Ainsi, le chapitre 2 compile tout ce qui permet de
décrire « Muhammad » comme un des nombreux
storytellers (p. 36) tardo-antiques et islamiques
— que l'autrice refuse, a raison, de distinguer des
convertis (p. 62). Elle I'introduit de I'exemple de son
prétendu concurrent Nadr b. al-Harith (p. 1, 33), et
I'accompagne du dossier des attaques contre les
«légendes des anciens (asatir al-awwalin) », termes
par lesquels, selon le Coran, les détracteurs visent
I'enseignement de Muhammad (p. 34). En revanche,
il nous semble anachronique — et contraire a la these
du livre —, d'envisager avant le milieu du mn®siecle H
des variations de « genre » entre la sira, le hadith, les
asbab al-nuzil, et entre gdss, muhaddith et mufassir
(p. 34 et 51).

Cette partie constitue avant tout une synthése
utile de bien des « exégetes » (N. Sinai et A. Neuwirth
surtout, mais aussi A. Al-Azmeh et M. Bannister,
G. Newby, R. Tottoli; p. 37 et suiv.) — terminologie
qu’il faudrait distinguer des mufassir-s d'époque
abbasside. R. Durmaz aborde la structure narrative
(personnages, héroisations, répétitions, refrains sty-
listiques, p. 44) du Coran en reprenant la chronologie
traditionnelle des sourates mecquoises/médinoises
— tout en évoquant plus loin la possibilité que certains
textes supposés mecquois aient été récités a Médine
(p. 46-47) — et en distinguant les récits longs, courts
et « formulaires » (p. 37-41) ou encore, 'art coranique
d’interconnecter les histoires (p. 40) et de les recon-
voquer pour les réinterpréter (p. 43). En revanche,
le livre n"apporte aucune découverte nouvelle com-
parable a la breve allusion faite a la transposition du
Protévangile de Jacques et a Iévangile infantile de
Thomas comme sources de Coran 3, 33-43 (p. 47).

L’énoncé des terminologies coraniques a pro-
pos de ses propres récits est intéressant: d’abord
hadith (sourates 18, 23, 34, 51, 79 et 88) si l'on suit la
chronologie traditionnelle, mais aussi gass (7, 18 et
12), tala (28, 10, 26 et 3) et dhikr (14, 19; p. 42-43).
« Muhammad » y serait un «exhortateur (mud-
hakkir) » mais aussi un gass (p.51) »; sa maitrise
des histoires judéo-chrétiennes (isra’iliyyat) le rap-
procherait ainsi des figures comme « Aba Darda »
(sic), Tamim al-Dari, Qatada b. Di‘ama, Kurdus

b. al-‘Abbas, Abu Idris al-Khawlani, Ka‘b al-Ahbar
mais aussi Abl Bakr lui-méme, voire Ibn "Abbas
(m. 687), ‘A’isha et Umm Salama (p. 61-63). Ces
stimulantes questions d’autodéfinition, ainsi que ces
exemples d'«epitomes of narrative literacy in Late
Antiquity (p. 62) », auraient bénéficié d'une étude
plus poussée.

Quant au hadith prophétique parvenua ‘Abd al-
Razzaq al-San‘ani a propos de I'ascétisme du « petit
Georges (Jurayj) », de sa tentatrice, et de la résolution
miraculeuse de son complot, on regrettera le manque
d'étude de l'usage des exemples issus de I'Ancien
Testament dans la littérature chrétienne (p. 51), tan-
dis qu'on s'étonne de n'étre informé quen passant,
sans explications ni chronologie, du paralléle fait
entre ce hadith et la Vie de Grégoire le Thaumaturge
(p. 52). En effet, bien que sans « Vorlage » (modéle)
identifié, le premier témoigne d'une « maitrise éteng
due » des « motifs classiques » de I'hagiographie
(p- 52-53). Cette connaissance s'est d’ailleurs accrue
entre la période primitive et I'époque abbasside,
époque ou, finalement, les mémes motifs furent
rétroprojetés sur Muhammad lui-méme (p. 63-64).

La sourate xvill s'ouvre sur une critique — plutot
judaisante — des filiations divines, et les premiers
exégetes invoquent des informateurs «juifs ». Cela
contredit la dominante chrétienne des légendes qui
la compose (p. 66-68), et souligne donc, selon nous,
I'ignorance des tous premiers exégetes. R. Durmaz
se fonde ici sur I'étude comparative de S. Griffith
entre les Gens de la Grotte et 'homélie de Jacques
de Sarag sur les Dormants d’Ephése. Bien qu'il ne
nous semble pas qu'il y soit fait mention de « people
narrating (p. 60) » concurrents 3 Muhammad, le
Coran est bien informé de versions divergentes
(voir encore p. 80-82) de la légende a propos de leur
nombre et de la durée de leur sommeil (Verset 18,22).
Il ordonne donc de laisser a Dieu le soin de trancher
(p. 70-72). S. Griffith a identifié le rapport entre le
terme raqgim («inscription ») et une des « tables » qui,
selon Jacques de Sariig, auraient été gravées par des
sophistes et des princes. Comme cette interprétation
avait déja été proposée par Mugqatil b. Sulayman
(m. 767), Durmaz souligne comment les mémes
sources inspirent parfois autant les versets que leurs
exégeses (p. 73); mais clest justement le caractere rare
de ces concordances qu'il conviendrait de souligner.

Mugatil nomme le persécuteur Decius al-
Jabbar (p. 73), tandis que (les transmetteurs
d’)Ibn ‘Abbas parle(nt) de Dacian al-Kafir et
confirme(nt) que le « batiment/l'oratoire » construit,
selon le Coran, sur la grotte est bien une «église »
(p. 74-75). Cela suggere I'emploi de sources chréé
tiennes différentes — mais comme R. Durmaz évite

|
| BCAI 39

BCAIl en ligne

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

I'étude de isnad (infra), nous ne pouvons pas triangu-
ler sa source. (Les héritiers d’)Ibn ‘Abbas explique(nt)
aussi les trois hypothéses coraniques a propos du
nombre de dormants en les assignant a une des
trois Eglises chrétiennes (nestoriens, jacobites et
melkites). Il ne faudrait pas confondre, ici, ou penser
qu'il y a une adéquation entre communautés ecclé-
siastiques et langues scripturaires syro-orientales,
syro-occidentales et grecques (p. 75). Il faut noter le
caractere islamiquement stéréotypé de la tripartition
en trois églises, ainsi que I'absence de toute allusion
aux julianistes, les seuls a étre bien attestés a Najran
a haute époque. Dans ces conditions, l'attribution
d’'une théorie différente pour chaque Eglise ne nous
semble guére pouvoir provenir de Najranites réels,
elle reflete probablement des spéculations théob
riques musulmanes.

Pour le «théme didactique » suivant, le riche
damné et le pauvre sauvé, Mugqatil et (les disciples
d’)Ibn ‘Abbas proposent ici aussi des noms différents
(Yamlik(h)a et Petros, Juda et Aba Petros, p. 77-79).
Quant a l'autrice, tout en passant tres vite sur |'exis-
tence d’'une version talmudo-palestinienne (p. 79),
elle se refuse a indiquer si, selon elle, ce passage
coranique est inspiré ou non par Luc 16.19-31.

R. Durmaz expose ensuite brillamment (bien
qu’elle ne fasse pas référence aux travaux de T. Tesei
et que ceux de K. Van Bladel ne soient qu'évoqués),
les discussions de B. Wheeler et S. Griffith sur le lien
entre Moise, son poisson ressuscité au « confluent des
deux mers » et celui de la Légende dAlexandre (p. 81-
83). Les «deux cornes (garnayn) » du Macédonien
furent sans doute amalgamées a celles que, depuis
Jérdme (m. 420) et sans doute avant, on associe
a Moise. R. Durmaz expose l'idée que ce dernier
et le Bicornu ne font qu'un mais, aussi, que cette
assimilation fut certainement antérieure au Coran
(p. 84-85). En somme, la version qu'il retient était
différente de celles que nous possédons (p. 82). Nous
pencherions intuitivement vers une déshellénisa-
tion judaisante, mais il faut aussi noter qu'il existe
une allusion talmudique au poisson d’Alexandre
(Tamid 32B), inconnue de l'autrice. Il faut attendre
ensuite le tafsir pour que le compagnon de Moise
soit appelé « Khidr » et qu'on insiste pour le séparer
d’Iskandar le Bicornu (p. 86-88). Dés lors, il faudrait
étudier davantage la coincidence avec les versions
arabo-ge‘ez, d’al-Tabarj, et de I'lskandar-Namé de la
Légende, dont R. Durmaz reléve, allusivement, qu'elles
introduisent toutes trois Khidr (p. 87). La chercheuse
fait encore référence a deux textes, I'un juif (Elijah
et R.Josué Ben Lévi), l'autre chrétien (I'Ange et
I'ermite) qui auraient «certainly » un rapport avec

I'exemplarité choquante infligée a « Moise », mais
renonce malheureusement a les étudier.

Dés lors, on sétonne de ne pas trouver ici la
découverte la plus importante de R. Durmaz: l'exise
tence d’un troisieme Bicornu, Sa‘ab roi du Yémen, au
coeur de I'histoire historico-mythologique du Muliik
al-Tijan d’lbn Hisham (p. 101). Adorateur du feu, le
monarque se convertit au judaisme et entreprend
un pélerinage armé vers La Mecque puis Jérusalem,
ou il rencontre et Moise et Khidr (p. 102-3), avant de
conquérir le monde, depuis la Jazira jusqu’a al-Ani
dalus, puis de dominer les confins orientaux jusqu’a
Gog et Magog, et de s'éteindre en Irak (p. 103). Si
Ibn Hisham s'évertue a distinguer les deux Dh-I-
Qarnayn, R. Durmaz montre que Wahb b. Munabbih
est autant sa source que celle de la tradition exé-
gétique de la sourate xvin sur Alexandre (p. 104).
Ici encore, cela devrait conduire a des recherches
transcendant les distinctions d'époque, de langue
et de genre.

Dans La Crainte de Dieu, le moraliste
Ibn AbT Dunya introduit Anttnus al-Sa’ih (le
gyrovague ?) comme modeéle d’ascétisme contre
les «quatre portes corporelles des plaisirs » (p.91-
2). Il présente a des notables érudits, dont I'évéque
Athanase d’Alexandrie (m. 373), transformé en
«roi » pour les besoins du « miroir du prince », une
succession de paraboles et d'anecdotes. Celles-ci
relevent des Apophetgmata auquel Saint Antoine
avait effectivement été associé (p. 95). R. Durmaz,
qui a raison de questionner la réalité du motif récurn
rent des clercs invité a controverser a la cour califale
(p. 97-98), a repéré un titre correspondant a ce texte
parmi les «livres des Romains » de la bibliothéque
d’Ibn al-Nadim (p. 96-97). Elle semble suggérer que
son milieu de production pourrait se rapprocher de
romans syriaques d’une part, et d’'une collection de
sentences copto-arabes d’autre part. Cette hypothése
se renforce si l'on considére, en effet, qu’lbn Abi
Dunya n'a pas pu inventer de toute piéce les interlo-
cuteurs d’Antoine, mais seulement « embedded within
an Islamic discourse » (p. 98-100).

Cela étant, ce type d'ouvrage reste une source
tardive pour l'histoire islamique primitive, contrai-
rement a I'adaptation par al-Tabari via Wahb
b. Munabbih (ou ses neveux selon Ibn al-Nadim) de
la Passion de Georges (Jirjis) de Lydda (p. 109-112).1I
s'agit d'un « Palestinien » «juste » parmi les «adeptes
deJésus » qui fut torturé quatre fois et ressuscité trois
fois. La encore, le texte syriaque qui en est sa source
(indirecte ?) a été déchristianisé et islamisé, et placé
dans la généalogie des prophetes apres Samson. Une
étude comparée des textes grecs, latins, syriaques et

|
| BCAI 39 63

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

arabes serait nécessaire pour une meilleure compré-
hension de leurs généalogies (p. 110-113). Notons

simplement que le nom syriaque du persécuteur,
Dadyana, repris en arabe comme Dadhana (avec la

spirantisation araméenne de rigueur) évoque une

possible lecture erronée de la locution «d-dayyana

(= dujuge) » car cela coincide avec la mention «d'un

juge » dans la Passion latine. Les deux versions de la

légende placent, erronément, I'épisode aupres d’'un

«roi de Perse ». Cela nous rapproche de la géographie

«nestorienne » des nombreux manuscrits recensés

par R. Durmaz. Si l'on ajoute qu'al-Mas tdi, pour sa

part, localise 'événement sous le regne d’'un « roi de

Mossoul » (p. 113), tous ces indices suggérent un

contexte rédactionnel irakien (voir le cas de Nisibe,
p. 138). Cela constituerait un cadre géographique

plausible pour une transmission aux auteurs arabes.
Le plus étrange reste qu’al-Tabari restitue un « roi du

Sham », plus conformément romain, et conserve un

seul motif commun avec la version latine: la numéf
ration des myriades de convertis a I'issue du miracle.
Par ailleurs, R. Durmaz met en lumiére I'islamisation

progressive du récit, notamment par des allusions a

huit sourates coraniques (p. 112).

Lauteur du Ta’rikh Mayyafarigin situe le manus-
crit qu'il utilisa pour retranscrire la Vie de Maritha
de Mayfergat (m.v. 420) dans une église étrange-
ment qualifiée de « melkite (p. 114) » — a Iépoque,
remarquerons-nous, du comté d’Edesse (xii€ siecle).
Lévéque, Maritha, est ici présenté comme héritier
d’'une principauté séculiere. Ayant guéri la fille de
Shapar (I11?) (p. 114-115) - ce qui nous rappelle
un des miracles des saints kafiens du v siecle —
I'évéque obtient du shah qu'il fasse la paix avec
Constantin (Il 7). Il supervise alors la construction
d’édifices importants (p. 115), perspective d’apo-
logie régionale ou, selon R. Durmaz, «légendes et
personnages servent des discours identitaires et
politiques » comme chez Ibn Hisham (p. 104-108),
mais aussi a Nisibe au vi® siecle autour de la Vie de
Siméon des Oliviers.

Lhistoire de Paul et Jean a Himyar (ve siecle)
est devenue, sous le calame d’lbn Ishag, celle de
Faymyun et Salih a Najran. Or, le modéle syriaque
pourrait lui-méme avoir été, en amont, une extension
de I'Histoire de 'homme de Dieu dont il reprend la
trame initiale ('immigration 4 Edesse) et le contexte
(sous I'épiscopat de Rabbdila, m. 435). Rejoint par son
disciple Jean qui I'a vu vaincre une hydre (tinnin), ils
se mettent tous deux en route pour convertir les
Saracenes. lls sont capturés et vendus a Himyar. Apres
avoir convertis les habitants au christianisme par des
miracles de guérison et I'abattage de leur dattier sacré,

ils repartent, via Jérusalem, a Edesse, et achévent leur
périple a Nisibe (p. 123-124).

« Plutot que de rechercher un Urtext »
(p. 133), l'autrice congoit I’hagiodiégése orale
de ces histoires tardo-antiques par « amalgames,
changements, et silences (p. 59) » notamment pour
les éléments confessionnels (p. 127-128). Outre la
déchristianisation du récit, la version islamique ajoute
«deux unités de priére (rak‘a-s) » préalablement
au miracle de la chute du dattier (p. 131-132), mais
elle change aussi le miracle suscitant la conversion:
I'exorcisme d’'une femme devient la guérison d’un
enfant (p. 129-130). Selon nous, cela rapproche
cette version de motifs récurrents, souvent syro-
orientaux, de I'hagiographie chrétienne dépoque
islamique, malheureusement, absente de l'ouvrage.
Cependant, le fait que I'Histoire syriaque sachéve
a Nisibe, nous suggére un rapprochement avec le
milieu des mawali irakiens autour de Wahb et de
son auditeur Abi Labid (p. 136), mais aussi avec des
«gens de Najran (p. 133) » qui possédaient un comp-
toir pres de Kufa et, enfin, avec l'observation (d'un
disciple) d'Ibn ‘Abbas que les « gens d’al-Ukhdid »
sont «un groupe de Najranites parmi les Gens de
Mossoul » (p. 138).

Comme pour la version de la Légende dAlexandre
de la sourate xvii, il devait exister au moins une ver-
sion divergente du texte syriaque qui nous est par-
venu. D’une part, les données réunies par R. Durmaz
indiquent que Malalas (m. 578) nommait «Jean » le
premier évéque des Homérites, tandis que les récits
sur les martyrs de Najran de 525 associaient sa chrisn
tianisation a un certain Paul. Comme ils étaient tous
deux Alexandrins, I'Histoire répondrait ici a un besoin
de syrianiser le christianisme sudarabique. Comment,
dans cette version, Paul est-il devenu Faymyiin ?
Shahid proposait son titre grec de poimen (pasteur),
peut-étre amalgamé au nasab de « fils d’Euphémion »
relevé par Tubach (= sl ,» :yed 7). Quant a Jean,
il est impossible de savoir s'il est devenu «Salih » a
partir d’'une épithete honorifique, ou par amalgame
avec le missionnaire de Thamad (p. 128).

Une autre question complexe est le fait que
la persécution ordonnée par Yasuf Dhi Nuwas
(v. 525), décrite par la Lettre de Siméon de Bét Arsham
(m. 540) et bien attestée vers 570 (p. 136-138), est
ignorée du texte syriaque. A l'inverse, le rédacteur
arabo-musulman fait, quant a lui, le lien avec ces
tristes « événements (ahdath) ». En guise de héros
de la Passion, en place d’'un certain al-Harith dans le
Martyre grec qui daterait vii® siécle, Ibn Ishaq pointe
vers un certain ‘Abd Allah b. Tamir, inconnu par
ailleurs (p. 134-135, 138).

BCAI 39 64

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

Abordons quelques critiques de fond. Tout
d’abord, Wahb b. Munabbih est le storyteller reven-
diqué de quatre des principaux textes analysés dans
son livre (le Bicornu yémeénite, le Bicornu alexandrin,
Georges de Lydda, la conversion de Najran). Or, il faut
attendre le chapitre conclusif pour que le caractere
protéiforme de cette figure — notamment la parti-
cipation de ses deux fréres et plusieurs neveux soit
enfin un tout petit peu analysé et critiqué (p. 154-
155), seul un lecteur exercé aura pu en avoir la prés-
cience par moment (p. 53-55, 113).

Dans un autre domaine, R. Durmaz fusionne
le Coran et les textes dits « nonquranic » ou «extra-
quranic » afin de «reconstruire le préche » d’'un
unique storyteller nommé « Muhammad (284 fois
en 31 pages) » Lautrice nourrit 'ambition que ce
dernier « nous raconte » des choses « sur la pratique
de I'hagiodiégese pendant I'antiquité tardive » (p. 35-
37, 50-52, 56, 58, 63, 76, 82, 89). Or, si elle évoque
bien d'éventuelles «restrictions méthodologiques »,
elle postule que seuls les « modes de discours de
Muhammad » distingueraient Coran et hadith
(p. 33-36). Elle tend ainsi a réfuter les différences
de chronologie (p. 61-62), et ce faisant de paternité
et de nature entre ces deux corpus narratifs. Selon
R. Durmaz, la distinction entre ces deux types serait
avant tout le « produit de I'historiographie islamique
(p. 58) ». A titre d'exemple, elle identifie la protection
privilégiée des icones chrétiennes de La Mecque qui
émane du récit du fath dans la Sira a une application
des discours coraniques (p. 49). Méme le hadith fan-
taisiste mettant en scéene Adam et Moise rivalisant
pour déterminer qui des deux fut le plus faillible est
supposé appartenir au méme « broader narrative
context » que le Coran (p. 56-58). A partir de cette
hypothese surprenante, elle suppose une continuité
des « prophétologies » biblique et coranique (p. 50).

Pourtant, aprés avoir professée cet unique
«Muhammad », elle revient a une synthése plus
équilibrée de I'historiographie sur la question (p. 35-
36), avant de reprendre malgré tout son paradigme
initial (p. 37-56). Dés lors, 'autrice admet que corpus
coraniques et extra-coraniques sont, effectivement,
«souvent narrés differemment », mais elle I'impute
alors a une variation « generic » (p. 56), qui nous
parait contraire i la thése du livre. A ce point, elle finit
par reconnaitre « qu'il ne faut pas exagérer 'agency de
Muhammad dans ces adaptations bibliques (p. 59) »
dont le contexte est « difficile a reconstruire (p. 58) »,
si bien qu'elle ne peut guére ignorer I'évidence: que
ces hadiths ont toutes les chances d’étre des attribu-
tions postérieures (p. 63-64).

Ce type d’alternance entre des hypotheéses
audacieuses mais pas forcément étayées et des
retours prudents vers le consensus scientifique peut
dérouter le lecteur. En outre, I'application rigoureuse
de son approche fonctionnaliste aurait justement
pu permettre de montrer que ces « modes » et
«genres » relevent surtout de styles, d’'informations
et finalement de fonctions antinomiques. Une com-
paraison fine du « Muhammad » de la sourate xvii
avec celui que citent (les disciples d’)Ibn "Abbas le
démontrerait aisément. Alors seulement pourrait-
on dégager quelques frappantes coincidences entre
source du Coran et source de narrations exégétiques
(ex. p. 73). Seulement enfin pourrait-on les utiliser
pour élucider certaines transmissions pré-coraniques
(p. 85). Paradoxalement, le modéle narratologique de
R. Durmaz en vient a quelque peu négliger I'ampleur
et la radicalité de la transformation fonctionnelle
entre des récits chrétiens, centrés sur les bénéfices
matériels de la vénération de lieux saints et de dates
liturgiques, en de simples anecdotes, tout juste isla-
misées pour édifier le public.

Certaines circonspections traduisent une
prudence épistémologique qui nous semble porter
préjudice a la clarté de I'argument, voire au déve-
loppement de la these. Ainsi, aprés avoir exploré
en détail les différentes terminologies utilisées par
le Coran pour désigner son propre storytelling, elle
ne se prononce pas sur leurs éventuelles variations
sémantiques (p. 43), ce qui tend a limiter la portée de
I'analyse. A un autre sujet, R. Durmaz mentionne la
thése de A. Neuwirth sur « I'exclusion des Israélites »,
puis refuse de trancher (p. 43-44). De méme, elle
affirme ne pas vouloir affirmer une similitude entre
les récits coraniques et bibliques (p. 77), alors qu'il
nous semble que sa démonstration repose largement
sur ce postulat.

De telles précautions excessives se manifestent
enfin lorsque R. Durmaz remise au chapitre 6
conclusif (p. 146-161), une série d'utiles discussions
critiques de la bibliographie existante. Or, de tels
commentaires sont ordinairement attendus dans
I'introduction, ol leur absence rend cette derniére
quelque peu théorique et éthérée. Dans le détail, elle
s'y oppose discréetement aux modeles de S. Leder,
H. Kilpatrick et M. Zakeri qui distinguent traduction,
compilation et composition, et de R. Hoyland, qui
sépare les textes avec ou sans isndad (p. 151-152).
Elle ouvre en cette section finale des réflexions inté-
ressantes, comme la question, majeure et complexe,
des traditions familiales, mais elle doit rapidement
admettre qu'elles sont « beyond the scope of this
book » (p. 156-160). Enfin, l'autrice rejette en ce

BCAI 39

BCAl en ligne

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 11l. HISTOIRE €T HISTORIOGRAPHIE |

méme chapitre 6 sa critique du modéle d’«absorpa
tion/rejet » proposé par E. Fowden a propos des

figures monastiques. Elle adopte alors, a juste titre

selon nous, la position de T. Sizgorich sur une révér
rence envers le moine distincte du rejet a I'égard du

christianisme institutionnel.

A ce sujet, le champ académique rencontre
encore certaines difficultés pour établir des criteres
réplicables dans la catégorisation islamique — et la
sélection — entre les bons moines islamisés et les mau-
vais moines rejetés (S. Griffith, T. Khalidi, S. Mourad,
p- 59, 112-113, 148-149). R. Durmaz estime que cette
distinction est «difficile a dire », expression qu’elle
reprend aussi concernant la possibilité d'un texte
intermédiaire entre le Martyre d’Aréthas et la conver-
sion de l'oasis de Najran dans la Sira (p. 135, 142).
Cela met en évidence une autre éventuelle difficulté
de son approche: a I'exception de « Christianity and
Islam » (p. 46), les étapes chronologiques de cette
transmission, autant que la délimitation temporelle
générale de la thése, pourraient apparaitre insuffi-
samment définies.

Par ailleurs, son étude majeure de 2020 qui a raps
proché les Actes de Paul et Jean du récit d’lbn Ishag,
reprise dans le chapitre 5, démontre la claire adapta-
tion d’'une source chrétienne syriaque pour un public
arabo-musulman; ce faisant, elle contredit partiellef
ment sa theése de l'oralité. En revanche, pour presque
tous les autres récits, il est difficile de retrouver la
méme « analyse comparative approfondie » (p. 126)
de leurs itinéraires: leurs sources et étapes chronolor
giques sont insaisissables par méthode.

En effet, R. Durmaz s’inspire de S. Griffith sur
I'intertextualité, et aussi de A. Neuwirth et N. Sinai,
mais c'est surtout avec A. Al-Azmeh avec qui elle
«s’accorde », surtout pour le caractére fluide de
I'analyse littéraire et fonctionnaliste (p. 5, 39, 45, 48,
58). Cela induit qu'il est difficile de distinguer les
motifs « courants pendant 'Antiquité tardive » (p. 24,
59, 77-78, 82-83, 85) lesquels éliminent I'hypothese
de filiations textuelles, de ce qui appartient bien
a la transmission d’'un «récit biblique » (p. 8, 48,
58-59, 78) ou hagiographique. Autrement dit, la
méthode pour distinguer les « common tropes »
des «indications d’intertextualités (p. 125) » reste
introuvable.

Apres avoir démontré les similitudes narratives
entre Moise et Alexandre dans le Coran, R. Durmaz
craint que la recherche continue de les « (mis)iden-
tified » comme de simples « motifs » et « symboles »
(p. 104). Or, en confondant le discours coranique
tardo-antique et ses interprétations du vii€ siecle
(p. 42-60), la notion d'oralité tend trop souvent a
diluer les récits dans une «fluidité » qui valorise

la «symbolique » (p. 6, 7, 91, 117). Cependant, sa
méthode de «pointing in the direction of possible
conversations between different literary and oral tra-
ditions » (p. 82) induit que tout est toujours narration
dans une historicité aux « contours fluides » (p. 48),
impalpables et parfois antinomiques (p. 62-63). En
somme, pour chaque étude, le paradigme de la nar-
ration est tout a la fois hypothése et conclusion de
tout ce qui « sound similar, even in the absence of any
direct intertextuality » (p. 9), si bien que « les récits des
premiers transmetteurs sont formés par les tropes,
termes et expressions hagiographiques du milieu
tardo-antique de la piété et de l'ascétisme (p. 64) ».

Lapproche stimulante par I'« hagiodiégese » ne
devrait pas nous conduire a négliger I'importance
de dater précisément les sources d'influence et les
étapes des mutations. Pour espérer isoler des milieux
géographiques précis déchanges, et de transmission,
le préalable nécessaire serait de constituer une
typologie de l'évolution historique des termes et
motifs entre légendes préislamiques, coraniques et
hadithiques. Un des matériaux essentiels pour mener
a bien ce travail est sans doute recelé dans les hagio-
graphies chrétiennes contemporaines des débuts
de I'lslam, mais, malheureusement, cet ouvrage ne
semble pas accorder d'intérét a ce corpus. Ensuite,
I'étude des maillons de I'isndd est systématiquement
éludée. Le terme lui-méme est absent, sauf traduit,
et seulement dans le chapitre final (p. 144, 152,
158), lorsqu’il est explicitement « omitted » dans
I'analyse (p. 191, n. 3). Sans surprise, il y a bien une
exception: elle concerne la source sur Faymyiin a
Najran (p. 132-133).

Cela, conjugué a l'élasticité de la chronologie,
implique que la chercheuse choisit parfois de citer
directement le compagnon Ibn ‘Abbas, le conteur
Wahb, ou le collecteur Ibn Ishag, ou qu'elle crédite
les éditeurs Ibn Hisham ou al-Tabari. Elle ignore
donc le maillon essentiel de leurs informateurs, dont
I'identification et la datation nous manque, a fortiori
lorsquelle rappelle elle-méme que leur contempo-
rain Mugqatil ne cite pas ses sources (p. 74-75). Cette
omission contraste avec |'importance donnée aux
évolutions postérieures des légendes (al-Dinawari, al-
Wahidi, al-Tabari dans de nombreux cas, al-Tha‘labi,
al-Harawi, Nishabari, Ibn ‘Arabi, Yaqut, Ibn Kathir,
al-Magrizi, p. 76, 79, 119-121, 138-142), bien que ces
auteurs ne soient pas les filtres des textes anciens étu-
diés, et n'apportent donc pas d'éléments nouveaux
a la problématique.

Enfin, la « narratologie » ne devrait pas peri
mettre d'éluder une étude serrée des types et modes
narratifs du monde tardo-antique, ni remplacer la
technicité syriacisante propre aux récits bibliques et

|
| BCAI 39 66

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

hagiographiques (des paraboles ou mathal). Parmi
eux, les memré — des homélies rimées et structurées
rythmiquement — sont évoqués sans étre analysées
(p. 34, 43-44). On pourrait aussi mentionner les Vies
de saints rimées, ou encore la sigitd, un genre a la
fois liturgique et «dramatique (14 occurrences) »
qui aurait été pertinent lorsque R. Durmaz évoque
le théatre tardo-antique (p. 26 et 43-44).

En somme, l'oralité, avec sa fluidité et sa plasti-
cité, ne devrait pas étre percue comme incompatible
avec l'objectif de datation et de localisation précise

Ill. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE |

des écrits. En effet, ces derniers peuvent étre consi-
dérés comme les fossiles des évolutions narratives,
figés a un moment donné. En histoire comme en

paléontologie, ni les sources écrites ni les fossiles ne

sont, en général, les ancétres communs de deux tra-
ditions ou clades distincts. Cependant, tout comme

les ossements sont les seuls témoins des étapes d'évo-
lution, des dérives et des introgressions biologiques

d’'une vie disparue, les textes sont les seuls témoins

des étapes de développement, des variantes et des

amalgames historiques d'une oralité perdue.

Simon Pierre
Ifpo - UMR 8167 — Orient et Méditerranée

BCAI 39 67

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

