
	 BCAI 39	 61

III. Histoire et historiographie

Reyhan Durmaz 
Stories between Christianity and Islam:  
Saints, Memory, and Cultural Exchange  
in Late Antiquity and Beyond

Oakland, University of California Press 
2022, 276 p. 
ISBN : 9780520386471

Mots clés :  syriaque, débuts de l’Islam, hagiographie, 
Wahb b. Munabbih, Coran, sīra, exégèse, oralité, 
intertextualité, storytelling, Dhū al-Qarnayn, Najrān

Keywords :  Syriac, early Islam, hagiography, Wahb 
b. Munabbih, Coran, sīra, exegesis, orality, intertex-
tuality, storytelling, Dhū al-Qarnayn, Najrān

Reyhan Durmaz a d’ores et déjà pris une place 
éminente au sein du monde académique dans le 
domaine des sources chrétiennes des premiers 
auteurs musulmans. En effet, la discipline lui doit 
d’avoir élucidé en 2020, en parallèle de Lasse Lovlund 
Toft (2021), la mystérieuse source hagiographique 
syriaque de l’histoire d’Ibn Isḥāq (m. 767) sur la 
conversion au christianisme de l’oasis sud-arabique 
de Najrān. 

L’ouvrage est écrit dans une langue claire mise 
au service de la grande érudition de l’autrice, que les 
nombreuses références bibliographiques illustrent. 
Avec l’ambition de transcender les cloisons de langues, 
d’époques, de religions et de genres qui dispersent 
l’étude des récits de l’Antiquité tardive chrétienne 
et des débuts de l’Islam, R. Durmaz soumet une 
approche innovante en se focalisant sur les voies 
et praticiens du storytelling (259 mentions, ch. 1, 
p. 15-32). Sous le néologisme d’« hagiodiégèse » 
(37 mentions) elle envisage notamment l’ensemble 
des modes « d’oralité »  (176 mentions) pour éla�-
borer, communiquer, et faire circuler les saintes 
légendes qui peuplaient l’imaginaire des hommes 
du Moyen-Orient.

La figure du storyteller, le qāṣṣ déjà évoqué dans 
le Coran et imputé – pas seulement négativement – 
à son Prophète, se découvre à travers les étiologies 
primitives (= la recherche des causes, 8 mentions) 
et historiographies de l’Islam (ch. 2, p. 33-65). 
R. Durmaz applique ensuite cette théorie à l’exé-
gèse de la sourate xviii, complexe mais cependant 
cohérente dans son thème de mise à l’épreuve des 
humains (p. 69). L’autrice réunit, en outre, des his-
toires édifiantes toutes tirées du fond commun de la 
mythologie monothéiste moyen-orientale, comme 
les Dormants d’Ephèse ou la Légende d’Alexandre, 
entrecoupés du « common didactic theme (p. 77) » 

du Riche impie et du pauvre vertueux, et de Moïse 
et du poisson (ch. 3, p. 66-89, résumé p. 69). Dans le 
chapitre 4 (p. 90-121), elle aborde quatre narrations 
islamiques, allant de l’époque abbasside à celle des 
Zengides, qui, de manière nébuleuse, sont pourtant 
issues d’archétypes antiques ou chrétiens. Dans 
l’ordre chronologique, il s’agit de la légende de Saʿb 
le Bicornu, roi de Ḥimyar selon Ibn Hishām (m. 834), 
des Anecdotes d’Antoine l’Égyptien selon Ibn Abī 
Dunyā (m. 894), de la Passion de Georges de Lydda 
selon al-Ṭabarī (m. 923) et, enfin, de la Vie de Marūthā 
de Mayferqāṭ selon Ibn al-Azraq (m. 1176). 

L’énumération de ces nombreux exemples, 
excellement articulés à leur littérature secondaire, 
ont une vertu « didactique », pour reprendre la 
deuxième des catégories « functionalist » de la 
chercheuse. Les autres fonctions du storytelling 
seraient exégétiques (subdivisée en exhortation ; 
législation et typologies mythiques [mythopoiesis], 
p. 50-59), encomiastique (l’apologie d’un lieu), histo-
rico-étiologique, et enfin communautaire (p. 90, 153). 
R. Durmaz nous invite en outre à « décentraliser les 
textes écrits d’un marché littéraire » tardo-antique 
dont l’« économie culturelle » serait caractérisée par 
son « ouverture » (p. 97-98).

La focalisation sur l’« oralité résiduelle » du 
storytelling hagiographique tardo-antique est salu-
taire (p. 17-18) car il problématise les imprécisions 
et les interactions qui font évoluer les récits au gré 
des lectures publiques, prêches et autres hagiodié-
gèses (p. 20). Jean d’Éphèse, un demi-siècle avant 
Muḥammad, insiste sur les rapports reçus des 
pèlerins et sur les témoignages des acolytes (p. 21-
25), qui s’ajoutent aux discours autobiographiques 
(gr. periautologia) (p. 27-30). L’autrice envisage aussi 
à juste titre que les motifs (tropes) hagiographiques, 
comme la religiosité en prison, étaient « probable-
ment influencées et partiellement façonnées » par 
les pratiques réelles (p. 24). 

Toutefois, lorsque l’hagiographe syriaque de 
Siméon le Stylite (colophon de 474 EC) envisage 
d’un côté le risque du discrédit élitiste, et l’excessive 
vénération populaire de l’autre (p. 27), notons que 
l’artifice rhétorique littéraire visant à garantir les 
miracles n’implique pas nécessairement d’échange 
oral. De même, l’idée prégnante d’une participation 
active du public dans les récits religieux (p. 29-32, 
reprise p. 48 et 50) n’est guère étayée, sauf par une 
tardive référence aux travaux d’A. Cameron (p. 60). 
À ce propos, rappelons que le contexte religieux 
autoritaire du sermon diffère, non seulement, de 
l’art du responsum d’un Anastase le Sinaïte qu’elle 
invoque (p. 31), mais aussi du cours interactif nord-
américain : depuis le conteur de ḥalqa, et a fortiori 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 62

III. Histoire et historiographie

jusqu’au prêtre et au khaṭīb en chaire, nul n’inter-
rompt jamais l’orateur. 

Approcher la littérature tardo-antique par le 
récit et la « transmission orale » permet de dépasser 
la question de « l’authenticité » et de l’ambivalence 
entre la position qui consiste à affirmer que, les 
« biblicismes sont de complets nouveaux produits 
de la première communauté islamique » et celle qui 
consiste en une « recherche d’intertextualités directes, 
de relations et de dépendances littéraires (p. 48) ». 
Ainsi, le chapitre 2 compile tout ce qui permet de 
décrire « Muhammad » comme un des nombreux 
storytellers (p. 36) tardo-antiques et islamiques 

– que l’autrice refuse, à raison, de distinguer des 
convertis (p. 62). Elle l’introduit de l’exemple de son 
prétendu concurrent Naḍr b. al-Ḥārith (p. 1, 33), et 
l’accompagne du dossier des attaques contre les 
« légendes des anciens (asāṭir al-awwalīn) », termes 
par lesquels, selon le Coran, les détracteurs visent 
l’enseignement de Muhammad (p. 34). En revanche, 
il nous semble anachronique – et contraire à la thèse 
du livre –, d’envisager avant le milieu du iiie siècle H 
des variations de « genre » entre la sīra, le ḥadīth, les 
asbāb al-nuzūl, et entre qāṣṣ, muhaddith et mufassir 
(p. 34 et 51).

Cette partie constitue avant tout une synthèse 
utile de bien des « exégètes » (N. Sinai et A. Neuwirth 
surtout, mais aussi A. Al-Azmeh et M. Bannister, 
G. Newby, R. Tottoli ; p. 37 et suiv.) – terminologie 
qu’il faudrait distinguer des mufassir-s d’époque 
abbasside. R. Durmaz aborde la structure narrative 
(personnages, héroïsations, répétitions, refrains sty-
listiques, p. 44) du Coran en reprenant la chronologie 
traditionnelle des sourates mecquoises/médinoises 

– tout en évoquant plus loin la possibilité que certains 
textes supposés mecquois aient été récités à Médine 
(p. 46-47) – et en distinguant les récits longs, courts 
et « formulaires » (p. 37-41) ou encore, l’art coranique 
d’interconnecter les histoires (p. 40) et de les recon-
voquer pour les réinterpréter (p. 43). En revanche, 
le livre n’apporte aucune découverte nouvelle com-
parable à la brève allusion faite à la transposition du 
Protévangile de Jacques et à l’évangile infantile de 
Thomas comme sources de Coran 3, 33-43 (p. 47). 

L’énoncé des terminologies coraniques à pro-
pos de ses propres récits est intéressant : d’abord 
ḥadīth (sourates 18, 23, 34, 51, 79 et 88) si l’on suit la 
chronologie traditionnelle, mais aussi qaṣṣ (7, 18 et 
12), talā (28, 10, 26 et 3) et dhikr (14, 19 ; p. 42-43). 
« Muhammad » y serait un « exhortateur (mud-
hakkir) » mais aussi un qāṣṣ (p. 51) » ; sa maîtrise 
des histoires judéo-chrétiennes (isrāʾiliyyāt) le rap-
procherait ainsi des figures comme « Abū Dardā » 
(sic), Tamīm al-Dārī, Qatāda b. Diʿāma, Kurdūs 

b. al-ʿAbbās, Abū Idrīs al-Khawlānī, Kaʿb al-Aḥbar 
mais aussi Abū Bakr lui-même, voire Ibn ʿAbbās 
(m. 687), ʿĀʾīsha et Umm Salama (p. 61-63). Ces 
stimulantes questions d’autodéfinition, ainsi que ces 
exemples d’« epitomes of narrative literacy in Late 
Antiquity (p. 62) », auraient bénéficié d’une étude 
plus poussée. 

Quant au ḥadīth prophétique parvenu à ʿ Abd al-
Razzāq al-Ṣanʿānī à propos de l’ascétisme du « petit 
Georges (Jurayj) », de sa tentatrice, et de la résolution 
miraculeuse de son complot, on regrettera le manque 
d’étude de l’usage des exemples issus de l’Ancien 
Testament dans la littérature chrétienne (p. 51), tan-
dis qu’on s’étonne de n’être informé qu’en passant, 
sans explications ni chronologie, du parallèle fait 
entre ce ḥadīth et la Vie de Grégoire le Thaumaturge 
(p. 52). En effet, bien que sans « Vorlage » (modèle) 
identifié, le premier témoigne d’une « maîtrise éten�-
due » des « motifs classiques » de l’hagiographie 
(p. 52-53). Cette connaissance s’est d’ailleurs accrue 
entre la période primitive et l’époque abbasside, 
époque où, finalement, les mêmes motifs furent 
rétroprojetés sur Muḥammad lui-même (p. 63-64).

La sourate xviii s’ouvre sur une critique – plutôt 
judaïsante – des filiations divines, et les premiers 
exégètes invoquent des informateurs « juifs ». Cela 
contredit la dominante chrétienne des légendes qui 
la compose (p. 66-68), et souligne donc, selon nous, 
l’ignorance des tous premiers exégètes. R. Durmaz 
se fonde ici sur l’étude comparative de S. Griffith 
entre les Gens de la Grotte et l’homélie de Jacques 
de Sarūg sur les Dormants d’Éphèse. Bien qu’il ne 
nous semble pas qu’il y soit fait mention de « people 
narrating (p. 60) » concurrents à Muḥammad, le 
Coran est bien informé de versions divergentes 
(voir encore p. 80-82) de la légende à propos de leur 
nombre et de la durée de leur sommeil (Verset 18, 22). 
Il ordonne donc de laisser à Dieu le soin de trancher 
(p. 70-72). S. Griffith a identifié le rapport entre le 
terme raqīm (« inscription ») et une des « tables » qui, 
selon Jacques de Sarūg, auraient été gravées par des 
sophistes et des princes. Comme cette interprétation 
avait déjà été proposée par Muqātil b. Sulaymān 
(m. 767), Durmaz souligne comment les mêmes 
sources inspirent parfois autant les versets que leurs 
exégèses (p. 73) ; mais c’est justement le caractère rare 
de ces concordances qu’il conviendrait de souligner. 

Muqātil nomme le persécuteur Decius al-
Jabbār (p. 73), tandis que (les transmetteurs 
d’)Ibn ʿAbbās parle(nt) de Dacian al-Kāfir et 
confirme(nt) que le « bâtiment/l’oratoire » construit, 
selon le Coran, sur la grotte est bien une « église » 
(p. 74-75). Cela suggère l’emploi de sources chré��-
tiennes différentes – mais comme R. Durmaz évite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 63

III. Histoire et historiographie

l’étude de isnād (infra), nous ne pouvons pas triangu-
ler sa source. (Les héritiers d’)Ibn ʿAbbās explique(nt) 
aussi les trois hypothèses coraniques à propos du 
nombre de dormants en les assignant à une des 
trois Églises chrétiennes (nestoriens, jacobites et 
melkites). Il ne faudrait pas confondre, ici, ou penser 
qu’il y a une adéquation entre communautés ecclé-
siastiques et langues scripturaires syro-orientales, 
syro-occidentales et grecques (p. 75). Il faut noter le 
caractère islamiquement stéréotypé de la tripartition 
en trois églises, ainsi que l’absence de toute allusion 
aux julianistes, les seuls à être bien attestés à Najrān 
à haute époque. Dans ces conditions, l’attribution 
d’une théorie différente pour chaque Église ne nous 
semble guère pouvoir provenir de Najrānites réels, 
elle reflète probablement des spéculations théo�-
riques musulmanes.

Pour le « thème didactique » suivant, le riche 
damné et le pauvre sauvé, Muqātil et (les disciples 
d’)Ibn ʿAbbās proposent ici aussi des noms différents 
(Yamlīk(h)ā et Petros, Juda et Abū Petros, p. 77-79). 
Quant à l’autrice, tout en passant très vite sur l’exis-
tence d’une version talmudo-palestinienne (p. 79), 
elle se refuse à indiquer si, selon elle, ce passage 
coranique est inspiré ou non par Luc 16.19-31.

R. Durmaz expose ensuite brillamment (bien 
qu’elle ne fasse pas référence aux travaux de T. Tesei 
et que ceux de K. Van Bladel ne soient qu’évoqués), 
les discussions de B. Wheeler et S. Griffith sur le lien 
entre Moïse, son poisson ressuscité au « confluent des 
deux mers » et celui de la Légende d’Alexandre (p. 81-
83). Les « deux cornes (qarnayn) » du Macédonien 
furent sans doute amalgamées à celles que, depuis 
Jérôme (m. 420) et sans doute avant, on associe 
à Moïse. R. Durmaz expose l’idée que ce dernier 
et le Bicornu ne font qu’un mais, aussi, que cette 
assimilation fut certainement antérieure au Coran 
(p. 84-85). En somme, la version qu’il retient était 
différente de celles que nous possédons (p. 82). Nous 
pencherions intuitivement vers une déshellénisa-
tion judaïsante, mais il faut aussi noter qu’il existe 
une allusion talmudique au poisson d’Alexandre 
(Tamid 32B), inconnue de l’autrice. Il faut attendre 
ensuite le tafsīr pour que le compagnon de Moïse 
soit appelé « Khiḍr » et qu’on insiste pour le séparer 
d’Iskandar le Bicornu (p. 86-88). Dès lors, il faudrait 
étudier davantage la coïncidence avec les versions 
arabo-geʿez, d’al-Ṭabarī, et de l’Iskandar-Nāmē de la 
Légende, dont R. Durmaz relève, allusivement, qu’elles 
introduisent toutes trois Khiḍr (p. 87). La chercheuse 
fait encore référence à deux textes, l’un juif (Elijah 
et R. Josué Ben Lévi), l’autre chrétien (l’Ange et 
l’ermite) qui auraient « certainly » un rapport avec 

l’exemplarité choquante infligée à « Moïse », mais 
renonce malheureusement à les étudier.

Dès lors, on s’étonne de ne pas trouver ici la 
découverte la plus importante de R. Durmaz : l’exis�-
tence d’un troisième Bicornu, Saʿab roi du Yémen, au 
cœur de l’histoire historico-mythologique du Mulūk 
al-Tījān d’Ibn Hishām (p. 101). Adorateur du feu, le 
monarque se convertit au judaïsme et entreprend 
un pèlerinage armé vers La Mecque puis Jérusalem, 
où il rencontre et Moïse et Khiḍr (p. 102-3), avant de 
conquérir le monde, depuis la Jazīra jusqu’à al-An�-
dalus, puis de dominer les confins orientaux jusqu’à 
Gog et Magog, et de s’éteindre en Irak (p. 103). Si 
Ibn Hishām s’évertue à distinguer les deux Dhū-l-
Qarnayn, R. Durmaz montre que Wahb b. Munabbih 
est autant sa source que celle de la tradition exé-
gétique de la sourate xviii sur Alexandre (p. 104). 
Ici encore, cela devrait conduire à des recherches 
transcendant les distinctions d’époque, de langue 
et de genre.

Dans La Crainte de Dieu ,  le moraliste 
Ibn Abī Dunyā introduit Anṭūnus al-Sāʾiḥ (le 
gyrovague ?) comme modèle d’ascétisme contre 
les « quatre portes corporelles des plaisirs » (p. 91-
2). Il présente à des notables érudits, dont l’évêque 
Athanase d’Alexandrie (m. 373), transformé en 
« roi » pour les besoins du « miroir du prince », une 
succession de paraboles et d’anecdotes. Celles-ci 
relèvent des Apophetgmata auquel Saint Antoine 
avait effectivement été associé (p. 95). R. Durmaz, 
qui a raison de questionner la réalité du motif récur�-
rent des clercs invité à controverser à la cour califale 
(p. 97-98), a repéré un titre correspondant à ce texte 
parmi les « livres des Romains » de la bibliothèque 
d’Ibn al-Nadīm (p. 96-97). Elle semble suggérer que 
son milieu de production pourrait se rapprocher de 
romans syriaques d’une part, et d’une collection de 
sentences copto-arabes d’autre part. Cette hypothèse 
se renforce si l’on considère, en effet, qu’Ibn Abī 
Dunyā n’a pas pu inventer de toute pièce les interlo-
cuteurs d’Antoine, mais seulement « embedded within 
an Islamic discourse » (p. 98-100). 

Cela étant, ce type d’ouvrage reste une source 
tardive pour l’histoire islamique primitive, contrai-
rement à l’adaptation par al-Ṭabarī via Wahb 
b. Munabbih (ou ses neveux selon Ibn al-Nadīm) de 
la Passion de Georges (Jirjīs) de Lydda (p. 109-112). Il 
s’agit d’un « Palestinien » « juste » parmi les « adeptes 
de Jésus » qui fut torturé quatre fois et ressuscité trois 
fois. Là encore, le texte syriaque qui en est sa source 
(indirecte ?) a été déchristianisé et islamisé, et placé 
dans la généalogie des prophètes après Samson. Une 
étude comparée des textes grecs, latins, syriaques et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 64

III. Histoire et historiographie

arabes serait nécessaire pour une meilleure compré-
hension de leurs généalogies (p. 110-113). Notons 
simplement que le nom syriaque du persécuteur, 
Dadyānā, repris en arabe comme Dadhānā (avec la 
spirantisation araméenne de rigueur) évoque une 
possible lecture erronée de la locution « d-dayyānā 
(= du juge) » car cela coïncide avec la mention « d’un 
juge » dans la Passion latine. Les deux versions de la 
légende placent, erronément, l’épisode auprès d’un 
« roi de Perse ». Cela nous rapproche de la géographie 
« nestorienne » des nombreux manuscrits recensés 
par R. Durmaz. Si l’on ajoute qu’al-Masʿūdī, pour sa 
part, localise l’événement sous le règne d’un « roi de 
Mossoul » (p. 113), tous ces indices suggèrent un 
contexte rédactionnel irakien (voir le cas de Nisibe, 
p. 138). Cela constituerait un cadre géographique 
plausible pour une transmission aux auteurs arabes. 
Le plus étrange reste qu’al-Ṭabarī restitue un « roi du 
Shām », plus conformément romain, et conserve un 
seul motif commun avec la version latine : la numé�-
ration des myriades de convertis à l’issue du miracle. 
Par ailleurs, R. Durmaz met en lumière l’islamisation 
progressive du récit, notamment par des allusions à 
huit sourates coraniques (p. 112).

L’auteur du Taʾrīkh Mayyafāriqīn situe le manus-
crit qu’il utilisa pour retranscrire la Vie de Marūthā 
de Mayferqāṭ (m. v. 420) dans une église étrange�-
ment qualifiée de « melkite (p. 114) » – à l’époque, 
remarquerons-nous, du comté d’Édesse (xiie siècle). 
L’évêque, Marūthā, est ici présenté comme héritier 
d’une principauté séculière. Ayant guéri la fille de 
Shāpūr (III ?) (p. 114-115) – ce qui nous rappelle 
un des miracles des saints kūfiens du viie siècle – 
l’évêque obtient du shāh qu’il fasse la paix avec 
Constantin (III ?). Il supervise alors la construction 
d’édifices importants (p. 115), perspective d’apo-
logie régionale où, selon R. Durmaz, « légendes et 
personnages servent des discours identitaires et 
politiques » comme chez Ibn Hishām (p. 104-108), 
mais aussi à Nisibe au viiie siècle autour de la Vie de 
Siméon des Oliviers.

L’histoire de Paul et Jean à Ḥimyar (ve siècle) 
est devenue, sous le calame d’Ibn Isḥāq, celle de 
Faymyūn et Ṣāliḥ à Najrān. Or, le modèle syriaque 
pourrait lui-même avoir été, en amont, une extension 
de l’Histoire de l’homme de Dieu dont il reprend la 
trame initiale (l’immigration à Édesse) et le contexte 
(sous l’épiscopat de Rabbūla, m. 435). Rejoint par son 
disciple Jean qui l’a vu vaincre une hydre (tinnīn), ils 
se mettent tous deux en route pour convertir les 
Saracènes. Ils sont capturés et vendus à Ḥimyar. Après 
avoir convertis les habitants au christianisme par des 
miracles de guérison et l’abattage de leur dattier sacré, 

ils repartent, via Jérusalem, à Édesse, et achèvent leur 
périple à Nisibe (p. 123-124).

« Plutôt que de rechercher un Urtext  » 
(p. 133), l’autrice conçoit l’hagiodiégèse orale 
de ces histoires tardo-antiques par « amalgames, 
changements, et silences (p. 59) » notamment pour 
les éléments confessionnels (p. 127-128). Outre la 
déchristianisation du récit, la version islamique ajoute 
« deux unités de prière (rakʿa-s) » préalablement 
au miracle de la chute du dattier (p. 131-132), mais 
elle change aussi le miracle suscitant la conversion : 
l’exorcisme d’une femme devient la guérison d’un 
enfant (p. 129-130). Selon nous, cela rapproche 
cette version de motifs récurrents, souvent syro-
orientaux, de l’hagiographie chrétienne d’époque 
islamique, malheureusement, absente de l’ouvrage. 
Cependant, le fait que l’Histoire syriaque s’achève 
à Nisibe, nous suggère un rapprochement avec le 
milieu des mawālī irakiens autour de Wahb et de 
son auditeur Abū Labīd (p. 136), mais aussi avec des 
« gens de Najrān (p. 133) » qui possédaient un comp�-
toir près de Kūfa et, enfin, avec l’observation (d’un 
disciple) d’Ibn ʿAbbās que les « gens d’al-Ukhdūd » 
sont « un groupe de Najrānites parmi les Gens de 
Mossoul » (p. 138).

Comme pour la version de la Légende d’Alexandre 
de la sourate xviii, il devait exister au moins une ver-
sion divergente du texte syriaque qui nous est par-
venu. D’une part, les données réunies par R. Durmaz 
indiquent que Malalas (m. 578) nommait « Jean » le 
premier évêque des Homérites, tandis que les récits 
sur les martyrs de Najrān de 525 associaient sa chris�-
tianisation à un certain Paul. Comme ils étaient tous 
deux Alexandrins, l’Histoire répondrait ici à un besoin 
de syrianiser le christianisme sudarabique. Comment, 
dans cette version, Paul est-il devenu Faymyūn ? 
Shahid proposait son titre grec de poimen (pasteur), 
peut-être amalgamé au nasab de « fils d’Euphémion » 
relevé par Tubach (= فيمين بر افيميون ?). Quant à Jean, 
il est impossible de savoir s’il est devenu « Ṣāliḥ » à 
partir d’une épithète honorifique, ou par amalgame 
avec le missionnaire de Thamūd (p. 128).

Une autre question complexe est le fait que 
la persécution ordonnée par Yūsuf Dhū Nuwas 
(v. 525), décrite par la Lettre de Siméon de Bēt Arsham 
(m. 540) et bien attestée vers 570 (p. 136-138), est 
ignorée du texte syriaque. À l’inverse, le rédacteur 
arabo-musulman fait, quant à lui, le lien avec ces 
tristes « événements (aḥdāth) ». En guise de héros 
de la Passion, en place d’un certain al-Ḥārith dans le 
Martyre grec qui daterait viie siècle, Ibn Isḥāq pointe 
vers un certain ʿAbd Allāh b. Ṯāmir, inconnu par 
ailleurs (p. 134-135, 138). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 65

III. Histoire et historiographie

Abordons quelques critiques de fond. Tout 
d’abord, Wahb b. Munabbih est le storyteller reven-
diqué de quatre des principaux textes analysés dans 
son livre (le Bicornu yéménite, le Bicornu alexandrin, 
Georges de Lydda, la conversion de Najrān). Or, il faut 
attendre le chapitre conclusif pour que le caractère 
protéiforme de cette figure – notamment la parti-
cipation de ses deux frères et plusieurs neveux soit 
enfin un tout petit peu analysé et critiqué (p. 154-
155), seul un lecteur exercé aura pu en avoir la prés-
cience par moment (p. 53-55, 113). 

Dans un autre domaine, R. Durmaz fusionne 
le Coran et les textes dits « nonquranic » ou « extra-
quranic » afin de « reconstruire le prêche » d’un 
unique storyteller nommé « Muhammad (284 fois 
en 31 pages) » L’autrice nourrit l’ambition que ce 
dernier « nous raconte » des choses « sur la pratique 
de l’hagiodiégèse pendant l’antiquité tardive » (p. 35-
37, 50-52, 56, 58, 63, 76, 82, 89). Or, si elle évoque 
bien d’éventuelles « restrictions méthodologiques », 
elle postule que seuls les « modes de discours de 
Muhammad » distingueraient Coran et ḥadīth 
(p. 33-36). Elle tend ainsi à réfuter les différences 
de chronologie (p. 61-62), et ce faisant de paternité 
et de nature entre ces deux corpus narratifs. Selon 
R. Durmaz, la distinction entre ces deux types serait 
avant tout le « produit de l’historiographie islamique 
(p. 58) ». À titre d’exemple, elle identifie la protection 
privilégiée des icones chrétiennes de La Mecque qui 
émane du récit du fatḥ dans la Sīra à une application 
des discours coraniques (p. 49). Même le ḥadīth fan-
taisiste mettant en scène Adam et Moïse rivalisant 
pour déterminer qui des deux fut le plus faillible est 
supposé appartenir au même « broader narrative 
context » que le Coran (p. 56-58). À partir de cette 
hypothèse surprenante, elle suppose une continuité 
des « prophétologies » biblique et coranique (p. 50). 

Pourtant, après avoir professée cet unique 
« Muhammad », elle revient à une synthèse plus 
équilibrée de l’historiographie sur la question (p. 35-
36), avant de reprendre malgré tout son paradigme 
initial (p. 37-56). Dès lors, l’autrice admet que corpus 
coraniques et extra-coraniques sont, effectivement, 
« souvent narrés différemment », mais elle l’impute 
alors à une variation « generic » (p. 56), qui nous 
parait contraire à la thèse du livre. À ce point, elle finit 
par reconnaître « qu’il ne faut pas exagérer l’agency de 
Muhammad dans ces adaptations bibliques (p. 59) » 
dont le contexte est « difficile à reconstruire (p. 58) », 
si bien qu’elle ne peut guère ignorer l’évidence : que 
ces ḥadīths ont toutes les chances d’être des attribu-
tions postérieures (p. 63-64). 

Ce type d’alternance entre des hypothèses 
audacieuses mais pas forcément étayées et des 
retours prudents vers le consensus scientifique peut 
dérouter le lecteur. En outre, l’application rigoureuse 
de son approche fonctionnaliste aurait justement 
pu permettre de montrer que ces « modes » et 
« genres » relèvent surtout de styles, d’informations 
et finalement de fonctions antinomiques. Une com-
paraison fine du « Muhammad » de la sourate xviii 
avec celui que citent (les disciples d’)Ibn ʿAbbās le 
démontrerait aisément. Alors seulement pourrait-
on dégager quelques frappantes coïncidences entre 
source du Coran et source de narrations exégétiques 
(ex. p. 73). Seulement enfin pourrait-on les utiliser 
pour élucider certaines transmissions pré-coraniques 
(p. 85). Paradoxalement, le modèle narratologique de 
R. Durmaz en vient à quelque peu négliger l’ampleur 
et la radicalité de la transformation fonctionnelle 
entre des récits chrétiens, centrés sur les bénéfices 
matériels de la vénération de lieux saints et de dates 
liturgiques, en de simples anecdotes, tout juste isla�-
misées pour édifier le public.

Certaines circonspections traduisent une 
prudence épistémologique qui nous semble porter 
préjudice à la clarté de l’argument, voire au déve�-
loppement de la thèse. Ainsi, après avoir exploré 
en détail les différentes terminologies utilisées par 
le Coran pour désigner son propre storytelling, elle 
ne se prononce pas sur leurs éventuelles variations 
sémantiques (p. 43), ce qui tend à limiter la portée de 
l’analyse. À un autre sujet, R. Durmaz mentionne la 
thèse de A. Neuwirth sur « l’exclusion des Israélites », 
puis refuse de trancher (p. 43-44). De même, elle 
affirme ne pas vouloir affirmer une similitude entre 
les récits coraniques et bibliques (p. 77), alors qu’il 
nous semble que sa démonstration repose largement 
sur ce postulat. 

De telles précautions excessives se manifestent 
enfin lorsque R. Durmaz remise au chapitre 6 
conclusif (p. 146-161), une série d’utiles discussions 
critiques de la bibliographie existante. Or, de tels 
commentaires sont ordinairement attendus dans 
l’introduction, où leur absence rend cette dernière 
quelque peu théorique et éthérée. Dans le détail, elle 
s’y oppose discrètement aux modèles de S. Leder, 
H. Kilpatrick et M. Zakeri qui distinguent traduction, 
compilation et composition, et de R. Hoyland, qui 
sépare les textes avec ou sans isnād (p. 151-152). 
Elle ouvre en cette section finale des réflexions inté-
ressantes, comme la question, majeure et complexe, 
des traditions familiales, mais elle doit rapidement 
admettre qu’elles sont « beyond the scope of this 
book » (p. 156-160). Enfin, l’autrice rejette en ce 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 66

III. Histoire et historiographie

même chapitre 6 sa critique du modèle d’« absorp�-
tion/rejet » proposé par E. Fowden à propos des 
figures monastiques. Elle adopte alors, à juste titre 
selon nous, la position de T. Sizgorich sur une révé�-
rence envers le moine distincte du rejet à l’égard du 
christianisme institutionnel. 

À ce sujet, le champ académique rencontre 
encore certaines difficultés pour établir des critères 
réplicables dans la catégorisation islamique – et la 
sélection – entre les bons moines islamisés et les mau-
vais moines rejetés (S. Griffith, T. Khalidi, S. Mourad, 
p. 59, 112-113, 148-149). R. Durmaz estime que cette 
distinction est « difficile à dire », expression qu’elle 
reprend aussi concernant la possibilité d’un texte 
intermédiaire entre le Martyre d’Aréthas et la conver-
sion de l’oasis de Najrān dans la Sīra (p. 135, 142). 
Cela met en évidence une autre éventuelle difficulté 
de son approche : à l’exception de « Christianity and 
Islam » (p. 46), les étapes chronologiques de cette 
transmission, autant que la délimitation temporelle 
générale de la thèse, pourraient apparaître insuffi-
samment définies.

Par ailleurs, son étude majeure de 2020 qui a rap�-
proché les Actes de Paul et Jean du récit d’Ibn Isḥāq, 
reprise dans le chapitre 5, démontre la claire adapta-
tion d’une source chrétienne syriaque pour un public 
arabo-musulman ; ce faisant, elle contredit partielle�-
ment sa thèse de l’oralité. En revanche, pour presque 
tous les autres récits, il est difficile de retrouver la 
même « analyse comparative approfondie » (p. 126) 
de leurs itinéraires : leurs sources et étapes chronolo�-
giques sont insaisissables par méthode.

En effet, R. Durmaz s’inspire de S. Griffith sur 
l’intertextualité, et aussi de A. Neuwirth et N. Sinai, 
mais c’est surtout avec A. Al-Azmeh avec qui elle 
« s’accorde », surtout pour le caractère fluide de 
l’analyse littéraire et fonctionnaliste (p. 5, 39, 45, 48, 
58). Cela induit qu’il est difficile de distinguer les 
motifs « courants pendant l’Antiquité tardive » (p. 24, 
59, 77-78, 82-83, 85) lesquels éliminent l’hypothèse 
de filiations textuelles, de ce qui appartient bien 
à la transmission d’un « récit biblique » (p. 8, 48, 
58-59, 78) ou hagiographique. Autrement dit, la 
méthode pour distinguer les « common tropes » 
des « indications d’intertextualités (p. 125) » reste 
introuvable.

Après avoir démontré les similitudes narratives 
entre Moïse et Alexandre dans le Coran, R. Durmaz 
craint que la recherche continue de les « (mis)iden-
tified » comme de simples « motifs » et « symboles » 
(p. 104). Or, en confondant le discours coranique 
tardo-antique et ses interprétations du viiie siècle 
(p. 42-60), la notion d’oralité tend trop souvent à 
diluer les récits dans une « fluidité » qui valorise 

la « symbolique » (p. 6, 7, 91, 117). Cependant, sa 
méthode de « pointing in the direction of possible 
conversations between different literary and oral tra-
ditions » (p. 82) induit que tout est toujours narration 
dans une historicité aux « contours fluides » (p. 48), 
impalpables et parfois antinomiques (p. 62-63). En 
somme, pour chaque étude, le paradigme de la nar-
ration est tout à la fois hypothèse et conclusion de 
tout ce qui « sound similar, even in the absence of any 
direct intertextuality » (p. 9), si bien que « les récits des 
premiers transmetteurs sont formés par les tropes, 
termes et expressions hagiographiques du milieu 
tardo-antique de la piété et de l’ascétisme (p. 64) ».

L’approche stimulante par l’« hagiodiégèse » ne 
devrait pas nous conduire à négliger l’importance 
de dater précisément les sources d’influence et les 
étapes des mutations. Pour espérer isoler des milieux 
géographiques précis d’échanges, et de transmission, 
le préalable nécessaire serait de constituer une 
typologie de l’évolution historique des termes et 
motifs entre légendes préislamiques, coraniques et 
ḥadīthiques. Un des matériaux essentiels pour mener 
à bien ce travail est sans doute recelé dans les hagio-
graphies chrétiennes contemporaines des débuts 
de l’Islam, mais, malheureusement, cet ouvrage ne 
semble pas accorder d’intérêt à ce corpus. Ensuite, 
l’étude des maillons de l’isnād est systématiquement 
éludée. Le terme lui-même est absent, sauf traduit, 
et seulement dans le chapitre final (p. 144, 152, 
158), lorsqu’il est explicitement « omitted » dans 
l’analyse (p. 191, n. 3). Sans surprise, il y a bien une 
exception : elle concerne la source sur Faymyūn à 
Najrān (p. 132-133). 

Cela, conjugué à l’élasticité de la chronologie, 
implique que la chercheuse choisit parfois de citer 
directement le compagnon Ibn ʿAbbās, le conteur 
Wahb, ou le collecteur Ibn Isḥāq, ou qu’elle crédite 
les éditeurs Ibn Hishām ou al-Ṭabarī. Elle ignore 
donc le maillon essentiel de leurs informateurs, dont 
l’identification et la datation nous manque, a fortiori 
lorsqu’elle rappelle elle-même que leur contempo-
rain Muqātil ne cite pas ses sources (p. 74-75). Cette 
omission contraste avec l’importance donnée aux 
évolutions postérieures des légendes (al-Dīnawarī, al-
Wāḥidī, al-Ṭabarī dans de nombreux cas, al-Thaʿlabī, 
al-Harawī , Nishābūrī, Ibn ʿArabī, Yāqūt, Ibn Kathīr, 
al-Maqrizī, p. 76, 79, 119-121, 138-142), bien que ces 
auteurs ne soient pas les filtres des textes anciens étu-
diés, et n’apportent donc pas d’éléments nouveaux 
à la problématique. 

Enfin, la « narratologie » ne devrait pas per�-
mettre d’éluder une étude serrée des types et modes 
narratifs du monde tardo-antique, ni remplacer la 
technicité syriacisante propre aux récits bibliques et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 39	 67

III. Histoire et historiographie

hagiographiques (des paraboles ou mathal). Parmi 
eux, les memrē – des homélies rimées et structurées 
rythmiquement – sont évoqués sans être analysées 
(p. 34, 43-44). On pourrait aussi mentionner les Vies 
de saints rimées, ou encore la sūgītā, un genre à la 
fois liturgique et « dramatique (14 occurrences) » 
qui aurait été pertinent lorsque R. Durmaz évoque 
le théâtre tardo-antique (p. 26 et 43-44). 

En somme, l’oralité, avec sa fluidité et sa plasti-
cité, ne devrait pas être perçue comme incompatible 
avec l’objectif de datation et de localisation précise 

des écrits. En effet, ces derniers peuvent être consi-
dérés comme les fossiles des évolutions narratives, 
figés à un moment donné. En histoire comme en 
paléontologie, ni les sources écrites ni les fossiles ne 
sont, en général, les ancêtres communs de deux tra-
ditions ou clades distincts. Cependant, tout comme 
les ossements sont les seuls témoins des étapes d’évo-
lution, des dérives et des introgressions biologiques 
d’une vie disparue, les textes sont les seuls témoins 
des étapes de développement, des variantes et des 
amalgames historiques d’une oralité perdue.

Simon Pierre 
Ifpo - UMR 8167 – Orient et Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Reyhan Durmaz: Stories between Christianity and Islam: Saints, Memory, and Cultural Exchange in Late Antiquity and Beyond, recensé par Simon Pierre
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

