
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 50

Michael-Sebastian Noble 
Philosophising the occult, Avicennan psycology 
and ‘The Hidden Secret’ of Fakhr al-Dīn al-Rāzī

Berlin, De Gruyter Press 
2021, 299 p. 
ISBN : 9783110644579

Mots clés :  Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Sabéisme, magie, 
cosmologie, kalām 

Keywords :  Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Sabeism, Magic, 
cosmology, kalām

Alors que les études sur la pensée de Fakhr al-Dīn 
al-Rāzī (m. 606/1210) atteignent leur apogée, il faut 
se réjouir de ce que les Éditions De Gruyter aient cru 
important de publier un texte essentiel dans lequel 
s’exprime et se révèle un nouvel aspect, méconnu 
des spécialistes, de la pensée de cet auteur. Le texte 
de M.S. Noble est une monographie sur l’un des 
textes les plus denses et les plus problématiques de 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī ; il s’organise en douze chapitres, 
lesquels se subdivisent en de nombreux sous-
chapitres. Il s’agit là de la première étude «dedicated 
to al-Sirr, a highly popular, problematic and unusual 
work» (p. 4). Nul ne le contestera, Al-Sirr al-Maktūm 
est un fidèle témoignage de ce qui, dans le domaine 
des sciences islamiques religieuses, a toujours été 
considéré comme une forme de savoir marginal et 
suspect. Le traité décrit en détail les croyances et les 
rituels occultes qui sous-tendent la magie astrale 
talismanique. Il comprend cinq chapitres, chacun 
d’eux comportant des subdivisions ; l’introduction 
s’ouvre sur une eulogie de l’occulte et sur les 
conditions que le pratiquant doit obtenir pour aspirer 
à l’acquisition de ce savoir. 

Dans le  premier  chapitre ,  M.S .  Noble 
contextualise le Sirr, puis présente et analyse tour 
à tour l’œuvre dans ses multiples aspects. L’auteur 
aborde les questions des Sabéens, le parcours 
intellectuel d’al-Rāzī, l’arrière-plan Avicennien du 
traité, la question d’al-Rāzī comme un disciple 
des Sabéens, la relation entre patronage, politique 
et occultisme ; il propose aussi un aperçu et un 
résumé du traité, un exposé sur le rituel d’Ascension 
Planétaire et résume, enfin, les objectifs et la portée 
de l’étude. 

Le Sirr, qui n’a jamais bénéficié de beaucoup 
d’intérêt parmi les spécialistes de Fakhr al-Dīn 
al-Rāzī, est dédié à un souverain anonyme sur lequel 

la tradition islamique s’est interrogée (1). La plupart 
des études sur la pensée de Rāzī reposent sur une 
sélection plus ou moins étroite de ses écrits avec, 
souvent, peu d’attention accordée à leur chronologie. 
Si nous admettons, avec l’auteur, qu’al-Rāzī a 
composé son ouvrage dans sa première période de 
production, il est probable qu’il ne jouissait pas, à 
ce moment d’un bon patronage. Cette œuvre, selon 
l’hypothèse de Noble, aurait alors pu être un moyen 
de gagner les faveurs d’une personne d’un niveau 
social ou politique plus élevé. Contrairement à deux 
autres ouvrages de Fakhr al-Dīn al-Rāzī, – comme, par 
exemple, le Ǧamiʿ al ‘Ulūm, un ouvrage de littérature 
encyclopédique persane composé pour reclasser les 
sciences occultes, et l’Iḫtiyārāt al ʿ Alāʾiya, une étude 
d’astrologie élective, distingués par leur dédicace à 
Khawārazm-Shāh ʿAlāʾ al-Dīn Tekish – la dédicace 
du Al-Sirr al-Maktūm n’est placé qu’en conclusion et 
le nom du noble destinataire n’est pas mentionné (2). 
Le texte a très vite reçu une place de premier rang 
dans les cours musulmanes au point que le sultan 
de Dehli, Shams al-Dīn Iltutmish (m. 633/1236), en 
commanda une traduction en persan à la fin de 
son règne, seulement vingt-six ans après la mort 
d’al-Rāzī (3). La popularité du traité ne se développa 
pas seulement dans l’Orient islamique, mais aussi en 
Occident. M.S. Noble mentionne le fait que, dans sa 
Muqaddima, Ibn Khaldūn cite le Sirr comme étant le 
seul texte occultiste de l’Orient qui lui soit connu (4). 

Le deuxième chapitre propose à la réflexion 
du lecteur les thèmes relatifs au sabéisme. Ce 
dernier phénomène religieux occupe une part très 
importante dans l’œuvre de Fakhr al-Dīn al-Rāzī. 
Mentionné dans le Coran comme un groupe religieux 
que la communauté musulmane jugeait digne de 
l’état de protection dont jouissaient aussi les juifs 
et les chrétiens, le sabéisme a pris la ville de Ḥarrān, 
située en Haute-Mésopotamie, dans le sud-est de 
la Turquie actuelle, comme centre, sous le règne 

(1)  L’hypothèse d’Ibn Taymiyya est qu’il s’agit de la figure noble 
de Terken Khatun (m. 630/1232-3) un prince Qipchaq-Turk. 
Frank Griffel pense cependant que cette hypothèse est peu 
probable ; voir Frank Griffel, « On Fakhr al-Dīn al-Rāzī’s life and 
Patronage He received », Journal of Islamic Studies, 18/3 (2007), 
p. 313-344, p. 332, n. 71. Voir Philosophising the occult, 29. 
(2)  Ahmet Tunç Sen, Astrology in the Service of Empire: Knowledge, 
Prognostication and Politics at the Ottoman Court, 1140s-1550. 
(Dissertation doctoral: Université de Chicago 2016), p. 79-81. 
(3)  Melvin-Koushki, « ‘Powers of One’, the Mathematicalization 
of the Occult Sciences in the High Persianate Tradition », 
Intellectual History of the Islamic World 5, 2017, p. 146, fn. 68. 
(4)  Voir Melvin-Koushki, Powers of the one, p. 146. Ibn Khaldūn, 
al-Muqaddima ; An introduction to History, vol. 3, trans. Franz 
Rosenthal, Bollingen Series 43. New York, Pantheon Books, 1958, 
p. 164. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and �The Hidden Secret� of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 51

du calife abbasside al-Maʾmūn (r. 813-833) (5). Mais 
Rāzī identifie plus largement comme ṣābiʾa ceux 
qui pratiquaient une forme de savoir qui combinait 
cosmologie et psychologie pour atteindre des effets 
réels sur le monde physique. Les outils pour atteindre 
ces effets sur le monde sublunaire sont définis par 
Rāzī comme talismans (talāsim). Le pratiquant 
de cette science n’avait donc pas nécessairement 
à croire aux dogmes de la religion sabéenne. En 
ce sens, ce phénomène était moins une religion 
à part entière qu’une approche ésotérique pour 
comprendre les forces cachées de la nature. Dans 
son volume, Michael-Sebastian Noble rassemble 
les informations disponibles concernant la position 
de Rāzī vis-à-vis du sabéisme. Cette présentation, la 
plus détaillée de toutes les analyses historiques sur 
le sujet, constitue une discussion inégalée de ce que 
l’on pourrait considérer comme la subordination des 
doctrines ésotériques sabéennes à une métaphysique 
ashʿarite. Peut-on considérer, avec l’écriture d’une 
œuvre comme le Sirr, que Fakhr al-Dīn al-Rāzī avait 
une certaine fascination pour le phénomène du 
sabéisme ? M.S. Noble répond à cette question en 
exposant que le but de l’œuvre de Rāzī est purement 
compilatoire. Fakhr al-Dīn al-Rāzī se limite à affirmer, 
dans l’introduction de son Sirr, que la puissance 
directe de Dieu s’étend à tout événement dans la 
réalité contingente et que rien ne se produit en 
dehors de la puissance de Dieu. 

En effet, le Sirr, qui s’ouvre sur un panégyrique des 
sciences occultes et de la sagesse, n’est pas un simple 
compendium de théories magiques rassemblant tout 
ce qui lui est parvenu sur ce sujet. Contrairement aux 
travaux sur l’atrolatrie de ses contemporains, al-Rāzī 
fournit une ébauche théorique à partir de laquelle 
un compte scientifique complet de l’engin occulte 
pourrait être construit (6). Pour le philosophe persan, 
l’art occulte des sabéens méritait un engagement 
philosophique beaucoup plus sérieux.

L’ambition de Rāzī, selon l’auteur, est de produire, 
ainsi, une théologie philosophique ashʿarite et de 
créer, en même temps, un sujet scientifique qui 
pourrait lui être subordonné. En écrivant son ouvrage, 
Rāzī prend le ton d’un observateur neutre, tout 
en reconnaissant son rang de science authentique, 
enracinée dans l’observation empirique, la tradition 
et la méthode de pensée analogique. 

(5)  Voir Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-
Arabic Translation Movement in Baghdad and Early ‘Abbasid 
Society, London New York, Routledge, 1998.
(6)  Voir al-Sakkākī, Sirāǧ al-Dīn, Kitāb al Šāmil wa al-baḥr al-
kāmil, London, British library, Dehli Arabic, MS 1915b. 

Le chapitre trois fait preuve d’innovation avec 
sa discussion de la position de Rāzī par rapport aux 
doctrines sabéennes qui justifient l’astrolâtrie. Dans 
cette partie, M.S. Noble examine les arguments 
rationnels que Rāzī expose pour aborder, d’un point 
de vue philosophique, la religion des sabéens et pour 
expliquer l’efficacité de leur œuvres occultes. En 
partant d’une perspective ptolémaïque-avicennienne 
de l’univers, conçu comme un cosmos fini au centre 
duquel réside une terre immobile et autour de 
laquelle tournent sept sphères concentriques, Rāzī 
se confronte à la tradition qui identifie les principes 
ontologiques que sont l’Intellect et l’Âme universels 
comme les causes du mouvement céleste. Parmi ces 
doctrines, trois, selon al-Rāzī, sont d’une importance 
essentielle : les sphères célestes possèdent une 
âme rationnelle ; ces âmes connaissent l’universel 
et le particulier ; elles sont les causes de tous les 
changements sublunaires. 

Les chapitres quatre et cinq du volume portent 
sur les thèmes de la physique et de la facture des 
talismans. De façon générale, on peut ainsi dire que, 
si le mouvement céleste est la cause effective des 
phénomènes sublunaires, les talismans sont des 
catalyseurs de ces forces afin d’accomplir le but du 
praticien des arts occultes. 

Les chapitres huit, neuf et dix sont consacrés 
à un approfondissement clair des rapports entre 
épistémologie occulte et astrologie. Le pratiquant 
des sciences occultes, tel qu’il apparaît dans le Sirr, 
doit avoir une certaine connaissance de l’astrologie 
de manière à établir une familiarité entre son âme 
de pratiquant et celle du corps céleste qu’il cherche 
à attirer. Rāzī consacre deux chapitres de son Sirr 
à la discussion sur les bases épistémologiques de 
l’astrologie sabéenne. 

Cependant, en ce qui concerne l’analyse de 
l’astrologie, la médecine et la facture des talismans, 
al-Rāzī se réfère très souvent à Avicenne qui, dans le 
Shifaʿ, explique la façon dont la faculté estimative 
interagit avec le monde extra-mental (7). Dans le 
chapitre dix, M.S. Noble met en évidence la position 
de al-Rāzī par rapport aux Sabéens. Dans le Sirr 1:6, 
explique Noble, trois catégories théologiques 
différentes des Sabéens sont tracées; les polythéistes 
purs, les émanationnistes avicenniens, et ceux qui 
croient en un Dieu créateur. Alors que le philosophe 
Persan semble se taire sur le troisième groupe des 
Sabéens, il s’adresse âprement aux deux premiers 

(7)  Voir Avicenna, Kitāb al-nafs, publié comme “De anima 
(Arabic text) Being the Psycological Part of the Kitāb al-Shifā’” 
ed. Fazlur Rahman (London New York Toronto, Oxford Univ. 
Press, 1959), p. 182-185. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and �The Hidden Secret� of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 52

groupes, puisque sa vraie cible semble être les 
émanationnistes d’Avicenne. Al-Rāzī trouve sa 
véritable cible dans certaines branches des Sabéens 
les partisans de l’éternité du monde et de l’existence 
d’une série de phénomènes créés dans le monde n’ont 
pas un commencement. 

Pour al-Rāzī, en effet, Avicenne est plus 
physicien et philosophe que théologien. Et on est 
un peu émerveillés de constater que si ce dernier 
savait distinguer les plains du savoir, al-Rāzī aurait 
tendence à les confondre, en portant des jugements 
proprement théologiques sur des affirmations qui 
relèvent de la physique. 

Le chapitre onze portes sur la doctrine de la 
Nature Parfaite, que al-Rāzī considère comme pilier 
de sa prophétologie. Dans ce chapitre est montré 
comment Razi acquiert partiellement la critique 
de la théorie avicennienne de la prophétologie, en 
adaptant le matériel de son Sirr relatif à la science 
des talismans. Dans cette section nous trouvons 
aussi des références qui relient le Sirr à un autre 
ouvrage d’al-Rāzī, les Maṭālib al-ʿāliya, ouvrage 
achevée en 606/1206, quelques mois avant sa mort. 
Ce dernier ouvrage représente l’une des synthèses 
et anthologies philosophico-théologiques les plus 
importantes d’al- Rāzī. 

On retiendra particulièrement, dans cette 
dernière partie, les réf lexions concernant la 
sotériologie du philosophe persan. Pour Rāzī, 
l’inspiration, qui révèle à l’homme ses rêves les 
plus vrais et le guide dans l’ascension des sphères 
célestes vers la perfection et la transformation 
ontologique, est propre à la nature parfaite de 
l’individu. C’est précisément cette doctrine qui met 
en relation l’œuvre du Sirr et les Maṭālib. M.S. Noble 
ne manque pas d’établir de justes corrélations entre 
l’héritage avicennien et les racines de ces concepts 
et de les contextualiser à l’intérieur du Sirr. Dans 
cette monographie, l’auteur apparaît en architecte 
de l’interreligieux, au sens où il tente d’examiner les 
visions de Rāzī par rapport aux sabéens. Les pages 
de Noble répondent aux nombreuses questions, 
théoriques et pratiques, de la pensée de l’occulte 
que Rāzī exprime dans son al-Sirr al-Maktūm. Le 
fait est là : l’ouvrage de Michael-Sebastian Noble est 
une contribution à une enquête fondamentale et 
profonde sur une partie encore peu explorée de la 
pensée de de Fakhr al-Dīn al-Rāzī ; la recherche ne 
cesse jamais d’avancer. 

Flavio Canuzzi 
Doctorant Université d’Aix-Marseille 

Iremam

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and �The Hidden Secret� of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

