Michael-Sebastian NosLE
Philosophising the occult, Avicennan psycology
and ‘The Hidden Secret’ of Fakhr al-Din al-Razi

Berlin, De Gruyter Press
2021, 299 p.
ISBN: 9783110644579

Mots clés: Fakhr al-Din al-Razi, Sabéisme, magie,
cosmologie, kalam

Keywords: Fakhr al-Din al-Razi, Sabeism, Magic,
cosmology, kalam

Alors que les études sur la pensée de Fakhr al-Din
al-Razi (m. 606/1210) atteignent leur apogée, il faut
se réjouir de ce que les Editions De Gruyter aient cru
important de publier un texte essentiel dans lequel
s'exprime et se révele un nouvel aspect, méconnu
des spécialistes, de la pensée de cet auteur. Le texte
de M.S. Noble est une monographie sur I'un des
textes les plus denses et les plus problématiques de
Fakhr al-Din al-Razi; il s'organise en douze chapitres,
lesquels se subdivisent en de nombreux sous-
chapitres. Il s’agit la de la premiére étude « dedicated
to al-Sirr, a highly popular, problematic and unusual
work» (p. 4). Nul ne le contestera, Al-Sirr al-Maktim
est un fidéle témoignage de ce qui, dans le domaine
des sciences islamiques religieuses, a toujours été
considéré comme une forme de savoir marginal et
suspect. Le traité décrit en détail les croyances et les
rituels occultes qui sous-tendent la magie astrale
talismanique. Il comprend cing chapitres, chacun
d’eux comportant des subdivisions; l'introduction
s‘ouvre sur une eulogie de l'occulte et sur les
conditions que le pratiquant doit obtenir pour aspirer
a l'acquisition de ce savoir.

Dans le premier chapitre, M.S. Noble
contextualise le Sirr, puis présente et analyse tour
a tour l'ceuvre dans ses multiples aspects. Lauteur
aborde les questions des Sabéens, le parcours
intellectuel d’al-Razi, I'arriere-plan Avicennien du
traité, la question d’al-Razi comme un disciple
des Sabéens, la relation entre patronage, politique
et occultisme; il propose aussi un apergu et un
résumé du traité, un exposé sur le rituel d’Ascension
Planétaire et résume, enfin, les objectifs et la portée
de l'étude.

Le Sirr, qui n'a jamais bénéficié de beaucoup
d’'intérét parmi les spécialistes de Fakhr al-Din
al-Razj, est dédié a un souverain anonyme sur lequel

1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

la tradition islamique s'est interrogée (. La plupart
des études sur la pensée de Razi reposent sur une
sélection plus ou moins étroite de ses écrits avec,
souvent, peu dattention accordée a leur chronologie.
Si nous admettons, avec l'auteur, qu’al-Razi a
composé son ouvrage dans sa premiére période de
production, il est probable qu'il ne jouissait pas, a
ce moment d'un bon patronage. Cette ceuvre, selon
I'hypothése de Noble, aurait alors pu étre un moyen
de gagner les faveurs d’'une personne d'un niveau
social ou politique plus élevé. Contrairement a deux
autres ouvrages de Fakhr al-Din al-Razi, - comme, par
exemple, le Gami” al ‘Uliim, un ouvrage de littérature
encyclopédique persane composé pour reclasser les
sciences occultes, et I'lhtiyarat al ‘Ala’iya, une étude
d’astrologie élective, distingués par leur dédicace a
Khawarazm-Shah ‘Ala’ al-Din Tekish — la dédicace
du Al-Sirr al-Maktim n'est placé qu'en conclusion et
le nom du noble destinataire n'est pas mentionné 2,
Le texte a tres vite recu une place de premier rang
dans les cours musulmanes au point que le sultan
de Dehli, Shams al-Din lltutmish (m. 633/1236), en
commanda une traduction en persan a la fin de
son regne, seulement vingt-six ans apres la mort
d’al-Razi®®. La popularité du traité ne se développa
pas seulement dans I'Orient islamique, mais aussi en
Occident. M.S. Noble mentionne le fait que, dans sa
Mugaddima, Ibn Khaldin cite le Sirr comme étant le
seul texte occultiste de I'Orient qui lui soit connu .

Le deuxieme chapitre propose a la réflexion
du lecteur les themes relatifs au sabéisme. Ce
dernier phénomene religieux occupe une part tres
importante dans I'ceuvre de Fakhr al-Din al-Razi.
Mentionné dans le Coran comme un groupe religieux
que la communauté musulmane jugeait digne de
I'état de protection dont jouissaient aussi les juifs
et les chrétiens, le sabéisme a pris la ville de Harran,
située en Haute-Mésopotamie, dans le sud-est de
la Turquie actuelle, comme centre, sous le régne

(1) L'hypotheése d’Ibn Taymiyya est qu'il s'agit de la figure noble
de Terken Khatun (m. 630/1232-3) un prince Qipchaqg-Turk.
Frank Griffel pense cependant que cette hypotheése est peu
probable; voir Frank Griffel, « On Fakhr al-Din al-Razi’s life and
Patronage He received », Journal of Islamic Studies, 18/3 (2007),
p. 313-344, p. 332, n. 71. Voir Philosophising the occult, 29.

(2) Ahmet Tung Sen, Astrology in the Service of Empire: Knowledge,
Prognostication and Politics at the Ottoman Court, 1140s-1550.
(Dissertation doctoral: Université de Chicago 2016), p. 79-81.
(3) Melvin-Koushki, « ‘Powers of One), the Mathematicalization
of the Occult Sciences in the High Persianate Tradition »,
Intellectual History of the Islamic World 5, 2017, p. 146, fn. 68.
(4) Voir Melvin-Koushki, Powers of the one, p. 146. 1bn Khaldin,
al-Mugaddima; An introduction to History, vol. 3, trans. Franz
Rosenthal, Bollingen Series 43. New York, Pantheon Books, 1958,
p. 164.

BCAI 39

BCAIl en ligne

50

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and [JThe Hidden Secret[] of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

du calife abbasside al-Ma’miin (r. 813-833) ). Mais
Razi identifie plus largement comme sabi’a ceux
qui pratiquaient une forme de savoir qui combinait
cosmologie et psychologie pour atteindre des effets
réels sur le monde physique. Les outils pour atteindre
ces effets sur le monde sublunaire sont définis par
Razi comme talismans (taldsim). Le pratiquant
de cette science n‘avait donc pas nécessairement
a croire aux dogmes de la religion sabéenne. En
ce sens, ce phénomene était moins une religion
a part entiere qu'une approche ésotérique pour
comprendre les forces cachées de la nature. Dans
son volume, Michael-Sebastian Noble rassemble
les informations disponibles concernant la position
de Razi vis-a-vis du sabéisme. Cette présentation, la
plus détaillée de toutes les analyses historiques sur
le sujet, constitue une discussion inégalée de ce que
I'on pourrait considérer comme la subordination des
doctrines ésotériques sabéennes a une métaphysique
ash‘arite. Peut-on considérer, avec l'écriture d'une
ceuvre comme le Sirr, que Fakhr al-Din al-Razi avait
une certaine fascination pour le phénomene du
sabéisme? M.S. Noble répond a cette question en
exposant que le but de I'ceuvre de Razi est purement
compilatoire. Fakhr al-Din al-Razi se limite a affirmer,
dans l'introduction de son Sirr, que la puissance
directe de Dieu sétend a tout événement dans la
réalité contingente et que rien ne se produit en
dehors de la puissance de Dieu.

En effet, le Sirr, qui souvre sur un panégyrique des
sciences occultes et de la sagesse, n'est pas un simple
compendium de théories magiques rassemblant tout
ce qui lui est parvenu sur ce sujet. Contrairement aux
travaux sur l'atrolatrie de ses contemporains, al-Razi
fournit une ébauche théorique a partir de laquelle
un compte scientifique complet de l'engin occulte
pourrait étre construit ). Pour le philosophe persan,
I'art occulte des sabéens méritait un engagement
philosophique beaucoup plus sérieux.

Lambition de Razi, selon l'auteur, est de produire,
ainsi, une théologie philosophique ash‘arite et de
créer, en méme temps, un sujet scientifique qui
pourrait lui étre subordonné. En écrivant son ouvrage,
Razi prend le ton d’'un observateur neutre, tout
en reconnaissant son rang de science authentique,
enracinée dans l'observation empirique, la tradition
et la méthode de pensée analogique.

(5) Voir Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-
Arabic Translation Movement in Baghdad and Early ‘Abbasid
Society, London New York, Routledge, 1998.

(6) Voir al-Sakkaki, Sirag al-Din, Kitab al Samil wa al-bahr al-
kamil, London, British library, Dehli Arabic, MS 1915b.

Le chapitre trois fait preuve d’'innovation avec
sa discussion de la position de Razi par rapport aux
doctrines sabéennes qui justifient I'astrolatrie. Dans
cette partie, M.S. Noble examine les arguments
rationnels que Razi expose pour aborder, d'un point
de vue philosophique, la religion des sabéens et pour
expliquer l'efficacité de leur ceuvres occultes. En
partant d’'une perspective ptolémaique-avicennienne
de 'univers, congu comme un cosmos fini au centre
duquel réside une terre immobile et autour de
laquelle tournent sept sphéres concentriques, Razi
se confronte a la tradition qui identifie les principes
ontologiques que sont I'Intellect et 'Ame universels
comme les causes du mouvement céleste. Parmi ces
doctrines, trois, selon al-Razi, sont d'une importance
essentielle: les sphéres célestes possedent une
ame rationnelle; ces ames connaissent l'universel
et le particulier; elles sont les causes de tous les
changements sublunaires.

Les chapitres quatre et cinq du volume portent
sur les thémes de la physique et de la facture des
talismans. De fagon générale, on peut ainsi dire que,
si le mouvement céleste est la cause effective des
phénomeénes sublunaires, les talismans sont des
catalyseurs de ces forces afin d’accomplir le but du
praticien des arts occultes.

Les chapitres huit, neuf et dix sont consacrés
a un approfondissement clair des rapports entre
épistémologie occulte et astrologie. Le pratiquant
des sciences occultes, tel qu'il apparait dans le Sirr,
doit avoir une certaine connaissance de l'astrologie
de maniére a établir une familiarité entre son ame
de pratiquant et celle du corps céleste qu'il cherche
a attirer. Razi consacre deux chapitres de son Sirr
a la discussion sur les bases épistémologiques de
l'astrologie sabéenne.

Cependant, en ce qui concerne l'analyse de
I'astrologie, la médecine et la facture des talismans,
al-Razi se référe tres souvent a Avicenne qui, dans le
Shifa“, explique la facon dont la faculté estimative
interagit avec le monde extra-mental”). Dans le
chapitre dix, M.S. Noble met en évidence la position
de al-Razi par rapport aux Sabéens. Dans le Sirr 1:6,
explique Noble, trois catégories théologiques
différentes des Sabéens sont tracées; les polythéistes
purs, les émanationnistes avicenniens, et ceux qui
croient en un Dieu créateur. Alors que le philosophe
Persan semble se taire sur le troisieme groupe des
Sabéens, il s'adresse dprement aux deux premiers

(7) Voir Avicenna, Kitab al-nafs, publié comme “De anima
(Arabic text) Being the Psycological Part of the Kitab al-Shifa”
ed. Fazlur Rahman (London New York Toronto, Oxford Univ.
Press, 1959), p. 182-185.

BCAI 39

BCAIl en ligne

5l

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and [JThe Hidden Secret[] of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

groupes, puisque sa vraie cible semble étre les
émanationnistes d’Avicenne. Al-Razi trouve sa
véritable cible dans certaines branches des Sabéens
les partisans de I'éternité du monde et de l'existence
d’une série de phénomenes créés dans le monde n'ont
pas un commencement.

Pour al-Razi, en effet, Avicenne est plus
physicien et philosophe que théologien. Et on est
un peu émerveillés de constater que si ce dernier
savait distinguer les plains du savoir, al-Razi aurait
tendence a les confondre, en portant des jugements
proprement théologiques sur des affirmations qui
relevent de la physique.

Le chapitre onze portes sur la doctrine de la
Nature Parfaite, que al-Razi considére comme pilier
de sa prophétologie. Dans ce chapitre est montré
comment Razi acquiert partiellement la critique
de la théorie avicennienne de la prophétologie, en
adaptant le matériel de son Sirr relatif a la science
des talismans. Dans cette section nous trouvons
aussi des références qui relient le Sirr a un autre
ouvrage d’al-Razi, les Matdlib al-“dliya, ouvrage

achevée en 606/1206, quelques mois avant sa mort.

Ce dernier ouvrage représente I'une des synthéses
et anthologies philosophico-théologiques les plus
importantes d’al- Razi.

1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

On retiendra particulierement, dans cette
derniere partie, les réflexions concernant la
sotériologie du philosophe persan. Pour Razi,
I'inspiration, qui révele a ’homme ses réves les
plus vrais et le guide dans I'ascension des sphéres
célestes vers la perfection et la transformation
ontologique, est propre a la nature parfaite de
I'individu. C'est précisément cette doctrine qui met
en relation l'ceuvre du Sirr et les Matalib. M.S. Noble
ne manque pas d'établir de justes corrélations entre
I'héritage avicennien et les racines de ces concepts
et de les contextualiser a I'intérieur du Sirr. Dans
cette monographie, l'auteur apparait en architecte
de l'interreligieux, au sens ou il tente d'examiner les
visions de Razi par rapport aux sabéens. Les pages
de Noble répondent aux nombreuses questions,
théoriques et pratiques, de la pensée de l'occulte
que Razi exprime dans son al-Sirr al-Maktim. Le
fait est la: l'ouvrage de Michael-Sebastian Noble est
une contribution a une enquéte fondamentale et
profonde sur une partie encore peu explorée de la
pensée de de Fakhr al-Din al-Razi; la recherche ne
cesse jamais d’avancer.

Flavio Canuzzi
Doctorant Université dAix-Marseille
Iremam

BCAI 39

BCAIl en ligne

52

BCAI 39 (2025) Michael-Sebastian Noble: Philosophising the occult, Avicennan psycology and [JThe Hidden Secret[] of Fakhr al-D?n al-R?z?, recensé par Flavio Canuzzi
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

