
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 47

Fârès Gillon 
The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili 
Doctrine in the Kitāb al-Kashf,  
Attributed to Ja‘far b. Manṣūr al-Yaman

Dublin, Londres, I. B. Tauris  
The Institute of Ismaili Studies (Shi’i Heritage) 
2024, 516 p. 
ISBN : 9780755653874

Mots clés  :   ismaélisme, Fatimides , chiisme, 
dévoilement, kashf, Jaʿfar b. Manṣūr, ghulāt, imam.

Keywords:  Ismaelism, Fatimids, Shi‘a Islam, unveiling, 
kashf, Jaʿfar b. Manṣūr, ghulāt, Imam.

Cet ouvrage est la traduction anglaise et le 
commentaire linéaire des six traités regroupés sous 
le titre Livre du dévoilement (Kitāb al-Kashf) attribué 
au missionnaire fatimide du xe siècle, Jaʿfar b. Manṣūr. 
Si le commentaire est issu de la thèse de l’auteur 
écrite en français et généreusement mise en ligne en 
accès libre sur HAL, la traduction est nouvelle. Elle 
met à la portée des non-arabisants un texte arabe 
édité en 1952 et son commentaire offre au public 
anglophone des clefs éclairantes de compréhension. 
Le tout forme un ouvrage très réussi et éclairant sur 
un texte difficile.

Le Livre du dévoilement consiste en une « collec�–
tion » (p. 427) de six risāla-s qui ont en commun de 
regrouper de courtes exégèses de versets coraniques 
épars sans véritable unité éditoriale, puisque les ver�–
sets sont piochés dans de multiples sourates (voire 
relevant uniquement des traditions prophétiques, 
comme dans le traité II). Ces textes n’ont pas plus 
d’unité thématique. Ainsi, le traité I commente Q. 2:6-
9 sur la métamorphose, Q. 70:40 sur le Seigneurs des 
Orients et des Occidents, Q. 52:1-8 décrivant le ciel à 
la veille du Jugement, etc. F. Gillon montre qu’ils n’ont 
pas non plus d’unité rédactionnelle ; il entreprend 
de repérer, pour chaque épître, tant les différentes 
strates historiques de rédaction depuis les débuts 
du chiʿisme radical (ghulāt) jusqu’à l’institutionna-
lisation fatimide de l’ismaélisme, que les courants 
divers d’où sont issues les multiples interprétations : 
le chiʿisme orthodoxe, ceux du chiʿisme radical anti�-
nomiste et ceux de sa réfutation ismaélienne (sur ce 
dernier point, voir p. 408-419). 

Si unité il y a au sein d’une même risāla et au sein 
de l’ouvrage, c’est celle donnée par la constitution des 
textes en un même corpus, le fait que des mission-
naires ismaéliens les aient regroupés ensemble et se 
les aient dits leurs. Leur unité relève alors de l’identité 

narrative, celle de l’histoire doctrinale ismaélienne 
depuis ses origines jusqu’à son institutionnalisation 
en Ifriqiyya, en Égypte et au Yémen, que raconte ce 
recueil entre les lignes. Et tout le travail de commen-
tateur proposé par F. Gillon consiste à rendre expli�-
cites cette chronologie théologique et la dialectique 
doctrinale qui la caractérise.

Ce qui est au centre des interprétations mul-
tiples des versets coraniques est, selon l’auteur, leur 
préoccupation commune pour la personnalisation 
de la religion : « the Ismaili interpretation of the 
common Shiʿi principle that ‘religion is knowledge 
of men’ » (p. 16). Notons que les pages 390-399 
commentant le traité V constituent une intro�-
duction remarquable à ce principe. L’ismaélisme 
adopterait la solution théophanique au problème 
de la transcendance divine, solution consistant à 
poser la figure de l’imam non seulement comme 
médiation entre le Dieu transcendant et les hommes, 
mais aussi comme forme de l’apparaître divin. Cette 
caractérisation serait ensuite généralisée à toute la 
hiérarchie religieuse, jusqu’aux missionnaires eux-
mêmes (dāʿī-s). Il en résulte un effort interprétatif 
systématiquement guidé par la volonté de retrouver, 
dans le moindre verset coranique mélioratif, une 
évocation des imams ou, dans les versets péjoratifs, 
une évocation de leurs adversaires. C’est ainsi non 
seulement l’histoire prophétique antéislamique qui 
devient préfiguration de la généalogie des imams, 
mais tout concept coranique qui prend sens dans 
sa désignation des imams et de la hiérarchie ismaé-
lienne. Et ce, qu’il s’agisse du terme de preuve (huǧǧa), 
pour donner l’exemple le plus célèbre (p. 397), ou de 
toute entité, vivante comme dans le cas de l’abeille, 
exemple aussi courant (p. 103-104, p. 259), ou inerte 
comme le livre des Psaumes (p. 243) ou le trône où 
siège Dieu (p. 174).

Permettons-nous de méditer un instant ce point 
que met si bien en valeur le Livre du dévoilement et 
son commentaire par F. Gillon. Les interprétations du 
Coran et du hadith qu’on trouve dans cet ouvrage 
sont emblématiques de l’herméneutique chiʿite 
radicale non philosophique, herméneutique qui est 
souvent appelée trop lâchement « ésotérique » alors 
qu’elle relève d’une logique précise, une logique que 
l’on peut qualifier d’« obsessionnelle ». Nous propo�-
sons donc de nommer cette herméneutique ismaé-
lienne une « obsession interprétative ». Par cette 
expression, nous désignons une double tendance 
dans l’interprétation. D’une part, une tendance à 
interpréter de manière obsessionnelle, au sens où tout 
est systématiquement interprété, ce qui la conduit 
à rejeter le sens explicite pour lui substituer un sens 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fârès Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja�far b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume
de Vaulx 
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 48

caché ; et d’autre part, une tendance à interpréter 
de manière obsessive, au sens où tout est ramené 
à un même sens caché quand bien même les sens 
apparents diffèreraient. Dans le cadre du chiʿisme 
radical, l’obsession est clairement celle de la lignée des 
imams, descendance du Prophète dont le Coran ne 
ferait finalement que parler, l’interprétation faisant 
réapparaître à chaque verset ce que l’assassinat des 
fils de ʿAlī aurait tenté de refouler. 

Il n’y a en effet qu’à ouvrir quelques pages au 
hasard pour trouver des exemples d’une telle obses-
sion interprétative. Dans le livre I, l’affirmation cora�-
nique de la métamorphose (maskh) des mécréants en 
bêtes en est un exemple frappant (p. 77-78). Certes, 
l’interprétation du texte en reste à la paraphrase, 
mais le commentaire de F. Gillon en révèle l’obses�-
sion interprétative sous-jacente : « Thus, in the Shiʿi 
context, the Qu’rānic (sic) datum of punishment by 
the transformation into monkeys or swine is used 
against the adversaries of the Imams, who are the 
enemies of God par excellence » (p. 155).

Cette obsession interprétative n’est pourtant pas 
celle du chercheur contemporain, mais bien celle de 
la tradition classique commentée. Pour donner un 
exemple tiré du livre II, c’est l’alphabet lui-même qui 
est ramené à une évocation des imams : « The first 
seven letters indicate the seven Speaking-Prophets, 
and the last seven indicate the seven Imams » 
(p. 183). Dans le livre III, le temps de l’aube désigne le 
Prophète Muḥammad, les dix nuits ʿ Alī, les ténèbres 
courantes Fāṭima, etc. (p. 212–213). Dans le livre V, 
les versets évoquant le séjour de Joseph en Égypte 
ne se contentent pas d’assimiler le prophète hébreu 
à l’imam, mais y assimilent aussi le lieu où il séjourne, 
l’Égypte elle-même : « Egypt (al-miṣr) is the city; it 
is an esoteric allusion to the Speaking-Prophet and 
the Imam » (p. 357). Et tirons pour finir un exemple 
du livre VI. À propos des montagnes que le Dieu du 
Coran dit avoir assujetties, il est affirmé : « ‘We subjec�-
ted the montains with him’ means: ‘We established 
the Proofs with him’ » (p. 441), les preuves étant bien 
entendu les imams.

Seul le livre IV fait exception. Peut-être issu du 
kalām, étranger en tous les cas à cette tradition de 
pensée (p. 316), il est dépourvu de toute obsession 
interprétative.

Si historiquement une telle obsession est remar-
quable, philosophiquement, on ne peut que rester 
dubitatif vis-à-vis de ce rabattement de la diversité 
des intentions (ou significations) sur l’unicité de l’ex-
tension (ou référence). Cette réduction de réflexions 
portant sur le « quoi ? » à l’affirmation d’un « qui ? », 
fait en effet disparaître l’universalité du sens derrière 

la particularité de la désignation. Avec l’obsession 
herméneutique, qu’il s’agisse, comme ici, du Coran ou 
des Épîtres des Frères en Pureté comme dans Al-Risāla 
al-ǧāmi‘a évoquée par l’auteur (p. 35), l’interprétation 
d’un ouvrage ne fait finalement que substituer à son 
sens universel une référence historique liée aux siens, 
à sa communauté ou son parti. Mais peut-être est-
ce là le propre de tout mouvement politique que 
de mobiliser une pensée universelle au service d’un 
mouvement historique particulier.

Pour évoquer, en conclusion, la question de la 
paternité de l’ouvrage, l’auteur commence par recon-
naître, avec bienveillance, l’attribution de l’ensemble 
du texte offerte par les manuscrits à Jaʿfar b. Manṣūr 
al-Yaman (ive/xe s.), fils du conquérant du Yémen et 
missionnaire ismaélien. Dans la partie de l’introduc-
tion consacrée à cette question, il valide la doxa his-
torique : « We admit that the Kitāb al-Kashf is for the 
most part correctly attributed to Jaʿfar b. Manṣūr al-
Yaman, for which I see no strong counter-argument » 
(p. 45). Pourtant, quelques pages plus loin, il propose 
une pluralité d’auteurs : « However, the hypothesis 
of multiple ‘Jaʿfars’ seems more plausible » (p. 59). 
Et il continue par remettre en cause jusqu’à l’unité 
temporelle de la rédaction. À propos des traités II et 
IV, il écrit : « Their independence vis-à-vis the other 
treatises is such that it would not be unreasonable to 
think that they do not belong in the same period as 
the rest of the Kashf » (p. 64). La syntaxe de la phrase 
à triple négation manifeste la volonté de l’auteur de 
ne pas asséner trop explicitement son opposition à 
l’attribution du livre à Jaʿfar b. Manṣūr. Car, en effet, 
son commentaire linéaire propose par la suite une 
diffraction chronologique du texte devenu lui-même 
un recueil d’éléments aux origines diverses. Ainsi, 
du traité I, l’auteur écrit : « We are thus dealing with 
a core formed by a text – or a cluster of texts – of 
mainly ghulāt origin, later adapted and reoriented 
in Ismaili fashion » (p. 121). Le même jugement 
est prononcé concernant le traité II (p. 184), mais 
l’origine précoce est en revanche refusée au traité III 
(p. 248) qui est posé comme de période ismaélienne 
(p. 252). Après l’ensemble de fragments du traité IV, 
le traité V est considéré comme un palimpseste aux 
couches inextricables (p. 384). Seul le traité VI forme�-
rait un traité cohérent dont l’unité n’est cependant 
pas attribuée au dā‘ī ismaélien, mais à un auteur de 
la période pré-fatimide (p. 448). Finalement, le nom 
de Jaʿfar b. Manṣūr en vient à désigner, non plus un 
individu, mais le corpus lui-même, au même titre que 
l’alchimiste Ǧābir b. Ḥayyan (p. 474). Or, l’analogie 
ne fonctionne pas, car ce dernier n’a pas d’existence 
connue hors du corpus, à la différence du fils du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fârès Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja�far b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume
de Vaulx 
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 49

conquérant ismaélien. Mais cela n’est pas vraiment 
problématique vu que le mouvement politique est 
justement celui qui a adopté la tradition herméneu-
tique de ce corpus.

Guillaume de Vaulx d’Arcy 
IDEO - Doha

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Fârès Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja�far b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume
de Vaulx 
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

