| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Fares GILLON

The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili
Doctrine in the Kitab al-Kashf,

Attributed to Ja'far b. Mansir al-Yaman

Dublin, Londres, I. B. Tauris

The Institute of Ismaili Studies (Shi’i Heritage)
2024, 516 p.

ISBN: 9780755653874

Mots clés: ismaélisme, Fatimides, chiisme,
dévoilement, kashf, Ja’far b. Mansar, ghuldt, imam.

Keywords: Ismaelism, Fatimids, Shi‘a Islam, unveiling,
kashf, Ja‘far b. Mansar, ghulat, Imam.

Cet ouvrage est la traduction anglaise et le
commentaire linéaire des six traités regroupés sous
le titre Livre du dévoilement (Kitab al-Kashf) attribué
au missionnaire fatimide du x¢ siécle, Ja‘far b. Mansr.
Si le commentaire est issu de la thése de l'auteur
écrite en francais et généreusement mise en ligne en
acceés libre sur HAL, la traduction est nouvelle. Elle
met a la portée des non-arabisants un texte arabe
édité en 1952 et son commentaire offre au public
anglophone des clefs éclairantes de compréhension.
Le tout forme un ouvrage trés réussi et éclairant sur
un texte difficile.

Le Livre du dévoilement consiste en une « collec—
tion » (p. 427) de six risala-s qui ont en commun de
regrouper de courtes exégeses de versets coraniques
épars sans véritable unité éditoriale, puisque les veré
sets sont piochés dans de multiples sourates (voire
relevant uniquement des traditions prophétiques,
comme dans le traité Il). Ces textes n'ont pas plus
d’unité thématique. Ainsi, le traité | commente Q. 2:6-
9 sur la métamorphose, Q. 70:40 sur le Seigneurs des
Orients et des Occidents, Q. 52:1-8 décrivant le ciel a
la veille duJugement, etc. F. Gillon montre qu'ils n'ont
pas non plus d'unité rédactionnelle; il entreprend
de repérer, pour chaque épitre, tant les différentes
strates historiques de rédaction depuis les débuts
du chi‘isme radical (ghuldt) jusqua l'institutionna-
lisation fatimide de I'ismaélisme, que les courants
divers d'ou sont issues les multiples interprétations:
le chi‘isme orthodoxe, ceux du chi‘isme radical antid
nomiste et ceux de sa réfutation ismaélienne (sur ce
dernier point, voir p. 408-419).

Siunitéilyaausein d'une mémerisdla et au sein
de l'ouvrage, cest celle donnée par la constitution des
textes en un méme corpus, le fait que des mission-
naires ismaéliens les aient regroupés ensemble et se
les aient dits leurs. Leur unité reléve alors de I'identité

narrative, celle de I'histoire doctrinale ismaélienne
depuis ses origines jusqu’a son institutionnalisation
en Ifrigiyya, en Egypte et au Yémen, que raconte ce
recueil entre les lignes. Et tout le travail de commen-
tateur proposé par F. Gillon consiste a rendre expli-
cites cette chronologie théologique et la dialectique
doctrinale qui la caractérise.

Ce qui est au centre des interprétations mul-
tiples des versets coraniques est, selon l'auteur, leur
préoccupation commune pour la personnalisation
de la religion: «the Ismaili interpretation of the
common Shi‘i principle that ‘religion is knowledge
of men’ » (p. 16). Notons que les pages 390-399
commentant le traité V constituent une introe
duction remarquable a ce principe. Lismaélisme
adopterait la solution théophanique au probleme
de la transcendance divine, solution consistant a
poser la figure de I'imam non seulement comme
médiation entre le Dieu transcendant et les hommes,
mais aussi comme forme de I'apparaitre divin. Cette
caractérisation serait ensuite généralisée a toute la
hiérarchie religieuse, jusqu’aux missionnaires eux-
mémes (dar-s). Il en résulte un effort interprétatif
systématiquement guidé par la volonté de retrouver,
dans le moindre verset coranique mélioratif, une
évocation des imams ou, dans les versets péjoratifs,
une évocation de leurs adversaires. C'est ainsi non
seulement I'histoire prophétique antéislamique qui
devient préfiguration de la généalogie des imams,
mais tout concept coranique qui prend sens dans
sa désignation des imams et de la hiérarchie ismaé-
lienne. Et ce, qUu'il s'agisse du terme de preuve (hugga),
pour donner 'exemple le plus célébre (p. 397), ou de
toute entité, vivante comme dans le cas de l'abeille,
exemple aussi courant (p. 103-104, p. 259), ou inerte
comme le livre des Psaumes (p. 243) ou le trone ou
siege Dieu (p. 174).

Permettons-nous de méditer un instant ce point
que met si bien en valeur le Livre du dévoilement et
son commentaire par F. Gillon. Les interprétations du
Coran et du hadith qu'on trouve dans cet ouvrage
sont emblématiques de I'herméneutique chi‘ite
radicale non philosophique, herméneutique qui est
souvent appelée trop lachement « ésotérique » alors
qu’elle releve d’'une logique précise, une logique que
I'on peut qualifier d’« obsessionnelle ». Nous propoa
sons donc de nommer cette herméneutique ismaé-
lienne une «obsession interprétative ». Par cette
expression, nous désignons une double tendance
dans l'interprétation. D’'une part, une tendance a
interpréter de maniere obsessionnelle, au sens ou tout
est systématiquement interprété, ce qui la conduit
a rejeter le sens explicite pour lui substituer un sens

de Vaulx

© IFAO 2026

BCAI 39

BCAl en ligne

47

BCAI 39 (2025) Fares Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja[lfar b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

caché; et d’autre part, une tendance a interpréter
de maniére obsessive, au sens ou tout est ramené
a un méme sens caché quand bien méme les sens
apparents difféereraient. Dans le cadre du chi‘isme
radical, l'obsession est clairement celle de la lignée des
imams, descendance du Prophete dont le Coran ne
ferait finalement que parler, I'interprétation faisant
réapparaitre a chaque verset ce que l'assassinat des
fils de "Ali aurait tenté de refouler.

Il n’y a en effet qu'a ouvrir quelques pages au
hasard pour trouver des exemples d’une telle obses-
sion interprétative. Dans le livre |, 'affirmation corab
nique de lamétamorphose (maskh) des mécréants en
bétes en est un exemple frappant (p. 77-78). Certes,
I'interprétation du texte en reste a la paraphrase,
mais le commentaire de F. Gillon en révele l'obsese
sion interprétative sous-jacente: « Thus, in the Shi‘i
context, the Qu'ranic (sic) datum of punishment by
the transformation into monkeys or swine is used
against the adversaries of the Imams, who are the
enemies of God par excellence » (p. 155).

Cette obsession interprétative n'est pourtant pas
celle du chercheur contemporain, mais bien celle de
la tradition classique commentée. Pour donner un
exemple tiré du livre ll, c'est I'alphabet lui-méme qui
est ramené a une évocation des imams: « The first
seven letters indicate the seven Speaking-Prophets,
and the last seven indicate the seven Imams »
(p. 183). Dans lelivre lIl, le temps de I'aube désigne le
Prophéte Muhammad, les dix nuits “Ali, les ténebres
courantes Fatima, etc. (p. 212-213). Dans le livre V,
les versets évoquant le séjour de Joseph en Egypte
ne se contentent pas d’assimiler le prophéte hébreu
al'imam, mais y assimilent aussi le lieu ol il séjourne,
I'Egypte elle-méme: «Egypt (al-misr) is the city; it
is an esoteric allusion to the Speaking-Prophet and
the Imam » (p. 357). Et tirons pour finir un exemple
du livre VI. A propos des montagnes que le Dieu du
Coran ditavoir assujetties, il est affirmé: « “We subjec-
ted the montains with him’ means: ‘We established
the Proofs with him’ » (p. 441), les preuves étant bien
entendu les imams.

Seul le livre IV fait exception. Peut-étre issu du
kalam, étranger en tous les cas a cette tradition de
pensée (p. 316), il est dépourvu de toute obsession
interprétative.

Si historiquement une telle obsession est remar-
quable, philosophiquement, on ne peut que rester
dubitatif vis-a-vis de ce rabattement de la diversité
des intentions (ou significations) sur I'unicité de l'ex-
tension (ou référence). Cette réduction de réflexions
portant sur le «quoi? » a l'affirmation d’'un «qui? »,
fait en effet disparaitre I'universalité du sens derriére

1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

la particularité de la désignation. Avec l'obsession
herméneutique, qu'il s'agisse, comme ici, du Coran ou
des Epitres des Fréres en Pureté comme dans Al-Risdla
al-gami‘a évoquée par l'auteur (p. 35), l'interprétation
d’un ouvrage ne fait finalement que substituer a son
sens universel une référence historique liée aux siens,
a sa communauté ou son parti. Mais peut-étre est-
ce la le propre de tout mouvement politique que
de mobiliser une pensée universelle au service d'un
mouvement historique particulier.

Pour évoquer, en conclusion, la question de la
paternité de l'ouvrage, I'auteur commence par recon-
naitre, avec bienveillance, I'attribution de 'ensemble
du texte offerte par les manuscrits a Ja’far b. Mansar
al-Yaman (1v¢/x¢s.), fils du conquérant du Yémen et
missionnaire ismaélien. Dans la partie de l'introduc-
tion consacrée a cette question, il valide la doxa his-
torique: « We admit that the Kitab al-Kashf is for the
most part correctly attributed to Ja‘far b. Mansar al-
Yaman, for which | see no strong counter-argument »
(p. 45). Pourtant, quelques pages plus loin, il propose
une pluralité d'auteurs: « However, the hypothesis
of multiple ‘Ja’fars’ seems more plausible » (p. 59).
Et il continue par remettre en cause jusqua l'unité
temporelle de la rédaction. A propos des traités Il et
IV, il écrit: « Their independence vis-a-vis the other
treatises is such that it would not be unreasonable to
think that they do not belong in the same period as
the rest of the Kashf » (p. 64). La syntaxe de la phrase
a triple négation manifeste la volonté de l'auteur de
ne pas asséner trop explicitement son opposition a
l'attribution du livre a Ja’far b. Mansar. Car, en effet,
son commentaire linéaire propose par la suite une
diffraction chronologique du texte devenu lui-méme
un recueil d'éléments aux origines diverses. Ainsi,
du traité |, l'auteur écrit: « We are thus dealing with
a core formed by a text — or a cluster of texts — of
mainly ghuldt origin, later adapted and reoriented
in Ismaili fashion » (p. 121). Le méme jugement
est prononcé concernant le traité Il (p. 184), mais
l'origine précoce est en revanche refusée au traité lll
(p. 248) qui est posé comme de période ismaélienne
(p. 252). Apreés I'ensemble de fragments du traité IV,
le traité V est considéré comme un palimpseste aux
couches inextricables (p. 384). Seul le traité VI formet
rait un traité cohérent dont l'unité n'est cependant
pas attribuée au da‘i ismaélien, mais a un auteur de
la période pré-fatimide (p. 448). Finalement, le nom
de Ja‘far b. Mansur en vient a désigner, non plus un
individu, mais le corpus lui-méme, au méme titre que
lalchimiste Gabir b. Hayyan (p. 474). Or, l'analogie
ne fonctionne pas, car ce dernier n'a pas d'existence
connue hors du corpus, a la différence du fils du

de Vaulx

© IFAO 2026

BCAI 39

BCAl en ligne

48

BCAI 39 (2025) Fares Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja[lfar b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

conquérant ismaélien. Mais cela n’est pas vraiment
problématique vu que le mouvement politique est
justement celui qui a adopté la tradition herméneu-
tique de ce corpus.

Guillaume de Vaulx dArcy
IDEO - Doha

BCAI 39 49

BCAI 39 (2025) Fares Gillon: The Book of Unveiling: Early Fatimid Ismaili Doctrine in the Kit?b al-Kashf, Attributed to Ja[lfar b. Man??r al-Yaman, recensé par Guillaume
de Vaulx

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

