| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Samra AZARNOUCHE (dir.)

A la recherche de la continuité iranienne

de la tradition zoroastrienne a la mystique
islamique. Recueil de textes autour de l'ceuvre
de Marijan M. Molé

Turnhout, Brepols (Bibliothéque de I'Ecole
des Hautes Etudes - Sciences religieuses, 193)
2023, 334 p.

ISBN: 9782503600222

Motsclés: zoroastrisme, histoire des religions, études
iraniennes, mystique chiite, épopées iraniennes, Iran

Keywords: Zoroastrianism, History of Religions,
Iranian Studies, Shi’i Mysticism, Iranian Epics Iran

Dans ce volume, Samra Azarnouche a réuni les
Actes d’'un colloque organisé a Paris, en 2016 autour
de l'ceuvre de Marijan M. Molé. Dans une longue
introduction (p. 11-48), I'éditrice offre un panot
rama des multiples axes de la recherche de Marijan
M. Molé (1923-1963), savant francais d'adoption et
slovéne par naissance. Dans un premier volet, elle
dresse la carte des parametres épistémologiques
en fonction desquels il convient de juger la vision
de M. M. Molé sur I'histoire du zoroastrisme. Selon
S. Azarnouche, on y trouve: 1. Une «empreinte
de structuralisme » (p. 13); 2. Le comparatisme
dumézilien; 3. Lécole d'iranologie d’Uppsala (si I'on
admet qu'il y en a eu une) a travers deux thémes
majeurs: 3.a. les rites initiatiques d’'une élite religieuse,
et 3.b. le rite cosmique comme féte iranienne du
Nouvel An (Nowrouz); 4. Les dernieres phases de
I'école anthropologique de Cambridge « Mythe and
Ritual School »; 5. linfluence de Iécole d’Erlangen
(Johanna Narten et Jean Kellens). Une autre partie
de son «Introduction » porte sur les rapports de
M. M. Molé avec I'lran et I'Inde et sur la réception
de son ceuvre dans ces pays. Cette sous-section
représente une version remaniée de la contribution
de Jaleh Amouzegar au colloque de 2016. Elle met
en relief quelques paradoxes, tels que, tout d’abord,
le fait qu'en Iran le nom de M. M. Molé fut, pour
longtemps, lié a son petit livre L'lran ancien (1965),
malgré les travaux considérables qu'il y effectua au
sujet du soufisme des Kubrawis et des Nagshbandiya;
et, d'autre part, le fait que Molé ait projeté le schéma
de 'Homme parfait sur Zarathushtra, bien qu'il ait
cherché a détecter la continuité entre le zoroastrisme
et la mystique musulmane. Un troisieme volet de
I'introduction concerne les projets inachevés de
M. M. Molé. Il en résulte que presque plus aucun
dentre eux ne concernait le zoroastrisme. M. M. Molé

était d'ores et déja profondement orienté vers Iétude
de l'islam. Deux autres paragraphes abordent les
rapports de M. M. Molé avec ses contemporains et
la réception de son ceuvre dans les travaux de deux
savants majeurs pour l'étude du zoroastrisme, Mary
Boyce et Gherardo Gnoli. Cette introduction est sui-
vie d’'une utile chronologie de la vie de M. M. Molé,
écrite, également, par I'éditrice.

Le volume est structuré en trois grandes parties,
qui traitent respectivement du parcours biogra-
phique de M. M. Molé, de ses recherches sur I'lran
pré-islamique, puis islamique.

LE PARCOURS BIOGRAPHIQUE
DE M. M. MOLLE

La série de contributions s'ouvre avec la traduc-
tion frangaise (due a A. Zubani et A.Bernard) de
l'obituaire de Gianroberto Scarcia (1933-2018), publié
il y a maintenant sept décennies, lors de la mort de
Marijan M. Molé (« Souvenir de Marijan M. Molé »,
p. 59-68). Il s'avere étre aussi intemporel que I'amitié
et le respect sinceres qui ont visiblement lié G. Scarcia
a ce savant venu des contrées orientales de I'Europe.
La partie la plus touchante reste Iévocation du temps
passé ensemble a Téhéran, lors de I'hiver 1955-1956.
M. M. Molé venait d'entamer son stage de pension-
naire aupres de I'Institut franco-iranien, période ou
il allait principalement mettre au point sa theése
d’habilitation. On le trouve trés concentré sur son
travail, mais sans pour autant étre éloigné de I'actua-
lité politique, un M. M. Molé qui, ni « colonialiste »,
ni « neutre », réussissait a se faire respecter de tous
les pensionnaires d'autres nationalités, dans un Iran
d’apres la Deuxieme Guerre mondiale ol les effets des
politiques coloniales allemandes se faisaient sentir.
Si Georges Dumézil lisait le Mahabhdrata dans les
tranchées pendant la Premiére Guerre mondiale, lors
de la deuxieme, le jeune M. M. Molé se laissait happer
par l'étude du latin ou un probleme mathématique
sous les bombardements des Allemands sur la ville
de Lviv (en 1939, en Pologne, en Ukraine aujourd’hui).

La contribution d’Anna Krasnowolska, « Marijan
M. Molé’s Early Works and his Study of Persian Epics »
(p. 69-81) se concentre sur le parcours polonais du
savant, en apportant des précisions essentielles,
fondées sur une recherche dans les archives de
I'Université Jagellone de Cracovie. Aprés deux ans
(1942-1943) d’études de linguistique a I'Université de
Ljubljana en Slovénie natale, M. M. Mol¢, installé avec
sa famille a Cracovie pour quatre ans (1945-1949), y
poursuit ses études sur deux axes principaux: la lin-
guistique indo-européenne (historique et théorique)
et I'étude approfondie du turc et du persan. Dans
un contexte universitaire ou régnaient des noms

BCAI 39 40

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): A la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne a la mystique islamique. Recueil de textes autour de
IJ0uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

emblématiques des sciences humaines, tels que
Roman Ingarden, Helena Willman-Grabowska, Jerzy
Kurytowicz ou encore Tadeusz Kowalski, M. M. Molé
a préparé une these de doctorat sur 'épopée persane
secondaire, le Garsdsp ndme, due au poete persan
du xi€ siecle, Asadi Tusi: Le GarSasp name et la légende
de Krsaspa: contribution a l'étude de la formation et
du développement de I'épopée iranienne, qu'il sou-
tiendra en 1948. Une partie de cette thése, rédigée
en polonais, jamais publiée telle quelle, a été rendue
publique par des articles parus entre 1948 et 1960,
dont la liste est donnée aux pages 76-77 de l'article.
A ceux-ci s'ajoute maintenant le texte reproduit en
Appendice | du présent volume (voir infra).

L'APPORT DE M. M. MOLLE AUX ETUDES
SUR LE ZOROASTRISME.

En toute clarté, Jean Kellens (« 1964-1956:
le printemps des études gathiques », p. 83-92)
définit les parametres de la contribution novatrice
de M. M. Molé a I'étude des Gathds (ou Avesta
ancien), texte fondateur du zoroastrisme. Selon lui,
M. M. Molé a remplacé le paradigme théologique,
redevable au comparatisme obsoléte de I'’Ancien
Testament, et particulierement des Psaumes, par le
paradigme ritualiste, selon lequel les Gathas ne sont
pas des « sermons », mais un récitatif liturgique. Il a
bien vu que les dix-sept sections des Gdthds, inter-
calées dans le texte du Yasna (ou Avesta récent), de-
vaient étre regroupées dans cing parties uniquement.
Cette thése de I'unité, qui a fait date et fut adoptée
(mais plus tardivement), s'est accompagnée de deux
corollaires: d'une part, 'acceptation de «la fonction
liturgique » de ces textes (p. 85) et, d’autre part, le
postulat d'une doctrine comme support de la « cérée
monie structurée » (p. 86). ). Kellens souligne, égalen
ment, les conditions qui ont empéché M. M. Molé
de tirer un plus grand profit de sa démarche et, par
voie de conséquence, d'approfondir sa recherche. Ce
sont, d'une part, son incompréhension de «I'énigme
absolue du systéeme verbal gathique » (p. 87) et,
d’autre part, le fait que, faute de mieux, il a fondé sa
recherche sur les traductions anciennes des Gathas,
dues a ceux dont il combattait les idées. En conclu-
sion, l'article passe en revue la réception postérieure
des idées majeures de M. M. Molé par des grands
noms dans I'étude du zoroastrisme, a savoir Jacques
Duchesne-Guillemin, Helmut Humbach, Gherardo
Gnoli et Johanna Narten.

Dans le sillage de J. Kellens, Philippe Swennen
(« Marijan M. Molé a l'aube du nouveau compa-
ratisme indo-iranien », p. 93-107) propose une
lecture critique de la place que M. M. Molé accorda
aux Gdthds dans sa vision historico-religieuse de

I'lran avant I'avenement de lislam. Tout comme
Georges Dumézil, M. M. Molé fut adepte de I'idée
que la réforme religieuse que Zarathushtra (ou
I'école mise sous son nom) apporta, en opposant
au polythéisme préexistant, un dualisme éthique.
P. Swennen saisit bien le paradoxe: chez M. M. Molé,
la réforme est suivie d’'une reprise des positions anté-
rieures, le polythéisme et le ritualisme continuant
a subsister. Contrairement aux savants allemands
Christian Bartholomae et Martin Haug, partisans
d’'un paradigme linguistique selon lequel la lecture
des Gathas devrait se faire en liaison directe avec les
RgVeda, M. M. Molé propose une lecture a rebours
de ces textes les plus anciens de la tradition religieuse
iranienne. P. Swennen identifie deux contributions
majeures de M. M. Molé: d’une part, la redéfinition
du genre littéraire des Gathds (p. 97) et, d’autre part,
la place des Gathds dans 'ensemble de 'Avesta récent.

Pour les études iraniennes préislamiques, I'opus
magnum de M. M. Molé reste sa these d’habilita-
tion, publiée, en 1963, sous le titre Culte, mythe et
cosmogonie, effort remarquable pour reconstruire la
cohérence du systeme religieux zoroastrien a partir,
principalement, de son exégese tardive en moyen-
perse. Comme Michel Tardieu le souligne dans ce
volume, la version publiée de la these n’a pas intégré
les suggestions que le jury avait fait lors de la soute-
nance. Comme pour combler certaines lacunes, Shaul
Shaked (« A Zoroastrian Anthropological Theology »,
p. 109-128) propose une nouvelle lecture de certains
paragraphes du traité zoroastrien Ménog 1 xrad 27.1-
33 (désormais Mkh), qui s'‘étaient retrouvés aussi
dans l'ouvrage de M. M. Molé. Il se concentre sur
trois themes d'importance historico-religieuse, que
l'on dégage de ces textes, comme, par exemple, en
premier lieu, Gayomard, I'homme primordial, créé
en corps et frawahr (Mkh 27.14-18); puis, le corps
de 'homme primordial Gayomard comme source
d'ou dérivent tant les corps humains que les entités
immatérielles (Mkh 27-16-17); et enfin, 'ambiguité
morale des fondateurs de 'humanité, dont 'exemple
par excellence reste Jam$éd (Mkh 27.18).

Antonio Panaino (« Le gétig dans le ménog et le
systéme chiliadique mazdéen », p. 129-145) apporte
une importante contribution pour la meilleure
compréhension de la logique ternaire de la cos-
mogonie zoroastrienne, congue en relation avec le
systeme des millénnaires, selon ses deux versions,
29000 et a 12 000 ans respectivement. En accord
avec M. M. Molé, il pense que la différence entre les
deux versions n'est pas réductible a la distinction
entre l'orthodoxie mazdéenne et I’hétérodoxie
zurvanite. Au contraire, il serait question du méme
schéma, simplifié dans le premier cas. L'autre theme

BCAI 39

4]

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): A la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne a la mystique islamique. Recueil de textes autour de
IJ0uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026

BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

abordé par A. Panaino est la théorie zoroastrienne
du manque de gétig, ou de substrat matériel, du mal,
probléme mis en avant par M. M. Molé en 1959 (« Le
probléeme zurvanite », Journal asiatique 254, 1959),
repris par Shaked en 1967 (“Some Notes on Ahreman,
the Evil Spirit, and his Creation”) et en 1971 (“The
Notions ménog and geétigin the Pahlavi Texts and
their Relation to Eschatology”) et qui, a juste titre,
exige un réexamen approfondi, a la lettre, des textes.
En complément, A. Panaino développe le theme de
la destinée eschatologique du mal / dAhreman, en
soulignant son «annihilation » (p. 134), le fait d'étre
« paralysé » (p. 136) ou «bloqué » (p. 136). Peu de
textes sont utilisés a I'appui de cette démonstration:
ce serait le seul bémol de la contribution. Par voie
de conséquence, le terme «annihilation » (du mal)
s'avere peu adéquat tant par rapport aux contextes
exégétiques précis, ou l'on parle de la désactiva-
tion du mal (voir Dk 3.114), qu’a l'infinité que le
zoroastrisme associe au principe du mal.

L'APPORT DE M. M. MOLE AUX ETUDES
ISLAMIQUES

On ignore souvent que le premier livre que
M. M. Molé ait jamais écrit en francais est Lhomme
parfait, publié en 1962, et qui a pour objet la mystique
musulmane. C'est un recueil de traités du soufisme,
en persan, dus a ‘Aziziddin Nasafi (xin€ siecle). Pierre
Lory (« Marijan M. M. Molé, ‘Aziz Nasafi et 'lHomme
Parfait », p. 147-157) reprend un point des conclui
sions de Lhomme parfait, selon lequel Nasafi aurait
adhéré au chiisme duodécimain. Cette idée fut, par
la suite, controversée. Si Henry Corbin et, dans une
certaine mesure, Hermann Landolt, I'embrassérent,
d'autres, comme Lloyd Ridgeon, l'ont remise en
cause. Sans tenter de trancher la question, P. Lory
reprend le débat afin de mieux préciser le « rapport
exact de Nasafi aux idées chiites » (p. 149). Létude
souligne I'importance et l'actualité des recherches
de M. M. Molé sur l'islam.

Dans « Contextes et enjeux de l'ouvrage Les
Mystiques musulmanes » (p. 159-183), Michel
Tardieu reprend la discussion de la fonction critique
de cet ouvrage, publié en 1965, et son réle dans la
biographie de M. M. Molé. Le livre aurait d( servir
de vade-mecum dans sa quéte d’un poste a I'Ecole
Pratique des Hautes Etudes ou au Collége de France.
Ainsi, M. Tardieu remet en question quelques hypo-
theses précédentes concernant les causes du suicide
de M. M. Molé. Une premiere hypothése (suggérée
par Bruce Lincoln), serait qu'il s’agirait d’'une consé-
quence de sa soutenance de thése d’habilitation, pré-
sentée en 1958, et plus particulierement du fait que,
si la these secondaire a fait 'unanimité, le jury a exigé

d’'importants remaniements pour la thése principale.
S. Azarnouche a démontré que cette hypothese était
indéfendable pour des raisons chronologiques. Une
autre hypothese remise en question (suggérée par
Jean de Menasce et Philippe Gignoux) soutient que
les causes seraient a trouver dans un possible épuise-
ment professionnel. Pour sa part, Tardieu pense que,
malgré ses efforts, 'EPHE lui serait restée fermée a
cause, semble-t-il, d’E. Benveniste et H. Corbin, et que,
n‘ayant pu «se défaire d’'une insécurité subjective
généralisée, la précarité I'a atteint dans sa capacite
a se projeter dans l'avenir » (p. 167). Larticle pointe,
ensuite, en détail les divergences entre la pensée de
M. M. Molé et celle de L. Massignon et d’H. Corbin,
parmi lesquelles I'idée, du premier d’entre eux, sur la
survivance du mazdéisme dans la mystique musul-
mane chiite, a été centrale. Il souligne aussi certains
points communs entre M. M. Molé et H. Corbin
(les traditions sur la descente de Zarathushtra), qui
cependant divergeaient profondément sur la ques-
tion de la composante mazdéenne de l'islam chiite.
En fin de compte, il met en avant quelques themes
importants pour l'histoire des religions, tels que: le
syncrétisme mazdéo-musulman dans certains textes
zoroastriens tardifs; la notion de «livre céleste » en
contexte comparatif (zoroastrien, manichéen et
musulman).

Toujours dans la section de la composante
islamique des travaux de M. M. Molé, la contribu-
tion de Florence Sommer (« Marijan M. Molé et
la ‘tradition jamaspienne’: le traité apocalyptique
inédit des Ahkam iJamadsp », p. 185-211), porte
sur I'un des manuscrits persans des Prophéties de
Jamasp (Ahkam iJamadsp), conservé a la section
arabe de I'IRHT (Institut de recherche et d’histoire
des textes - CNRS) a Paris. Les traces de l'original
sur lequel M. M. Molé avait fait, a la main, la copie
présentée, ici, sont a présent perdues. Lenquéte est
d’autant plus importante que ce texte apocalyptique
en persan na jamais fait «l'objet d’'une traduction
ni d’'une analyse systématique » (p. 187). Larticle
décrit le contenu de ce texte encore inédit, la figure
de Jamasp dans la littérature tant zoroastrienne que
musulmane, la composante astrologique du texte,
les problémes concernant son origine et, également,
le contexte académique (L. Massignon, H. Corbin,
E. Blochet, A.-J. Festugiére) dans lequel la démarche
de M. M. Molé fut inscrite.

DOCUMENTS NON-PUBLIES

En complément d’'une co-publication antérieure
avec S. Azarnouche, (« The Destiny of a Genius
Scholar: Marijan M. Molé (1924-1963) and his
archives in Paris (1) », Manuscripta Orientalia 20.2,

BCAI 39

42

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): A la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne a la mystique islamique. Recueil de textes autour de
IJ0uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026

BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

2014), A. Khismatulin (« Destiny of the unpublished
Works by Marijan M. Molé on the Nagshbandiya »,
p. 213-267) dresse l'inventaire des manuscrits persans
et arabes, localisés dans différentes bibliotheques
du monde, dont les copies faites a la main par
M. M. Molé se trouvent dans les cartons qui consti-
tuent le fonds M. M. Molé, conservé a I'lRHT a Paris.
Selon une lettre adressée au doyen de la Faculté des
Lettres de Téhéran (p. 216-217), il savere qu'en avril
1961, M. M. Molé avait mis au point, en vue de la
publication, I'édition critique du livre Anis al-tdlibin
wa-‘uddat al-salikin, par Salahi b. Mubarak Bukhari.

En annexe au volume, on retrouve trois
Appendices contenant:

1. Un essai inédit de M. M. Molé, intitulé «Les
origines de la geste sistanienne », qui est censé
représenter les deux premiers chapitres de sa
these de doctorat polonaise (1948). Le docu-
ment est conservé dans le « Fonds M. M. Molé »
de I'lRHT.

2. Un choix de lettres tirées du « Fonds Jean de
Menasce », conservé a I'Institut des études
iraniennes de la BULAC, a Paris. Sur les seize
lettres ici publiées, seules trois sont adressées
a Jean de Menasce par M. M. Molé (12 mars
et 10 décembre 1957, 25 arvil 1958). Une lettre
fut envoyée par Ehsan Yarshater a M. M. Molé.
Le reste représentent des échanges entre
Jean de Menasce et d’autres savants, tels
que: H. l. Marrou, H. Corbin, L. Massignon,
J.-D. Guillemin, P. Vigneux, A. Guillaumont,
S. Wikander (D, A. Bausani.

3. Le troisieme volet des Appendices contient une
liste des manuscrits de M. M. Molé, conser-
vés également a l'Institut des études iraniennes
de la BULAC.

(1) Trois lettres de M. M. Molé a Stig Wikander (03.05.50,
03.10.50, 12.01.52) ont été publiées dans Mihaela Timus,
« Addendum I1: other unpublished letters of Wikander”,
Archaeus V|, 2002, fasc. 3-4, p. 391-394.

Soigneusement édité, le volume rend justice a
la composante islamique de l'ceuvre de M. M. Molé,
dont une large partie reste inédite, et qui a souvent
été ignorée par les spécialistes des études zoroas-
triennes. Pour cette raison, le volume s’adresse a un
ample éventail de chercheurs, tels que les historiens
desreligions en général, et ceux de I'lran pré-islamique
en particulier, les islamisants, les anthropologues et
les philosophes (pour ce qui est de la mystique mu-
sulmane d'obédience chiite). Contribution majeure
a I'histoire des études iraniennes, ce volume nous
livre pour une premiere fois le portrait complet de ce
savant prodigieux et original, prématurément disparu,
que fut Marijan M. Molé.

Mihaela Timus

Institut d'histoire des religions,
Académie roumaine
Bucarest, Roumanie

BCAI 39 43

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): A la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne a la mystique islamique. Recueil de textes autour de
IJ0uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

