
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 40

Samra Azarnouche (dir.) 
À la recherche de la continuité iranienne  
de la tradition zoroastrienne à la mystique 
islamique. Recueil de textes autour de l’œuvre 
de Marijan M. Molé

Turnhout, Brepols (Bibliothèque de l’École  
des Hautes Études - Sciences religieuses, 193) 
2023, 334 p. 
ISBN : 9782503600222

Mots clés :  zoroastrisme, histoire des religions, études 
iraniennes, mystique chiite, épopées iraniennes, Iran 

Keywords:  Zoroastrianism, History of Religions, 
Iranian Studies, Shi’i Mysticism, Iranian Epics Iran

Dans ce volume, Samra Azarnouche a réuni les 
Actes d’un colloque organisé à Paris, en 2016 autour 
de l’œuvre de Marijan M. Molé. Dans une longue 
introduction (p. 11-48), l’éditrice offre un pano�-
rama des multiples axes de la recherche de Marijan 
M. Molé (1923-1963), savant français d’adoption et 
slovène par naissance. Dans un premier volet, elle 
dresse la carte des paramètres épistémologiques 
en fonction desquels il convient de juger la vision 
de M. M. Molé sur l’histoire du zoroastrisme. Selon 
S. Azarnouche, on y trouve : 1. Une « empreinte 
de structuralisme » (p. 13) ; 2. Le comparatisme 
dumézilien ; 3. L’école d’iranologie d’Uppsala (si l’on 
admet qu’il y en a eu une) à travers deux thèmes 
majeurs : 3.a. les rites initiatiques d’une élite religieuse, 
et 3.b. le rite cosmique comme fête iranienne du 
Nouvel An (Nowrouz) ; 4. Les dernières phases de 
l’école anthropologique de Cambridge « Mythe and 
Ritual School » ; 5. L’influence de l’école d’Erlangen 
(Johanna Narten et Jean Kellens). Une autre partie 
de son « Introduction » porte sur les rapports de 
M. M. Molé avec l’Iran et l’Inde et sur la réception 
de son œuvre dans ces pays. Cette sous-section 
représente une version remaniée de la contribution 
de Jaleh Amouzegar au colloque de 2016. Elle met 
en relief quelques paradoxes, tels que, tout d’abord, 
le fait qu’en Iran le nom de M. M. Molé fut, pour 
longtemps, lié à son petit livre L’Iran ancien (1965), 
malgré les travaux considérables qu’il y effectua au 
sujet du soufisme des Kubrawis et des Naqshbandiya ; 
et, d’autre part, le fait que Molé ait projeté le schéma 
de l’Homme parfait sur Zarathushtra, bien qu’il ait 
cherché à détecter la continuité entre le zoroastrisme 
et la mystique musulmane. Un troisième volet de 
l’introduction concerne les projets inachevés de 
M. M. Molé. Il en résulte que presque plus aucun 
d’entre eux ne concernait le zoroastrisme. M. M. Molé 

était d’ores et déjà profondement orienté vers l’étude 
de l’islam. Deux autres paragraphes abordent les 
rapports de M. M. Molé avec ses contemporains et 
la réception de son œuvre dans les travaux de deux 
savants majeurs pour l’étude du zoroastrisme, Mary 
Boyce et Gherardo Gnoli. Cette introduction est sui-
vie d’une utile chronologie de la vie de M. M. Molé , 
écrite, également, par l’éditrice. 

Le volume est structuré en trois grandes parties, 
qui traitent respectivement du parcours biogra-
phique de M. M. Molé, de ses recherches sur l’Iran 
pré-islamique, puis islamique.

	 Le parcours biographique  
de M. M. Mollé 
La série de contributions s’ouvre avec la traduc-

tion française (due à A. Zubani et A. Bernard) de 
l’obituaire de Gianroberto Scarcia (1933-2018), publié 
il y a maintenant sept décennies, lors de la mort de 
Marijan M. Molé (« Souvenir de Marijan M. Molé », 
p. 59-68). Il s’avère être aussi intemporel que l’amitié 
et le respect sincères qui ont visiblement lié G. Scarcia 
à ce savant venu des contrées orientales de l’Europe. 
La partie la plus touchante reste l’évocation du temps 
passé ensemble à Téhéran, lors de l’hiver 1955-1956. 
M. M. Molé venait d’entamer son stage de pension-
naire auprès de l’Institut franco-iranien, période où 
il allait principalement mettre au point sa thèse 
d’habilitation. On le trouve très concentré sur son 
travail, mais sans pour autant être éloigné de l’actua-
lité politique, un M. M. Molé qui, ni « colonialiste », 
ni « neutre », réussissait à se faire respecter de tous 
les pensionnaires d’autres nationalités, dans un Iran 
d’après la Deuxième Guerre mondiale où les effets des 
politiques coloniales allemandes se faisaient sentir. 
Si Georges Dumézil lisait le Mahābhārata dans les 
tranchées pendant la Première Guerre mondiale, lors 
de la deuxième, le jeune M. M. Molé se laissait happer 
par l’étude du latin ou un problème mathématique 
sous les bombardements des Allemands sur la ville 
de Lviv (en 1939, en Pologne, en Ukraine aujourd’hui). 

La contribution d’Anna Krasnowolska‚ « Marijan 
M. Molé’s Early Works and his Study of Persian Epics » 
(p. 69-81) se concentre sur le parcours polonais du 
savant, en apportant des précisions essentielles, 
fondées sur une recherche dans les archives de 
l’Université Jagellone de Cracovie. Après deux ans 
(1942-1943) d’études de linguistique à l’Université de 
Ljubljana en Slovénie natale, M. M. Molé, installé avec 
sa famille à Cracovie pour quatre ans (1945-1949), y 
poursuit ses études sur deux axes principaux : la lin-
guistique indo-européenne (historique et théorique) 
et l’étude approfondie du turc et du persan. Dans 
un contexte universitaire où régnaient des noms 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): À la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne à la mystique islamique. Recueil de textes autour de
l��uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 41

emblématiques des sciences humaines, tels que 
Roman Ingarden, Helena Willman-Grabowska, Jerzy 
Kuryłowicz ou encore Tadeusz Kowalski, M. M. Molé 
a préparé une thèse de doctorat sur l’épopée persane 
secondaire, le Garšāsp nāme, due au poète persan 
du xie siècle, Asadī Tūsī : Le Garšāsp nāme et la légende 
de Kṛṣāspa : contribution à l’étude de la formation et 
du développement de l’épopée iranienne, qu’il sou-
tiendra en 1948. Une partie de cette thèse, rédigée 
en polonais, jamais publiée telle quelle, a été rendue 
publique par des articles parus entre 1948 et 1960, 
dont la liste est donnée aux pages 76-77 de l’article. 
À ceux-ci s’ajoute maintenant le texte reproduit en 
Appendice I du présent volume (voir infra). 

	 L’apport de M. M. Mollé aux études  
sur le zoroastrisme. 
En toute clarté, Jean Kellens (« 1964-1956 : 

le printemps des études gāthiques », p. 83-92) 
définit les paramètres de la contribution novatrice 
de M. M. Molé à l’étude des Gāthās (ou Avesta 
ancien), texte fondateur du zoroastrisme. Selon lui, 
M. M. Molé a remplacé le paradigme théologique, 
redevable au comparatisme obsolète de l’Ancien 
Testament, et particulièrement des Psaumes, par le 
paradigme ritualiste, selon lequel les Gāthās ne sont 
pas des « sermons », mais un récitatif liturgique. Il a 
bien vu que les dix-sept sections des Gāthās, inter-
calées dans le texte du Yasna (ou Avesta récent), de-
vaient être regroupées dans cinq parties uniquement. 
Cette thèse de l’unité, qui a fait date et fut adoptée 
(mais plus tardivement), s’est accompagnée de deux 
corollaires : d’une part, l’acceptation de « la fonction 
liturgique » de ces textes (p. 85) et, d’autre part, le 
postulat d’une doctrine comme support de la « céré�-
monie structurée » (p. 86). J. Kellens souligne, égale�-
ment, les conditions qui ont empêché M. M. Molé 
de tirer un plus grand profit de sa démarche et, par 
voie de conséquence, d’approfondir sa recherche. Ce 
sont, d’une part, son incompréhension de « l’énigme 
absolue du système verbal gāthique » (p. 87) et, 
d’autre part, le fait que, faute de mieux, il a fondé sa 
recherche sur les traductions anciennes des Gāthās, 
dues à ceux dont il combattait les idées. En conclu�-
sion, l’article passe en revue la réception postérieure 
des idées majeures de M. M. Molé par des grands 
noms dans l’étude du zoroastrisme, à savoir Jacques 
Duchesne-Guillemin, Helmut Humbach, Gherardo 
Gnoli et Johanna Narten. 

Dans le sillage de J. Kellens, Philippe Swennen 
(« Marijan M. Molé à l’aube du nouveau compa-
ratisme indo-iranien », p. 93-107) propose une 
lecture critique de la place que M. M. Molé accorda 
aux Gāthās dans sa vision historico-religieuse de 

l’Iran avant l’avènement de l’islam. Tout comme 
Georges Dumézil, M. M. Molé fut adepte de l’idée 
que la réforme religieuse que Zarathushtra (ou 
l’école mise sous son nom) apporta, en opposant 
au polythéisme préexistant, un dualisme éthique. 
P. Swennen saisit bien le paradoxe : chez M. M. Molé, 
la réforme est suivie d’une reprise des positions anté-
rieures, le polythéisme et le ritualisme continuant 
à subsister. Contrairement aux savants allemands 
Christian Bartholomae et Martin Haug, partisans 
d’un paradigme linguistique selon lequel la lecture 
des Gāthās devrait se faire en liaison directe avec les 
RgVeda, M. M. Molé propose une lecture à rebours 
de ces textes les plus anciens de la tradition religieuse 
iranienne. P. Swennen identifie deux contributions 
majeures de M. M. Molé : d’une part, la redéfinition 
du genre littéraire des Gāthās (p. 97) et, d’autre part, 
la place des Gāthās dans l’ensemble de l’Avesta récent. 

Pour les études iraniennes préislamiques, l’opus 
magnum de M. M. Molé reste sa thèse d’habilita-
tion, publiée, en 1963, sous le titre Culte, mythe et 
cosmogonie, effort remarquable pour reconstruire la 
cohérence du système religieux zoroastrien à partir, 
principalement, de son exégèse tardive en moyen-
perse. Comme Michel Tardieu le souligne dans ce 
volume, la version publiée de la thèse n’a pas intégré 
les suggestions que le jury avait fait lors de la soute-
nance. Comme pour combler certaines lacunes, Shaul 
Shaked (« A Zoroastrian Anthropological Theology », 
p. 109-128) propose une nouvelle lecture de certains 
paragraphes du traité zoroastrien Mēnōg ī xrad 27.1-
33 (désormais Mkh), qui s’étaient retrouvés aussi 
dans l’ouvrage de M. M. Molé. Il se concentre sur 
trois thèmes d’importance historico-religieuse, que 
l’on dégage de ces textes, comme, par exemple, en 
premier lieu, Gayōmard, l’homme primordial, créé 
en corps et frawahr (Mkh 27.14-18) ; puis, le corps 
de l’homme primordial Gayōmard comme source 
d’où dérivent tant les corps humains que les entités 
immatérielles (Mkh 27-16-17) ; et enfin, l’ambiguïté 
morale des fondateurs de l’humanité, dont l’exemple 
par excellence reste Jamšēd (Mkh 27.18). 

Antonio Panaino (« Le gētīg dans le mēnōg et le 
système chiliadique mazdéen », p. 129-145) apporte 
une importante contribution pour la meilleure 
compréhension de la logique ternaire de la cos-
mogonie zoroastrienne, conçue en relation avec le 
système des millénnaires, selon ses deux versions, 
à 9 000 et à 12 000 ans respectivement. En accord 
avec M. M. Molé, il pense que la différence entre les 
deux versions n’est pas réductible à la distinction 
entre l’orthodoxie mazdéenne et l’hétérodoxie 
zurvanite. Au contraire, il serait question du même 
schéma, simplifié dans le premier cas. L’autre thème 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): À la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne à la mystique islamique. Recueil de textes autour de
l��uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 42

abordé par A. Panaino est la théorie zoroastrienne 
du manque de gētīg, ou de substrat matériel, du mal, 
problème mis en avant par M. M. Molé en 1959 (« Le 
problème zurvanite », Journal asiatique 254, 1959), 
repris par Shaked en 1967 (“Some Notes on Ahreman, 
the Evil Spirit, and his Creation”) et en 1971 (“The 
Notions mēnōg and gētīgin the Pahlavi Texts and 
their Relation to Eschatology”) et qui, à juste titre, 
exige un réexamen approfondi, à la lettre, des textes. 
En complément, A. Panaino développe le thème de 
la destinée eschatologique du mal / d’Ahreman, en 
soulignant son « annihilation » (p. 134), le fait d’être 
« paralysé » (p. 136) ou « bloqué » (p. 136). Peu de 
textes sont utilisés à l’appui de cette démonstration : 
ce serait le seul bémol de la contribution. Par voie 
de conséquence, le terme « annihilation » (du mal) 
s’avère peu adéquat tant par rapport aux contextes 
exégétiques précis, où l’on parle de la désactiva-
tion du mal (voir Dk 3.114), qu’à l’infinité que le 
zoroastrisme associe au principe du mal. 

	 L’apport de M. M. Molé aux études 
islamiques 
On ignore souvent que le premier livre que 

M. M. Molé ait jamais écrit en français est L’homme 
parfait, publié en 1962, et qui a pour objet la mystique 
musulmane. C’est un recueil de traités du soufisme, 
en persan, dus à ʿ Azīziddīn Nasafī (xiiie siècle). Pierre 
Lory (« Marijan M. M. Molé, ‘Azīz Nasafī et l’Homme 
Parfait », p. 147-157) reprend un point des conclu�-
sions de L’homme parfait, selon lequel Nasafī aurait 
adhéré au chiisme duodécimain. Cette idée fut, par 
la suite, controversée. Si Henry Corbin et, dans une 
certaine mesure, Hermann Landolt, l’embrassèrent, 
d’autres, comme Lloyd Ridgeon, l’ont remise en 
cause. Sans tenter de trancher la question, P. Lory 
reprend le débat afin de mieux préciser le « rapport 
exact de Nasafī aux idées chiites » (p. 149). L’étude 
souligne l’importance et l’actualité des recherches 
de M. M. Molé sur l’islam.

Dans « Contextes et enjeux de l’ouvrage Les 
Mystiques musulmanes » (p. 159-183), Michel 
Tardieu reprend la discussion de la fonction critique 
de cet ouvrage, publié en 1965, et son rôle dans la 
biographie de M. M. Molé. Le livre aurait dû servir 
de vade-mecum dans sa quête d’un poste à l’École 
Pratique des Hautes Études ou au Collège de France. 
Ainsi, M. Tardieu remet en question quelques hypo-
thèses précédentes concernant les causes du suicide 
de M. M. Molé. Une première hypothèse (suggérée 
par Bruce Lincoln), serait qu’il s’agirait d’une consé-
quence de sa soutenance de thèse d’habilitation, pré-
sentée en 1958, et plus particulièrement du fait que, 
si la thèse secondaire a fait l’unanimité, le jury a exigé 

d’importants remaniements pour la thèse principale. 
S. Azarnouche a démontré que cette hypothèse était 
indéfendable pour des raisons chronologiques. Une 
autre hypothèse remise en question (suggérée par 
Jean de Menasce et Philippe Gignoux) soutient que 
les causes seraient à trouver dans un possible épuise-
ment professionnel. Pour sa part, Tardieu pense que, 
malgré ses efforts, l’EPHE lui serait restée fermée à 
cause, semble-t-il, d’É. Benveniste et H. Corbin, et que, 
n’ayant pu « se défaire d’une insécurité subjective 
généralisée, la précarité l’a atteint dans sa capacite 
à se projeter dans l’avenir » (p. 167). L’article pointe, 
ensuite, en détail les divergences entre la pensée de 
M. M. Molé et celle de L. Massignon et d’H. Corbin, 
parmi lesquelles l’idée, du premier d’entre eux, sur la 
survivance du mazdéisme dans la mystique musul-
mane chiite, a été centrale. Il souligne aussi certains 
points communs entre M. M. Molé et H. Corbin 
(les traditions sur la descente de Zarathushtra), qui 
cependant divergeaient profondément sur la ques-
tion de la composante mazdéenne de l’islam chiite. 
En fin de compte, il met en avant quelques thèmes 
importants pour l’histoire des religions, tels que : le 
syncrétisme mazdéo-musulman dans certains textes 
zoroastriens tardifs ; la notion de « livre céleste » en 
contexte comparatif (zoroastrien, manichéen et 
musulman). 

Toujours dans la section de la composante 
islamique des travaux de M. M. Molé, la contribu-
tion de Florence Sommer (« Marijan M. Molé et 
la ‘tradition jamaspienne’ : le traité apocalyptique 
inédit des Aḥkām ī Jāmāsp », p. 185-211), porte 
sur l’un des manuscrits persans des Prophéties de 
Jāmāsp (Aḥkām ī Jāmāsp), conservé à la section 
arabe de l’IRHT (Institut de recherche et d’histoire 
des textes - CNRS) à Paris. Les traces de l’original 
sur lequel M. M. Molé avait fait, à la main, la copie 
présentée, ici, sont à présent perdues. L’enquête est 
d’autant plus importante que ce texte apocalyptique 
en persan n’a jamais fait « l’objet d’une traduction 
ni d’une analyse systématique » (p. 187). L’article 
décrit le contenu de ce texte encore inédit, la figure 
de Jāmāsp dans la littérature tant zoroastrienne que 
musulmane, la composante astrologique du texte, 
les problèmes concernant son origine et, également, 
le contexte académique (L. Massignon, H. Corbin, 
E. Blochet, A.-J. Festugière) dans lequel la démarche 
de M. M. Molé fut inscrite. 

	 Documents non-publiés 
En complément d’une co-publication antérieure 

avec S. Azarnouche, (« The Destiny of a Genius 
Scholar : Marijan M. Molé (1924-1963) and his 
archives in Paris (1) », Manuscripta Orientalia 20.2, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): À la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne à la mystique islamique. Recueil de textes autour de
l��uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 39	 43

2014), A. Khismatulin (« Destiny of the unpublished 
Works by Marijan M. Molé on the Naqshbandiya », 
p. 213-267) dresse l’inventaire des manuscrits persans 
et arabes, localisés dans différentes bibliothèques 
du monde, dont les copies faites à la main par 
M. M. Molé se trouvent dans les cartons qui consti-
tuent le fonds M. M. Molé, conservé à l’IRHT à Paris. 
Selon une lettre adressée au doyen de la Faculté des 
Lettres de Téhéran (p. 216-217), il s’avère qu’en avril 
1961, M. M. Molé avait mis au point, en vue de la 
publication, l’édition critique du livre Anīs al-tālibīn 
wa-‘uddat al-sālikīn, par Salāhi b. Mubārak Bukhārī. 

En annexe au volume, on retrouve trois 
Appendices contenant : 

1.	 Un essai inédit de M. M. Molé, intitulé « Les 
origines de la geste sistanienne », qui est censé 
représenter les deux premiers chapitres de sa 
thèse de doctorat polonaise (1948). Le docu-
ment est conservé dans le « Fonds M. M. Molé » 
de l’IRHT. 

2.	 Un choix de lettres tirées du « Fonds Jean de 
Menasce », conservé à l’Institut des études 
iraniennes de la BULAC, à Paris. Sur les seize 
lettres ici publiées, seules trois sont adressées  
à Jean de Menasce par M. M. Molé (12 mars 
et 10 décembre 1957, 25 arvil 1958). Une lettre 
fut envoyée par Ehsan Yarshater à M. M. Molé. 
Le reste représentent des échanges entre 
Jean de Menasce et d’autres savants, tels 
que : H. I. Marrou, H. Corbin, L. Massignon, 
J.-D. Guillemin, P. Vigneux, A. Guillaumont, 
S. Wikander (1), A. Bausani. 

3.	 Le troisième volet des Appendices contient une 
liste des manuscrits de M. M. Molé, conser-
vés également à l’Institut des études iraniennes 
de la BULAC. 

(1)   Trois lettres de M. M. Molé à Stig Wikander (03.05.50, 
03.10.50, 12.01.52) ont été publiées dans Mihaela Timuş, 
« Addendum II : other unpublished letters of Wikander”, 
Archaeus VI, 2002, fasc. 3-4, p. 391-394. 

Soigneusement édité, le volume rend justice à 
la composante islamique de l’œuvre de M. M. Molé , 
dont une large partie reste inédite, et qui a souvent 
été ignorée par les spécialistes des études zoroas-
triennes. Pour cette raison, le volume s’adresse à un 
ample éventail de chercheurs, tels que les historiens 
des religions en général, et ceux de l’Iran pré-islamique 
en particulier, les islamisants, les anthropologues et 
les philosophes (pour ce qui est de la mystique mu-
sulmane d’obédience chiite). Contribution majeure 
à l’histoire des études iraniennes, ce volume nous 
livre pour une première fois le portrait complet de ce 
savant prodigieux et original, prématurément disparu, 
que fut Marijan M. Molé.

Mihaela Timuş 
Institut d’histoire des religions,  

Académie roumaine 
Bucarest, Roumanie

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Samra Azarnouche (dir.): À la recherche de la continuité iranienne de la tradition zoroastrienne à la mystique islamique. Recueil de textes autour de
l��uvre de Marijan M. Molé, recensé par Mihaela Timu?
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

