
1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 1

متحف الأدب. الأدب والتاريخ والهوية
Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout] 
Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ  
wa al-huwiyya
[Le musée de la littérature. Littérature,  
histoire et identité]

Tunis, Dār Miskiliānī 
2022, 399 p.

Mots clés :  historiographie, identité, littérature 
tunisienne, Maghreb, Nahda

Keywords:  Historiography, Identity, Tunisian 
Literature, Maghreb, Nahda

Après une longue et riche carrière dans le do-
maine de la critique littéraire, couronnée en 2018 par 
le Prix international du roi Fayçal pour ses œuvres sur 
l’autobiographie, Chokri Mabkhout se penche cette 
fois sur la problématique de l’écriture de l’histoire de 
la littérature tunisienne.

Son ouvrage intitulé Le musée de la littérature : lit-
térature, histoire et identité (399 pages) paru en 2022 
aux éditions Masciliana se veut une étude critique 
de l’historiographie de la littérature tunisienne. Cette 
littérature, dans laquelle s’inscrit l’auteur lui-même 
en tant que romancier (1), est perçue comme un patri-
moine de la mémoire collective et nationale. Comme 
le musée, elle abrite aussi bien des récits séduisants 
que des écrits rebutants. Dans les deux cas, elle ren-
seigne sur l’histoire d’un peuple, son imaginaire, son 
esthétique et ses idéologies. C’est « un musée de la 
mémoire littéraire où l’on trouve des œuvres rares 
et des réalisations symboliques qui expriment la 
particularité d’une culture donnée » (p. 14).

Quelle que soit sa forme, l’historiographie de la 
littérature est pour l’auteur du livre un récit. Il entend 
par là que ce processus historique est régi par des 
lieux, des époques et des personnages, et soumis 
par ailleurs à des transformations. Ainsi, l’écriture de 
l’histoire de la littérature tunisienne est conditionnée 
par le contexte historique et culturel général de tous 
ceux qui ont jugé nécessaire de dresser une histoire de 
cette littérature à travers les âges, à l’instar de ce qui 
a été fait dans l’historiographie de la littérature arabe 
au Machrek. Cette historiographie reste également 
conditionnée par la culture de son auteur et ses orien-
tations idéologiques. Ce qui obligera Ch. Mabkhout 

(1)  Chokri Mabkhout est lauréat en 2015 du célèbre prix 
international Booker du roman arabe avec son œuvre intitulée 
Al-Ṭalyānī (L’Italien) paru aux éditions Al-Tanwīr, Tunis, 2014.

tout au long de son étude à explorer les choix qui 
ont influencé la composition et la classification de 
l’histoire de la littérature tunisienne.

Dès l’introduction, l’auteur soutient que la litté-
rature tunisienne n’a pas été perçue, sur le plan de son 
histoire, comme ayant une importance significative. 
L’une des raisons en est que son enseignement, dans 
les institutions éducatives tunisiennes modernes, 
s’est davantage portée sur l’analyse textuelle que sur 
l’évolution du paysage littéraire en Tunisie à travers 
les âges. Il met également en garde contre la tendance 
à considérer l’histoire de la littérature tunisienne 
comme une simple extension de l’histoire de la lit-
térature arabe, c’est-à-dire un passage du général au 
particulier. Pour lui, la littérature tunisienne a subi 
un « changement radical qui comporte des questions 
fondamentales » (p. 20), notamment dans le rapport 
entre son histoire et la géographie du Maghreb avec 
ses composantes ethniques et religieuses arabes, 
berbères, islamiques et juives. Il rappelle que l’histoire 
des littératures arabes coïncide avec l’émergence 
de deux centres littéraires majeurs, l’Égypte et le 
Levant dont l’histoire, en général, a occulté ce qu’il 
appelle les spécificités « locales » et a marginalisé les 
littératures arabes non orientales, comme celle de la 
Tunisie (Ifrīqiya).

À travers ces observations préliminaires, 
Ch. Mabkhout tente de montrer comment les his-
toriens de la littérature tunisienne ont conceptualisé 
le processus d’historicisation de cette littérature et 
comment ce processus a façonné une histoire sous 
forme de récit, avec ses faits, son style narratif et sa 
réorganisation des événements. 

Trois grandes parties comportant chacune deux 
chapitres composent l’ouvrage.

La première partie, intitulée « Les contours de 
la littérature tunisienne », explore les œuvres ayant 
ouvert la voie à l’historiographie de la littérature 
tunisienne, et celles qui se sont développées un 
peu plus tard. Le livre précurseur dans ce domaine 
est intitulé Œuvres tunisiennes choisies pour les 
jeunes élèves (Al-muntaḫabāt al-tūnisiyya li-al-nāši’a 
al-madrasiyya) de Ḥasan Ḥusnī ʿAbd al-Wahhāb 
(1884-1968), publié en 1918. Il s’agit davantage d’un 
manuel pédagogique que d’une véritable histoire de 
la littérature. C’est pourquoi Ch. Mabkhout considère 
que le premier véritable livre sur l’histoire de la littéra-
ture tunisienne est Le mouvement littéraire et intellec-
tuel en Tunisie (Al-ḥaraka al-adabiyya wa al-fikriyya 
fī Tūnis) de Muḥammad ibn ʿĀšūr (1879-1973), 
édité en 1956, l’année même de l’indépendance de 
la Tunisie. Une date qui ne passera pas inaperçue 
lorsque Ch. Mabkhout examinera l’impact de l’his�-
toire anticoloniale sur l’historiographie littéraire en 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 2

Tunisie. Le dernier livre abordé est plus récent (2019) 
et est écrit en français : Un siècle de la littérature en 
Tunisie, de Samia Kassab-Charfi et Adel Khedher (2), 

La prise en charge de l’histoire de la littérature tu-
nisienne par les premières générations d’auteurs a été 
marquée par le sentiment d’appartenance nationale 
ainsi que par le concept de la « Renaissance arabe » 
(al-nahda). Les travaux de Ḥasan Ḥusnī ʿAbd al-
Wahhāb et Muḥammad ibn ʿĀšūr montrent, à l’instar 
des écrivains du Machrek, tels que Ǧurǧī Zaydān 
(1861-1914) et Ḥannā al-Fāḫūrī (1914-2011), que 
la Nahda est le fruit d’un « contact avec le monde 
occidental » (p. 40).

Bien que les historiens de la littérature tuni-
sienne aient, à l’instar de leurs homologues orien�-
taux, adopté comme critère la périodisation poli-
tique depuis l’arrivée des Arabes en Tunisie, ils ont 
continué à se concentrer sur le « génie tunisien » 

– al-nubūġ wa al-ʿabqariyya al-tūnisiyya (3) – (p. 47) 
et la particularité de cette littérature. L’auteur n’en 
parle pas, mais la notion de nubūġ utilisée par Zīn 
al-ʿĀbidīn al-Sanūsī (1901-1965) en 1927 réappa�-
raîtra quelques années plus tard chez l’historien et 
écrivain marocain ʿAbd Allāh Kannūn [= Abdallah 
Gannoun, 1908-1989] qui a écrit en 1938 Le génie ma-
rocain dans la littérature arabe (Al-nubūġ al-maġribī 
fī al-adab al-ʿarabī (4)) pour montrer l’apport de la 
littérature marocaine à la littérature arabe et remé-
dier à « la méconnaissance de [cette littérature] par 
les Orientaux (5) ». Ch. Mabkhout qualifie ce regard 
à la fois panarabiste et nationaliste (6) de « rupture 
et connexion » avec la « culture arabe islamique » 
(p. 53).

L’auteur identifie quatre étapes majeures de 
l’histoire littéraire de la Tunisie. La première étape 
est celle des débuts (1920-1930). La deuxième est la 
période « fondatrice », liée au livre de Muḥammad 
b. ʿĀšūr et aux auteurs influencés par celui-ci dans le 
milieu universitaire, comme Šāḏlī Būyaḥyā [= Chedly 

(2)  Samia Kassab-Charfi et Adel Kheder, Un siècle de la littérature 
en Tunisie (1900-2017), Paris, Honoré Champion, 2019.
3)   La formule est de Zīn al-ʿĀbidīn al-Sanūsī (1901-1965) 
qui a publié en 1927 un livre intitulé : La littérature tunisienne 
au quatorzième siècle [de l’Hégire] (Al-adab al-Tūnisī fī al-qarn 
al-rābiʿ ʿašar).
(4)   Ch. Mabkhout n’omet pas de citer cette œuvre dans la 
bibliographie.
(5)  ʿAbd Allāh Kannūn, Al-nubūġ al-maġribī fī al-adab al-ʿarabī, 
Tome 1, deuxième édition, sans date, p. 18.
(6)   Abdallah Gannoun rapporte dans l’introduction de 
l’édition citée ici que les autorités coloniales françaises au Maroc 
ont interdit la diffusion de son livre dans les zones qu’elles 
contrôlaient. Il conclut par là qu’en plus de sa « valeur littéraire », 
cette œuvre avait, lors de sa parution, une « valeur patriotique » 
(p. 10).

Bouyahia, 1918-1997] avec son ouvrage La vie 
littéraire en Ifriqiya sous les Zirides (7). La troisième 
étape est marquée par l’arrivée au pouvoir de Zīn 
al-ʿĀbidīn b. ʿAlī en 1987 et la création de la Maison 
de la Sagesse, qui a favorisé les études sur l’histoire 
de la littérature tunisienne. Enfin, la quatrième étape 
correspondrait à la période « post-révolution », 
après 2011, et la publication du livre de S. Kassab et 
A. Khedher cité plus haut.

Dans le deuxième chapitre de cette partie, l’au-
teur soutient que le processus de l’historiographie lit-
téraire, fondé dès le départ sur la prise de conscience 
de l’existence d’une littérature propre à la Tunisie 
(al-tawnasa), a été confronté à des « tensions » et des 
« contradictions » (p. 87) entre plusieurs tendances :

Littérature « classique » / littérature popu�-
laire : bien que des intellectuels et historiens de la 
littérature tunisienne aient reconnu la valeur de la 
littérature populaire – certains comme Zīn al-ʿĀbidīn 
al-Sanūsī, Abū al-Qāsim al-Šābbī, et Muḥammad 
b. ʿĀšūr la considéraient même comme plus authen�-
tique que la littérature classique – et malgré le sou�-
tien de la Maison de la Sagesse, cette littérature est 
restée marginale dans l’historiographie tunisienne. 
Cela est principalement dû à la prédominance de 
la conception normative de la langue arabe chez la 
plupart des historiens de la littérature tunisienne.

Littérature préislamique / littérature 
post-islamique : certains historiens de la littérature 
tunisienne ont soulevé la question de sa profondeur 
historique. Cependant, les défis auxquels ils ont été 
confrontés étaient, d’une part, liés à la définition 
géographique de l’appartenance de cette littérature, 
l’Ifrīqiya ne correspondant pas géographiquement 
à la Tunisie moderne ni à celle sous le protectorat 
français ; d’autre part, ces défis concernaient les 
langues dans lesquelles cette littérature a été pro-
duite au cours de l’histoire de la Tunisie avant l’islam. 
Alors que S. Kassab et A. Kheder affirment que la 
littérature tunisienne existait avant la conquête 
islamique, d’autres, comme Ḥasan Ḥusnī ʿAbd al-
Wahhāb, ne lui reconnaissent pas d’origine avant 
l’islam et la réduisent à la langue arabe et à l’identité 
arabo-islamique.

Littérature arabe / autres littératures : l’au-
teur affirme que la longue histoire de la littérature 
arabe en Tunisie, qui s’étend sur plus de quatorze 

(7)  Chedly Bouyahia, La vie littéraire en Ifrīqiya sous les Zirides 
(362-555 de l’H./972-1160 de JC.), STD, Tunis, 1972. Ce livre est 
à l’origine une thèse soutenue à l’Université Paris-Sorbonne. Il 
est traduit en arabe par Muḥammad al-ʿArbī ʿAbd al-Razzāq 
sous le titre : Al-Ḥayāt al-adabiyya bi Ifrīqiya fī ʿahd Banī Zīrī, 
Tunis-Carthage, 1999.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 3

siècles, ainsi que la densité de sa production et son 
lien étroit avec les éléments culturels arabes, en ont 
fait une littérature centrale en Tunisie, les autres litté-
ratures n’étant que des marges. Parmi ces marges, on 
trouve la littérature écrite en français et celle produite 
en arabe par des Juifs tunisiens. L’auteur pose égale-
ment des questions sur les écrivains étrangers qui ont 
puisé leur inspiration dans le cadre tunisien, et nous 
confronte aux mêmes questions que celles soulevées 
par S. Kassab et A. Kheder concernant les critères 
de formation du corpus de la littérature tunisienne, 
tout en intégrant ces marges et ce qu’ils appellent 
la « littérature des minorités » dans l’histoire de la 
littérature tunisienne.

Littérature nationale / littérature des minori�-
tés : cette dernière, à laquelle S. Kassab et A. Kheder 
ont consacré une place importante dans leur ouvrage, 
concerne les écrits en français des Juifs tunisiens. 
Elle englobe également les écrits d’autres minorités, 
comme les Maltais et les Italiens.

En conclusion de cette partie, l’auteur indique 
que la littérature qui a rivalisé avec la littérature arabe, 
en termes de langue en Tunisie, est la littérature 
produite en français. Selon lui, l’histoire de la littéra-
ture est une « histoire nationale », mais la littérature 
tunisienne écrite en français reste marginale parce 
qu’elle « ne fait pas partie des éléments du système 
culturel tunisien » (p. 145). Ch. Mabkhout refuse de 
considérer ce système comme un système culturel 
« bilingue », justifiant cette position par le danger 
d’occulter « la dimension nationale et la lutte des 
Tunisiens » contre la tentative coloniale de « dénatu-
rer l’identité tunisienne arabe en faisant de la langue 
arabe une langue secondaire et affaiblie » (p. 145).

La deuxième partie, intitulée « La littérature 
tunisienne à l’époque de la Nahda », explore ce 
que l’auteur qualifie de mise en « récit » (qiṣṣa) de 
cette littérature située à la marge de la littérature 
arabe orientale, c’est-à-dire la manière dont elle a 
été construite et façonnée en relation avec le centre 
littéraire Égypte-Levant. Pour illustrer ce lien entre 
le centre et la marge, l’auteur scrute les principales 
étapes de la formation de la littérature du centre, en 
s’appuyant sur deux œuvres principales pour l’his-
toire de la littérature arabe à cette période : Histoire 
des littératures de la langue arabe (Tārīḫ ‘ādāb al-
luġa al-ʿarabiyya) de Ǧurǧī Zaydān et Histoire de la 
littérature arabe (Tārīḫ al-adab al-ʿarabī) de Ḥannā 
al-Fāḫūrī. Ces deux ouvrages ont un caractère péda-
gogique important mais ils révèlent, selon l’auteur, les 
mécanismes du discours historique sur la littérature 
ainsi que ses perceptions et ses idéologies. L’histoire 
de la littérature en général n’est, en effet, pas seule-
ment un exposé des événements, des mouvements 

littéraires et de leurs figures et conditions de produc-
tion, mais c’est aussi un discours qui renvoie impli-
citement au système culturel et idéologique dans 
lequel il s’est formé. Ainsi, la littérature de l’époque 
de la Nahda, qui s’est formée depuis la campagne de 
Napoléon en Égypte, a été historiquement décrite 
par Ḥ. Fāḫūrī comme étant à la fois le fruit du « réveil 
et de la renaissance » d’une part et de l’« accès aux 
littératures occidentales » d’autre part (p. 160).

Après avoir exposé les principaux aspects du 
« récit » racontant la littérature de la Nahda, l’auteur 
soutient que cette histoire présente deux lacunes. La 
première est le recours au concept de « déclin », attri�-
bué à la période précédant immédiatement la Nahda. 
Selon lui, ce concept ne s’applique pas à la littérature, 
car les transformations subies par cette dernière, dans 
son désir de se débarrasser des formes anciennes en 
poésie et en prose, témoignent de la quête d’un nou-
veau système littéraire. La seconde lacune est la quête 
permanente du conflit entre l’ancien et le moderne. 
Or, ces transformations étaient plutôt fondées sur 
la recherche d’un projet culturel et littéraire adapté 
à la période de la chute de ce que Muḥsin Ǧāsim 
al-Mūsawī appelle la « république islamique des 
Lettres au Moyen Âge » (p. 164) et à l’émergence du 
sentiment national « régional » (p. 165) qui a fait de 
l’Égypte et du Machrek le centre du renouveau de la 
littérature arabe.

L’un des intérêts significatifs de ce livre est la 
critique portée par l’auteur sur les influences que 
la Nahda a eu sur l’historiographie littéraire. Chez 
Ǧ. Zaydān et Ḥ. Fāḫūrī, celle-ci est restée prisonnière 
de l’image du contraste entre l’ère de « déclin » ou 
des « ténébres » et l’ère de « lumière » venant de 
l’Occident. L’auteur en déduit que penser à partir 
de cette vision centrée sur l’Occident empêche de 
« réfléchir à la traçabilité des transformations de 
l’écriture elle-même et à l’interaction des systèmes 
originaux et des systèmes secondaires au sein de la 
littérature de la nahda » (p. 167). Selon cette conclu�-
sion, Ch. Mabkhout estime que l’historiographie de la 
littérature arabe à l’époque de la Nahda est dominée 
par une idéologie qui choisit l’œuvre occidentale 
comme critère. Cela a conduit, selon lui, au recul 
de « l’aspect revivaliste [...] au profit de l’aspect basé 
sur l’adoption de la culture occidentale » (p. 176) et 
a également entraîné la marginalisation de l’apport 
littéraire arabe.

L’auteur termine le premier chapitre de cette 
partie en examinant ce qu’il appelle la « margina�-
lité de la littérature tunisienne ». Il souligne que 
Ǧurǧī Zaydān n’a consacré qu’une infime partie de 
son livre à cette littérature, n’y intégrant que deux 
poètes : Maḥmūd Qābādū et Muḥammad Bayram 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 4

et se limitant aux bibliothèques et aux journaux qui 
ont joué un rôle pionnier dans le mouvement de la 
Nahda en Tunisie : la Bibliothèque Sadiki et le journal 
Al-Rā’id al-tūnisī à titre d’exemple. Cette attention 
restreinte est due au fait que Zaydān considérait que 
la « flamme » de la littérature de la Nahda « avait 
commencé en Égypte et au Levant et s’était ensuite 
étendue aux autres régions » (p. 178).

Quant au livre de Ḥannā al-Fāḫūrī, qu’il s’agisse de 
la première édition, parue en 1951 ou de la deuxième, 
éditée en 1953, il ne traite absolument pas de la litté�-
rature tunisienne (8). L’auteur n’essaie de pallier cette 
lacune que plus de trente ans plus tard en consacrant, 
dans l’édition de 1987, un espace limité à deux figures 
tunisiennes du mouvement de la Nahda : Ḫayr al-Dīn 
al-Tunisī et Muḥammad Bayram. Il a fallu attendre 
l’émergence de « l’historiographie littéraire locale » 
(p. 185) pour que l’histoire de la littérature tunisienne 
se forme, grâce notamment à Muḥammad b. ʿĀšūr, 
considéré comme le premier à avoir narré l’histoire lit-
téraire de la Nahda en Tunisie (p. 185). C’est le sujet que 
Ch. Mabkhout aborde dans le deuxième chapitre de 
cette section en analysant la formation de la littérature 
tunisienne à travers le livre d’Ibn ʿĀšūr Le mouvement 
littéraire et intellectuel en Tunisie.

D’après lui, l’une des caractéristiques idéo-
logiques de la vision d’Ibn ʿĀšūr sur la Nahda et 
l’histoire de la littérature tunisienne réside dans le 
fait que le sentiment patriotique a principalement 
influencé son récit. Ainsi, son œuvre se concentre 
sur la période allant de 1881 à 1955, correspondant 
globalement à la période coloniale de la Tunisie, et 
couvre les diverses figures et institutions ainsi que les 
divers textes et genres littéraires qui ont marqué la lit-
térature tunisienne durant cette période. Cependant, 
ce qui est intéressant est la perspective relativement 
différente qu’Ibn ʿĀšūr porte sur le concept de Nahda 
lorsqu’il fait remonter la « renaissance » littéraire et 
intellectuelle en Tunisie à une période antérieure 
au colonialisme en citant comme exemple le projet 
réformiste d’Aḥmad Bāy (1806-1855) (9). Ibn ʿĀšūr 
considère les débuts de la Nahda comme un « choc 
entre la mentalité occidentale et la mentalité isla-
mique » (p. 266), puis comme un éveil intellectuel 
et philosophique, avant qu’elle ne se transforme 
plus tard en une forme de « sursaut » contre le 

(8)   En réalité, c’est toute la littérature moderne du Maghreb 
qui est absente dans ces deux éditions.
(9)   Parmi les réformes significatives menées par Aḥmad Bāy 
figurent la réorganisation de l’enseignement à l’université 
Zitouna, la fondation de la bibliothèque Al-Aḥmadiyya et surtout 
l’abolition de l’esclavage par décret en janvier 1846.

colonialisme et ne revête le sens d’une « orientation 
nationaliste islamique pure » (p. 266).

La troisième et dernière partie du livre est 
intitulée « Vers une histoire globale de la littéra-
ture tunisienne ». L’auteur y examine deux projets 
essentiels qui ont retracé l’histoire de la littérature 
tunisienne à travers des périodes anciennes. Le pre-
mier projet est celui de Šaḏlī Būyaḥyā. Il concerne 
la littérature tunisienne écrite en arabe après la 
conquête islamique, tandis que le second, de Jean 
Fontaine, élargit l’histoire de la littérature tunisienne 
dans le temps – avant et après l’islam – et aux autres 
langues. À travers l’étude de ces deux projets, l’auteur 
cherche, entre autres, à identifier les composantes des 
systèmes culturels et idéologiques qui ont marqué 
l’historiographie de cette littérature.

Le projet de Šaḏlī Būyaḥyā se manifeste, d’une 
part, par sa thèse de doctorat, soutenue à l’université 
de la Sorbonne en 1969, intitulée La vie littéraire en 
Ifriqiya à l’époque des Zirides et, d’autre part, par la 
mobilisation de ses étudiants à travailler sur l’historio-
graphie de la littérature tunisienne d’autres époques, 
notamment celles des Aghlabides, des Fatimides 
et des Hafsides. Aux yeux de l’auteur, ce projet est 
principalement de nature historique, s’inscrivant 
dans un cadre de périodisation et liant la littérature 
aux grandes transformations politiques (dynasties, 
époques) à l’instar des travaux de l’historiographie 
de la littérature arabe au Machrek. C’est pourquoi 
on retrouve dans les thèses de Būyaḥyā et de ses 
disciples une méthodologie étudiant l’histoire de la 
littérature arabe depuis son « émergence » jusqu’à 
son « déclin », en passant par des phases d’ « essor » 
et d’ « apogée » (p. 290). Cette influence de l’école 
orientale est particulièrement perceptible dans ces 
thèses, d’autant plus que certains chercheurs sur l’his-
toire de la littérature tunisienne, tels que Ḥammūda 
al-Ġazzī, ont réalisé leurs thèses sous la direction du 
linguiste et homme de Lettres égyptien Šawqī Ḍayf 
(1910-2005).

L’auteur soutient également que le projet de 
Būyaḥyā et de ses collègues qui se distingue par 
l’introduction de concepts, tels que « courants », 
« écoles » et « tendances » littéraires dans l’histo-
riographie de la littérature tunisienne, repose sur 
trois piliers fondamentaux. Le premier est de nature 
biographique, s’attachant aux biographies des écri-
vains et à l’étude de leurs manuscrits. Le deuxième 
est de nature compositionnelle, examinant les rela-
tions entre les œuvres des écrivains et leurs activités 
culturelles, et le troisième est d’ordre analytique et 
critique, explorant les caractéristiques littéraires et 
leurs finalités à chaque époque.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 5

Ch. Mabkhout consacre le dernier chapitre au 
projet du célèbre chercheur en littérature tunisienne, 
Jean Fontaine (1936-2021) qui a publié en français 
un ouvrage en trois volumes intitulé Histoire de 
la littérature tunisienne par les textes. Le premier 
volume (1988) est consacré à l’histoire de la littéra-
ture tunisienne des origines à la fin du xiie siècle, le 
deuxième volume (1994) couvre la période située 
entre le xiie siècle et l’indépendance de la Tunisie, 
et le troisième (1999) traite de la période allant de 
l’indépendance jusqu’à l’année 1998. Cet aspect 
encyclopédique fait de cette œuvre « un événement 
majeur dans la culture tunisienne » (p. 373) 

Parmi les concepts utilisés par Jean Fontaine, 
on trouve : les « époques », les « écoles littéraires », 
la « doctrine », la « génération », la « tendance », la 
« décadence », la « renaissance » et « l’évolution ».

L’auteur souligne ensuite que la trajectoire his-
toriographique de Jean Fontaine est marquée par 
les problématiques géographiques et linguistiques 
auxquelles est confronté tout historien. En effet, la 
formation du territoire tunisien à travers les âges, 
avec ses expansions et ses rétrécissements, a conduit 
Jean Fontaine à se baser sur les frontières actuelles de 
la Tunisie, tout en les élargissant quelque peu à l’est 
(Libye) et à l’ouest (Algérie). Ce territoire a connu 
une mosaïque linguistique, où le punique, le berbère, 
le grec, le latin et l’hébreu ont prédominé avant que 
l’arabe ne s’impose durablement sur le plan littéraire 
avec la conquête islamique de la région.

Ch. Mabkhout fait quelques observations sur 
l’ouvrage de J. Fontaine notant, entre autres, que 
ce dernier a fait des choix sélectifs dans les figures 
littéraires tunisiennes, singulièrement dans le troi-
sième volume consacré à la littérature moderne et 
contemporaine. Cette sélection est probablement 
due au nombre important d’écrivains à cette époque.

Il affirme ensuite que le regard « extérieur » porté 
par J. Fontaine sur la production littéraire en Tunisie, 
ayant comme destinataire le lecteur francophone, a 
donné une dimension plus distante et objective à 
son livre et a fait en sorte que « l’obsession scienti�-
fique » (p. 363) chez lui l’a emporté sur le reste. Mais 
la « neutralité objective » dont il se réclame constitue 
selon Ch. Mabkhout à la fois « la force et la faiblesse » 
de son œuvre. N’ayant été guidé par aucune autre 
vision que celle de « la collecte d’informations, la 
documentation rigoureuse, l’enquête historique, la 
simplification et la passion personnelle » (p. 367), il 
a rarement cherché à interpréter ces informations ou 
à donner un sens critique à son entreprise historio-
graphique. Néanmoins, cette dernière reste attachée 
à un orientalisme « humaniste » basé sur une métho-
dologie historique et encyclopédique (p. 365). Selon 

Ch. Mabkhout, l’œuvre de J. Fontaine a ouvert de ce 
point de vue un chantier qui mérite d’être élevé à 
un projet « scientifique, culturel et national » (p. 376 ).

Dans la conclusion du livre, l’auteur soulève de 
nouveau la question du centre et de la périphérie 
dans l’écriture de l’histoire de la littérature arabe et 
souligne les lacunes qui existent depuis les travaux de 
Zaydān et Fāḫūrī, car ces historiographies « n’incluent 
pas toutes les contributions littéraires et culturelles 
arabes » (p. 379). Il appelle donc à la réécriture de 
l’histoire de cette littérature « sur une base régionale » 
(p. 379), malgré les éléments culturels communs 
entre les régions dites arabes, en tenant compte des 
particularités culturelles qui, selon lui, ne se limitent 
pas uniquement au patrimoine arabo-islamique, 
mais incluent également les autres composantes 
culturelles et linguistiques qui se sont succédé ou 
ont coexisté dans un même espace géographique.

Pour écrire une histoire complète de la litté-
rature tunisienne, l’auteur suggère qu’un tel projet 
devrait être motivé par une « demande institu-
tionnelle et sociale », définie symboliquement par 
« l’esprit national » (p. 379) et « l’identité culturelle 
des Tunisiens » (p. 379).

On voit bien comment, dès le sous-titre de son 
livre, Ch. Mabkhout est préoccupé par une vision 
identitaire de l’écriture de l’histoire en général et 
de l’histoire littéraire en particulier. Or, force est 
de constater que toute « demande institutionnelle 
et sociale » est nécessairement orientée par des 
arrière-plans politiques et idéologiques. Si elle 
était prise en compte aujourd’hui dans la réécri-
ture de l’histoire de la littérature tunisienne, cette 
« demande » favoriserait sans doute le composant 
de la langue arabe sur le plan institutionnel et le 
composant islamique sur le plan social. Ce qui ne 
correspondrait pas à la vision initiale de l’auteur 
pour qui une écriture de l’histoire globale de la 
littérature tunisienne ne devrait exclure aucune 
de ses composantes linguistiques et culturelles. 
En même temps, lorsqu’il s’agit spécifiquement 
de réécrire l’histoire de la littérature « arabe » en 
Tunisie, la thèse de Ch. Mabkhout se distingue 
par une vision qui dépasse la simple limitation 
de la littérature arabe aux « liens linguistiques et 
culturels » partagés avec le centre (Machrek). Elle 
appelle à prendre en compte la « délimitation géo-
graphique » (p. 385) et les particularités culturelles 
locales de chaque pays, où les composantes de la 
civilisation arabo-islamique se sont adaptées aux 
éléments culturels locaux.

L’importance première du livre de Ch. Mabkhout 
réside dans son appel à libérer l’historiographie de la 
littérature tunisienne de la marginalisation qui lui a 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 39	 6

été imposée par l’écriture de l’histoire de la littérature 
arabe centrée sur le Machrek. Cette vision s’inscrit 
dans le contexte culturel maghrébin, qui a connu 
ces dernières décennies – au Maroc et en Tunisie en 
particulier – un intérêt croissant pour la littérature 
populaire, la langue amazighe et l’héritage hébraïque, 
en tant qu’éléments essentiels des composantes lin-
guistiques et culturelles des pays de l’Afrique du Nord.

Une autre importance considérable réside dans 
la tentative louable de l’auteur d’examiner l’histo-
riographie littéraire arabe et tunisienne en tant que 
pratique à la fois sociale et discursive. En tant que 
pratique sociale, elle répond à une vision collective 
des agents sociaux et institutionnels et rend légitimes 
ou non-légitimes des productions littéraires. En tant 
que pratique discursive, elle est un acte énonciatif 
doté d’une dimension pragmatique et mobilisant 
différents objets discursifs. Comme l’indique à 
juste titre François Provenzano dans une étude sur 
l’historiographie littéraire, « le discours de l’histoire 
littéraire s’intègre dans une topologie idéologique 
particulière, qui impose ses thématiques, ses axiolo-
gies, voire aussi son épistémologie (10) ». À cet égard, 
et malgré les limites qu’elle présente, la sémiotique 
greimassienne employée par Ch. Mabkhout dans 
cette étude constitue une approche appropriée pour 
appréhender l’historiographie de la littérature arabe.

Miloud Gharrafi 
Institut des études transtextuelles  

et transculturelles 
Université Jean Moulin-Lyon 3

(10)  François Provenzano, « Un discours sur le champ, 
l ’historiographie l ittéraire »,  Contextes ,  No 1,  2006. 
https://doi.org/10.4000/contextes.99 [consulté le 16 juillet 2024].

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 39 (2025) Šukrī al-Mabḫūt [= Chokri Mabkhout]: Matḥaf al-adab : al-adab wa al-tārīḫ wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

