| I. LANGUE €T UTTERATURE |

B salls ol Y1 oYl Case

Sukri AL-MABhUT [= Chokri MABKHOUT]
Mathaf al-adab: al-adab wa al-tarih

wa al-huwiyya

[Le musée de la littérature. Littérature,
histoire et identité]

Tunis, Dar Miskiliant
2022, 399 p.

Mots clés: historiographie, identité, littérature
tunisienne, Maghreb, Nahda

Keywords: Historiography, Identity, Tunisian
Literature, Maghreb, Nahda

Apres une longue et riche carriére dans le do-
maine de la critique littéraire, couronnée en 2018 par
le Prix international du roi Faycal pour ses ceuvres sur
l'autobiographie, Chokri Mabkhout se penche cette
fois sur la problématique de I'écriture de I'histoire de
la littérature tunisienne.

Son ouvrage intitulé Le musée de la littérature: lit-
térature, histoire et identité (399 pages) paru en 2022
aux éditions Masciliana se veut une étude critique
de I'historiographie de la littérature tunisienne. Cette
littérature, dans laquelle s'inscrit I'auteur lui-méme
en tant que romancier ("), est percue comme un patri-
moine de la mémoire collective et nationale. Comme
le musée, elle abrite aussi bien des récits séduisants
que des écrits rebutants. Dans les deux cas, elle ren-
seigne sur ['histoire d'un peuple, son imaginaire, son
esthétique et ses idéologies. C'est «un musée de la
mémoire littéraire ol l'on trouve des ceuvres rares
et des réalisations symboliques qui expriment la
particularité d'une culture donnée » (p. 14).

Quelle que soit sa forme, I'historiographie de la
littérature est pour l'auteur du livre un récit. Il entend
par la que ce processus historique est régi par des
lieux, des époques et des personnages, et soumis
par ailleurs a des transformations. Ainsi, l'écriture de
I'histoire de la littérature tunisienne est conditionnée
par le contexte historique et culturel général de tous
ceux qui ont jugé nécessaire de dresser une histoire de
cette littérature a travers les dges, a I'instar de ce qui
a été fait dans I'historiographie de la littérature arabe
au Machrek. Cette historiographie reste également
conditionnée par la culture de son auteur et ses orien-
tations idéologiques. Ce qui obligera Ch. Mabkhout

(1) Chokri Mabkhout est lauréat en 2015 du célébre prix
international Booker du roman arabe avec son ceuvre intitulée
Al-Talyani (Lltalien) paru aux éditions Al-Tanwir, Tunis, 2014.

tout au long de son étude a explorer les choix qui
ont influencé la composition et la classification de
I'histoire de la littérature tunisienne.

Des l'introduction, 'auteur soutient que la litté-
rature tunisienne n'a pas été percue, sur le plan de son
histoire, comme ayant une importance significative.
Lune des raisons en est que son enseignement, dans
les institutions éducatives tunisiennes modernes,
s'est davantage portée sur I'analyse textuelle que sur
I'évolution du paysage littéraire en Tunisie a travers
les ages. Il met également en garde contre la tendance
a considérer I'histoire de la littérature tunisienne
comme une simple extension de I'histoire de la lit-
térature arabe, c'est-a-dire un passage du général au
particulier. Pour lui, la littérature tunisienne a subi
un « changement radical qui comporte des questions
fondamentales » (p. 20), notamment dans le rapport
entre son histoire et la géographie du Maghreb avec
ses composantes ethniques et religieuses arabes,
berberes, islamiques et juives. Il rappelle que 'histoire
des littératures arabes coincide avec lI'émergence
de deux centres littéraires majeurs, I'Egypte et le
Levant dont ['histoire, en général, a occulté ce qu'il
appelle les spécificités « locales » et a marginalisé les
littératures arabes non orientales, comme celle de la
Tunisie (Ifrigiya).

A travers ces observations préliminaires,
Ch. Mabkhout tente de montrer comment les his-
toriens de la littérature tunisienne ont conceptualisé
le processus d’historicisation de cette littérature et
comment ce processus a fagonné une histoire sous
forme de récit, avec ses faits, son style narratif et sa
réorganisation des événements.

Trois grandes parties comportant chacune deux
chapitres composent l'ouvrage.

La premiére partie, intitulée «Les contours de
la littérature tunisienne », explore les ceuvres ayant
ouvert la voie a I'historiographie de la littérature
tunisienne, et celles qui se sont développées un
peu plus tard. Le livre précurseur dans ce domaine
est intitulé CEuvres tunisiennes choisies pour les
jeunes éleves (Al-muntahabat al-tanisiyya li-al-nasia
al-madrasiyya) de Hasan Husni ‘Abd al-Wahhab
(1884-1968), publié en 1918. Il s’agit davantage d’'un
manuel pédagogique que d’'une véritable histoire de
la littérature. C'est pourquoi Ch. Mabkhout considére
que le premier véritable livre sur I'histoire de la littéra-
ture tunisienne est Le mouvement littéraire et intellec-
tuel en Tunisie (Al-haraka al-adabiyya wa al-fikriyya
fi Tanis) de Muhammad ibn ‘Asar (1879-1973),
édité en 1956, 'année méme de I'indépendance de
la Tunisie. Une date qui ne passera pas inapercue
lorsque Ch. Mabkhout examinera l'impact de I'hisa
toire anticoloniale sur 'historiographie littéraire en

BCAI 39

BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Tunisie. Le dernier livre abordé est plus récent (2019)
et est écrit en francais: Un siécle de la littérature en
Tunisie, de Samia Kassab-Charfi et Adel Khedher®),

La prise en charge de I'histoire de la littérature tu-
nisienne par les premiéres générations d'auteurs a été
marquée par le sentiment d'appartenance nationale
ainsi que par le concept de la « Renaissance arabe »
(al-nahda). Les travaux de Hasan Husni “Abd al-
Wahhab et Muhammad ibn “A$tr montrent, a l'instar
des écrivains du Machrek, tels que Gurgl Zaydan
(1861-1914) et Hanna al-Fahari (1914-2011), que
la Nahda est le fruit d'un «contact avec le monde
occidental » (p. 40).

Bien que les historiens de la littérature tuni-
sienne aient, a l'instar de leurs homologues orienr
taux, adopté comme critere la périodisation poli-
tique depuis l'arrivée des Arabes en Tunisie, ils ont
continué a se concentrer sur le « génie tunisien »

— al-nubiig wa al-‘abgqariyya al-tanisiyya® — (p. 47)
et la particularité de cette littérature. Lauteur n'en
parle pas, mais la notion de nubug utilisée par Zin
al-‘Abidin al-Sanusi (1901-1965) en 1927 réappaa
raitra quelques années plus tard chez I'historien et
écrivain marocain ‘Abd Allah Kannan [= Abdallah
Gannoun, 1908-1989] qui a écrit en 1938 Le génie ma-
rocain dans la littérature arabe (Al-nubig al-magribi
fi al-adab al-‘arabi®)) pour montrer I'apport de la
littérature marocaine a la littérature arabe et remé-
dier a «la méconnaissance de [cette littérature] par
les Orientaux®) ». Ch. Mabkhout qualifie ce regard
a la fois panarabiste et nationaliste(®) de «rupture
et connexion » avec la «culture arabe islamique »
(p. 53).

Lauteur identifie quatre étapes majeures de
I'histoire littéraire de la Tunisie. La premiere étape
est celle des débuts (1920-1930). La deuxiéme est la
période «fondatrice », liée au livre de Muhammad
b. ‘Asur et aux auteurs influencés par celui-ci dans le
milieu universitaire, comme Sadli Bayahya [= Chedly

(2) SamiaKassab-Charfiet Adel Kheder, Un siécle de la littérature
en Tunisie (1900-2017), Paris, Honoré Champion, 2019.

3) La formule est de Zin al-‘Abidin al-Sanusi (1901-1965)
qui a publié en 1927 un livre intitulé: La littérature tunisienne
au quatorziéme siécle [de I'Hégire] (Al-adab al-Tanisi fi al-qarn
al-rabi‘ “asar).

(4) Ch. Mabkhout n'omet pas de citer cette ceuvre dans la
bibliographie.

(5) ‘Abd Allah Kannan, Al-nubdg al-magribi fi al-adab al-"arabi,
Tome 1, deuxiéme édition, sans date, p. 18.

(6) Abdallah Gannoun rapporte dans l'introduction de
I'édition citée ici que les autorités coloniales frangaises au Maroc
ont interdit la diffusion de son livre dans les zones qu'elles
contrélaient. Il conclut par la qu'en plus de sa « valeur littéraire »,
cette ceuvre avait, lors de sa parution, une « valeur patriotique »
(p. 10).

Bouyahia, 1918-1997] avec son ouvrage La vie
littéraire en Ifrigiya sous les Zirides”. La troisieme
étape est marquée par l'arrivée au pouvoir de Zin
al-“Abidin b. ‘Ali en 1987 et la création de la Maison
de la Sagesse, qui a favorisé les études sur I'histoire
de la littérature tunisienne. Enfin, la quatrieme étape
correspondrait a la période « post-révolution »,
aprés 2011, et la publication du livre de S. Kassab et
A. Khedher cité plus haut.

Dans le deuxieme chapitre de cette partie, I'au-
teur soutient que le processus de I'historiographie lit-
téraire, fondé des le départ sur la prise de conscience
de l'existence d’une littérature propre a la Tunisie
(al-tawnasa), a été confronté a des « tensions » et des
«contradictions » (p. 87) entre plusieurs tendances:

Littérature «classique » / littérature popua
laire: bien que des intellectuels et historiens de la
littérature tunisienne aient reconnu la valeur de la
littérature populaire — certains comme Zin al-"Abidin
al-Sanusi, Ab al-Qasim al-Sabbi, et Muhammad
b. ‘Asur la considéraient méme comme plus authens
tique que la littérature classique — et malgré le soué
tien de la Maison de la Sagesse, cette littérature est
restée marginale dans I'historiographie tunisienne.
Cela est principalement dii a la prédominance de
la conception normative de la langue arabe chez la
plupart des historiens de la littérature tunisienne.

Littérature préislamique / littérature
post-islamique: certains historiens de la littérature
tunisienne ont soulevé la question de sa profondeur
historique. Cependant, les défis auxquels ils ont été
confrontés étaient, d’'une part, liés a la définition
géographique de 'appartenance de cette littérature,
I'lfrigiya ne correspondant pas géographiquement
a la Tunisie moderne ni a celle sous le protectorat
francais ; d’autre part, ces défis concernaient les
langues dans lesquelles cette littérature a été pro-
duite au cours de I'histoire de la Tunisie avant I'islam.
Alors que S. Kassab et A. Kheder affirment que la
littérature tunisienne existait avant la conquéte
islamique, d’autres, comme Hasan Husni ‘Abd al-
Wahhab, ne lui reconnaissent pas d'origine avant
I'islam et la réduisent a la langue arabe et a I'identité
arabo-islamique.

Littérature arabe / autres littératures: |'au-
teur affirme que la longue histoire de la littérature
arabe en Tunisie, qui sétend sur plus de quatorze

(7) Chedly Bouyahia, La vie littéraire en Ifrigiya sous les Zirides
(362-555 de I'H./972-1160 de JC.), STD, Tunis, 1972. Ce livre est
a l'origine une these soutenue a I'Université Paris-Sorbonne. Il
est traduit en arabe par Muhammad al-‘Arbi "Abd al-Razzaq
sous le titre: Al-Hayat al-adabiyya bi Ifrigiya fi ‘ahd Bani Ziri,
Tunis-Carthage, 1999.

BCAI 39

2

BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

siecles, ainsi que la densité de sa production et son

lien étroit avec les éléments culturels arabes, en ont
fait une littérature centrale en Tunisie, les autres litté-
ratures n‘étant que des marges. Parmi ces marges, on

trouve la littérature écrite en francais et celle produite

en arabe par des Juifs tunisiens. L'auteur pose égale-
ment des questions sur les écrivains étrangers qui ont
puisé leur inspiration dans le cadre tunisien, et nous

confronte aux mémes questions que celles soulevées

par S. Kassab et A. Kheder concernant les critéres

de formation du corpus de la littérature tunisienne,
tout en intégrant ces marges et ce qu'ils appellent

la «littérature des minorités » dans I'histoire de la

littérature tunisienne.

Littérature nationale / littérature des minori/
tés: cette derniére, a laquelle S. Kassab et A. Kheder
ont consacré une place importante dans leur ouvrage,
concerne les écrits en frangais des Juifs tunisiens.
Elle englobe également les écrits d’autres minorités,
comme les Maltais et les Italiens.

En conclusion de cette partie, l'auteur indique
que la littérature qui a rivalisé avec la littérature arabe,
en termes de langue en Tunisie, est la littérature
produite en francais. Selon lui, I'histoire de la littéra-
ture est une « histoire nationale », mais la littérature
tunisienne écrite en francais reste marginale parce
qu’elle « ne fait pas partie des éléments du systeme
culturel tunisien » (p. 145). Ch. Mabkhout refuse de
considérer ce systéme comme un systeme culturel
« bilingue », justifiant cette position par le danger
d'occulter «la dimension nationale et la lutte des
Tunisiens » contre la tentative coloniale de « dénatu-
rer l'identité tunisienne arabe en faisant de la langue
arabe une langue secondaire et affaiblie » (p. 145).

La deuxiéme partie, intitulée «La littérature
tunisienne a I'époque de la Nahda », explore ce
que l'auteur qualifie de mise en «récit » (gissa) de
cette littérature située a la marge de la littérature
arabe orientale, c’est-a-dire la maniere dont elle a
été construite et fagonnée en relation avec le centre
littéraire Egypte-Levant. Pour illustrer ce lien entre
le centre et la marge, 'auteur scrute les principales
étapes de la formation de la littérature du centre, en
s'appuyant sur deux ceuvres principales pour I'his-
toire de la littérature arabe a cette période: Histoire
des littératures de la langue arabe (Tdrih ‘adab al-
luga al-"arabiyya) de Gurgi Zaydan et Histoire de la
littérature arabe (Tarih al-adab al-"arabi) de Hanna
al-Fahari. Ces deux ouvrages ont un caractére péda-
gogique important mais ils révelent, selon l'auteur, les
mécanismes du discours historique sur la littérature
ainsi que ses perceptions et ses idéologies. Lhistoire
de la littérature en général n'est, en effet, pas seule-
ment un exposé des événements, des mouvements

littéraires et de leurs figures et conditions de produc-
tion, mais c'est aussi un discours qui renvoie impli-
citement au systeme culturel et idéologique dans
lequel il s'est formé. Ainsi, la littérature de I'époque
de la Nahda, qui s’est formée depuis la campagne de
Napoléon en Egypte, a été historiquement décrite
par H. Fahiri comme étant a la fois le fruit du « réveil
et de la renaissance » d’'une part et de I'«acces aux
littératures occidentales » d’autre part (p. 160).

Aprés avoir exposé les principaux aspects du
«récit » racontant la littérature de la Nahda, 'auteur
soutient que cette histoire présente deux lacunes. La
premiére est le recours au concept de « déclin », attrie
buéala période précédantimmédiatement la Nahda.
Selon lui, ce concept ne s'applique pas a la littérature,
car les transformations subies par cette derniére, dans
son désir de se débarrasser des formes anciennes en
poésie et en prose, témoignent de la quéte d'un nou-
veau systeme littéraire. La seconde lacune est la quéte
permanente du conflit entre 'ancien et le moderne.
Or, ces transformations étaient plutdt fondées sur
la recherche d’un projet culturel et littéraire adapté
a la période de la chute de ce que Muhsin Gasim
al-Muasawi appelle la «république islamique des
Lettres au Moyen Age » (p. 164) et a I'émergence du
sentiment national « régional » (p. 165) qui a fait de
I'Egypte et du Machrek le centre du renouveau de la
littérature arabe.

L'un des intéréts significatifs de ce livre est la
critique portée par l'auteur sur les influences que
la Nahda a eu sur I'historiographie littéraire. Chez
G. Zaydan et H. Fahiiri, celle-ci est restée prisonniére
de I'image du contraste entre |'ere de «déclin » ou
des «ténébres » et I'ere de «lumiere » venant de
I'Occident. Lauteur en déduit que penser a partir
de cette vision centrée sur I'Occident empéche de
«réfléchir a la tracabilité des transformations de
I'écriture elle-méme et a l'interaction des systemes
originaux et des systemes secondaires au sein de la
littérature de la nahda » (p. 167). Selon cette conclue
sion, Ch. Mabkhout estime que I'historiographie de la
littérature arabe a I'époque de la Nahda est dominée
par une idéologie qui choisit l'ceuvre occidentale
comme critére. Cela a conduit, selon lui, au recul
de «l'aspect revivaliste [...] au profit de I'aspect basé
sur l'adoption de la culture occidentale » (p. 176) et
a également entrainé la marginalisation de I'apport
littéraire arabe.

Lauteur termine le premier chapitre de cette
partie en examinant ce qu'il appelle la « marginae
lité de la littérature tunisienne ». Il souligne que
Gurgl Zaydan n'a consacré qu’une infime partie de
son livre a cette littérature, n'y intégrant que deux
poetes: Mahmad Qabada et Muhammad Bayram

BCAI 39

3

BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

et se limitant aux bibliotheques et aux journaux qui
ont joué un role pionnier dans le mouvement de la
Nahda en Tunisie: la Bibliotheque Sadiki et le journal
Al-R'id al-tlnist a titre d'exemple. Cette attention
restreinte est due au fait que Zaydan considérait que
la «flamme » de la littérature de la Nahda «avait
commencé en Egypte et au Levant et s’était ensuite
étendue aux autres régions » (p. 178).

Quantaulivre de Hanna al-Fahuri, qu'il s'agisse de
la premiere édition, parue en 1951 ou de la deuxiéme,
éditée en 1953, il ne traite absolument pas de la littée
rature tunisienne ®). Lauteur n'essaie de pallier cette
lacune que plus de trente ans plus tard en consacrant,
dans I'édition de 1987, un espace limité a deux figures
tunisiennes du mouvement de la Nahda: Hayr al-Din
al-Tunist et Muhammad Bayram. Il a fallu attendre
I'émergence de «I'historiographie littéraire locale »
(p. 185) pour que I'histoire de la littérature tunisienne
se forme, grace notamment & Muhammad b. ‘Aar,
considéré comme le premier a avoir narré I'histoire lit-
téraire dela Nahda en Tunisie (p. 185). Ceest le sujet que
Ch. Mabkhout aborde dans le deuxieme chapitre de
cette section en analysant la formation delalittérature
tunisienne a travers le livre d'lbn ‘A$ar Le mouvement
littéraire et intellectuel en Tunisie.

D’apres lui, 'une des caractéristiques idéo-
logiques de la vision d’lbn ‘Asir sur la Nahda et
I'histoire de la littérature tunisienne réside dans le
fait que le sentiment patriotique a principalement
influencé son récit. Ainsi, son ceuvre se concentre
sur la période allant de 1881 a 1955, correspondant
globalement a la période coloniale de la Tunisie, et
couvre les diverses figures et institutions ainsi que les
divers textes et genres littéraires qui ont marqué la lit-
térature tunisienne durant cette période. Cependant,
ce qui est intéressant est la perspective relativement
différente qu'lbn ‘A$ar porte sur le concept de Nahda
lorsqu'’il fait remonter la « renaissance » littéraire et
intellectuelle en Tunisie a une période antérieure
au colonialisme en citant comme exemple le projet
réformiste d’Ahmad Bay (1806-1855)(). Ibn ‘Asir
considere les débuts de la Nahda comme un «choc
entre la mentalité occidentale et la mentalité isla-
mique » (p. 266), puis comme un éveil intellectuel
et philosophique, avant qu'elle ne se transforme
plus tard en une forme de «sursaut » contre le

(8) En réalité, clest toute la littérature moderne du Maghreb
qui est absente dans ces deux éditions.

(9) Parmi les réformes significatives menées par Ahmad Bay
figurent la réorganisation de I'enseignement a l'université
Zitouna, lafondation de la bibliotheque Al-Ahmadiyya et surtout
I'abolition de l'esclavage par décret en janvier 1846.

colonialisme et ne revéte le sens d’'une « orientation
nationaliste islamique pure » (p. 266).

La troisieme et derniere partie du livre est
intitulée « Vers une histoire globale de la littéra-
ture tunisienne ». Lauteur y examine deux projets
essentiels qui ont retracé I'histoire de la littérature
tunisienne a travers des périodes anciennes. Le pre-
mier projet est celui de Sadli Bayahya. Il concerne
la littérature tunisienne écrite en arabe apres la
conquéte islamique, tandis que le second, de Jean
Fontaine, élargit I'histoire de la littérature tunisienne
dans le temps — avant et apres l'islam — et aux autres
langues. A travers I'étude de ces deux projets, 'auteur
cherche, entre autres, a identifier les composantes des
systémes culturels et idéologiques qui ont marqué
I'historiographie de cette littérature.

Le projet de Sadli Biyahya se manifeste, d’'une
part, par sa these de doctorat, soutenue a l'université
de la Sorbonne en 1969, intitulée La vie littéraire en
Ifrigiya a Iépoque des Zirides et, d’autre part, par la
mobilisation de ses étudiants a travailler sur I'historio-
graphie de la littérature tunisienne d'autres époques,
notamment celles des Aghlabides, des Fatimides
et des Hafsides. Aux yeux de l'auteur, ce projet est
principalement de nature historique, s'inscrivant
dans un cadre de périodisation et liant la littérature
aux grandes transformations politiques (dynasties,
époques) a l'instar des travaux de I'historiographie
de la littérature arabe au Machrek. C'est pourquoi
on retrouve dans les théses de Bliyahya et de ses
disciples une méthodologie étudiant I'histoire de la
littérature arabe depuis son «émergence » jusqu’a
son « déclin », en passant par des phases d’ « essor »
et d’ «apogée » (p.290). Cette influence de I‘école
orientale est particulierement perceptible dans ces
theses, d'autant plus que certains chercheurs sur I'his-
toire de la littérature tunisienne, tels que Hammiuda
al-Gazzi, ont réalisé leurs théses sous la direction du
linguiste et homme de Lettres égyptien Sawqi Dayf
(1910-2005).

Lauteur soutient également que le projet de
Bayahya et de ses collegues qui se distingue par
I'introduction de concepts, tels que « courants »,
«écoles » et «tendances » littéraires dans |'histo-
riographie de la littérature tunisienne, repose sur
trois piliers fondamentaux. Le premier est de nature
biographique, s'attachant aux biographies des écri-
vains et a I'étude de leurs manuscrits. Le deuxieme
est de nature compositionnelle, examinant les rela-
tions entre les ceuvres des écrivains et leurs activités
culturelles, et le troisieme est d'ordre analytique et
critique, explorant les caractéristiques littéraires et
leurs finalités a chaque époque.

BCAI 39

a

BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Ch. Mabkhout consacre le dernier chapitre au
projet du célebre chercheur en littérature tunisienne,
Jean Fontaine (1936-2021) qui a publié en francais
un ouvrage en trois volumes intitulé Histoire de
la littérature tunisienne par les textes. Le premier
volume (1988) est consacré a I'histoire de la littéra-
ture tunisienne des origines a la fin du xn¢® siecle, le
deuxieme volume (1994) couvre la période située
entre le x1i€ siecle et I'indépendance de la Tunisie,
et le troisieme (1999) traite de la période allant de
I'indépendance jusqu’a I'année 1998. Cet aspect
encyclopédique fait de cette ceuvre « un événement
majeur dans la culture tunisienne » (p. 373)

Parmi les concepts utilisés par Jean Fontaine,
on trouve: les « époques », les « écoles littéraires »,
la «doctrine », la «génération », la «tendance », la
«décadence », la « renaissance » et «|'évolution ».

Lauteur souligne ensuite que la trajectoire his-
toriographique de Jean Fontaine est marquée par
les problématiques géographiques et linguistiques
auxquelles est confronté tout historien. En effet, la
formation du territoire tunisien a travers les ages,
avec ses expansions et ses rétrécissements, a conduit
Jean Fontaine a se baser sur les frontiéres actuelles de
la Tunisie, tout en les élargissant quelque peu a l'est
(Libye) et a l'ouest (Algérie). Ce territoire a connu
une mosaique linguistique, ou le punique, le berbeére,
le grec, le latin et I'hébreu ont prédominé avant que
I'arabe ne s'impose durablement sur le plan littéraire
avec la conquéte islamique de la région.

Ch. Mabkhout fait quelques observations sur
l'ouvrage de J. Fontaine notant, entre autres, que
ce dernier a fait des choix sélectifs dans les figures
littéraires tunisiennes, singulierement dans le troi-
sieme volume consacré a la littérature moderne et
contemporaine. Cette sélection est probablement
due au nombre important décrivains a cette époque.

[laffirme ensuite que le regard « extérieur » porté
par ). Fontaine sur la production littéraire en Tunisie,
ayant comme destinataire le lecteur francophone, a
donné une dimension plus distante et objective a
son livre et a fait en sorte que «l'obsession scienti-
fique » (p. 363) chez lui I'a emporté sur le reste. Mais
la « neutralité objective » dontil se réclame constitue
selon Ch. Mabkhout ala fois « la force et la faiblesse »
de son ceuvre. N'ayant été guidé par aucune autre
vision que celle de «la collecte d’informations, la
documentation rigoureuse, l'enquéte historique, la
simplification et la passion personnelle » (p. 367), il
ararement cherché ainterpréter ces informations ou
a donner un sens critique a son entreprise historio-
graphique. Néanmoins, cette derniere reste attachée
a un orientalisme « humaniste » basé sur une métho-
dologie historique et encyclopédique (p. 365). Selon

Ch. Mabkhout, I'ceuvre de ). Fontaine a ouvert de ce
point de vue un chantier qui mérite d'étre élevé a
un projet « scientifique, culturel et national » (p. 376 ).

Dans la conclusion du livre, 'auteur souleve de
nouveau la question du centre et de la périphérie
dans l'écriture de I'histoire de la littérature arabe et
souligne les lacunes qui existent depuis les travaux de
Zaydan et Fahuri, car ces historiographies « n'incluent
pas toutes les contributions littéraires et culturelles
arabes » (p.379). Il appelle donc a la réécriture de
I'histoire de cette littérature « sur une base régionale »
(p- 379), malgré les éléments culturels communs
entre les régions dites arabes, en tenant compte des
particularités culturelles qui, selon lui, ne se limitent
pas uniquement au patrimoine arabo-islamique,
mais incluent également les autres composantes
culturelles et linguistiques qui se sont succédé ou
ont coexisté dans un méme espace géographique.

Pour écrire une histoire compleéte de la litté-
rature tunisienne, l'auteur suggere qu’un tel projet
devrait étre motivé par une « demande institu-
tionnelle et sociale », définie symboliquement par
«I'esprit national » (p.379) et «I'identité culturelle
des Tunisiens » (p. 379).

On voit bien comment, dés le sous-titre de son
livre, Ch. Mabkhout est préoccupé par une vision
identitaire de I'écriture de I'histoire en général et
de I'histoire littéraire en particulier. Or, force est
de constater que toute « demande institutionnelle
et sociale » est nécessairement orientée par des
arriere-plans politiques et idéologiques. Si elle
était prise en compte aujourd’hui dans la réécri-
ture de I'histoire de la littérature tunisienne, cette
«demande » favoriserait sans doute le composant
de la langue arabe sur le plan institutionnel et le
composant islamique sur le plan social. Ce qui ne
correspondrait pas a la vision initiale de I'auteur
pour qui une écriture de I'histoire globale de la
littérature tunisienne ne devrait exclure aucune
de ses composantes linguistiques et culturelles.
En méme temps, lorsqu’il s’agit spécifiquement
de réécrire I'histoire de la littérature «arabe » en
Tunisie, la thése de Ch. Mabkhout se distingue
par une vision qui dépasse la simple limitation
de la littérature arabe aux «liens linguistiques et
culturels » partagés avec le centre (Machrek). Elle
appelle a prendre en compte la « délimitation géo-
graphique » (p. 385) et les particularités culturelles
locales de chaque pays, ou les composantes de la
civilisation arabo-islamique se sont adaptées aux
éléments culturels locaux.

Limportance premieére du livre de Ch. Mabkhout
réside dans son appel a libérer I'historiographie de la
littérature tunisienne de la marginalisation qui lui a

BCAI 39

5

BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I. LANGUE €T UTTERATURE |

été imposée par I'écriture de I'histoire de la littérature
arabe centrée sur le Machrek. Cette vision s'inscrit
dans le contexte culturel maghrébin, qui a connu
ces derniéeres décennies — au Maroc et en Tunisie en
particulier — un intérét croissant pour la littérature
populaire, la langue amazighe et I'héritage hébraique,
en tant quéléments essentiels des composantes lin-
guistiques et culturelles des pays de I'Afrique du Nord.

Une autre importance considérable réside dans
la tentative louable de l'auteur d’examiner I'histo-
riographie littéraire arabe et tunisienne en tant que
pratique a la fois sociale et discursive. En tant que
pratique sociale, elle répond a une vision collective
des agents sociaux et institutionnels et rend légitimes
ou non-légitimes des productions littéraires. En tant
que pratique discursive, elle est un acte énonciatif
doté d'une dimension pragmatique et mobilisant
différents objets discursifs. Comme l'indique a
juste titre Francois Provenzano dans une étude sur
I'historiographie littéraire, «le discours de I'histoire
littéraire s'intégre dans une topologie idéologique
particuliére, qui impose ses thématiques, ses axiolo-
gies, voire aussi son épistémologie'?) ». A cet égard,
et malgré les limites qu'elle présente, la sémiotique
greimassienne employée par Ch. Mabkhout dans
cette étude constitue une approche appropriée pour
appréhender I'historiographie de la littérature arabe.

Miloud Gharrafi

Institut des études transtextuelles
et transculturelles

Université Jean Moulin-Lyon 3

(10) Frangois Provenzano, « Un discours sur le champ,
I'historiographie littéraire », Contextes, N° 1, 2006.
https://doi.org/10.4000/contextes.99 [consulté le 16 juillet 2024].

BCAI 39 6
BCAI 39 (2025) Sukri al-Mabhat [= Chokri Mabkhout]: Mathaf al-adab : al-adab wa al-tarih wa al-huwiyya [Le musée de la littérature. Littérature, histoire et identité],
recensé par Miloud Gharrafi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

