
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 25

 Stephen J. Shoemaker
Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study

Oakland, University of California Press
2022, 370 p.
DOI: https://doi.org/10.1525/luminos.128
ISBN : 9780520389038

Mots -clés  :  Coran,  histo ire ,  compos it ion, 
canonisation, contexte, sources, oralité, mémoire 
collective, chronologie du Coran, antiquité tardive 

Key words :  Qur ’an,  history,  compos i t ion, 
canonization, context, sources, orality, collective 
memory, chronology in the Qur’ān, Late antiquity

L’historien Stephen J. Shoemaker (ci-après SJS) 
propose ici un nouveau modèle, très argumenté, de 
l’histoire de la composition du Coran. Au départ 
spécialiste du christianisme, ce professeur de 
l’université de l’Oregon s’est intéressé à l’histoire des 
débuts de l’islam depuis au moins une vingtaine 
d’années (1) avant le présent ouvrage, lequel fait suite à 
deux monographies remarquées dans ce domaine (2). 
Dans ce qui suit, je vais tenter de décrire ce modèle, 
de résumer les chapitres de l’ouvrage, puis d’avancer 
quelques critiques et questions.

SJS propose, grosso modo, une histoire de la 
composition du Coran articulée comme suit (3). 
Étape 1 : Quelques textes sont rédigés en arabe avant 
l’époque de Mahomet. Étape 2 : Mahomet prêche à 
La Mecque et Médine, lieux peu peuplés et isolés ; 
son milieu de réception local est de culture orale, 
nonliterate (c’est-à-dire n’utilisant globalement que 
fort peu l’écrit). Étape 3 : À la mort de Mahomet, ses 
disciples, dont les armées conquièrent rapidement 
une bonne part du Proche-Orient, se disséminent 
dans diverses « poches » géographiques, et se 
trouvent alors en minorité au milieu d’une majorité 
juive et/ou chrétienne literate (c’est-à-dire utilisant 
davantage la lecture et l’écriture). Ces disciples arabo-
muhammadiens se remémorent et transmettent, 
oralement, l’enseignement dispensé par Mahomet ; 
ce faisant, ils modifient et adaptent ce message sans 

(1) Comme le montre son article « Christmas in the Qurʾān: 
e Qurʾānic Account of Jesus’ Nativity and Palestinian Local 
Tradition. », JSAI 28, 2003, p. 11-39.
(2) The Death of a Prophet. The End of Muhammad’s Life and the 
Beginnings of Islam (2011), et The Apocalypse of Empire. Imperial 
Eschatology in Late Antiquity and Early Islam (2019).
(3) Pour qui souhaite avoir plus de précisions sur le modèle 
proposé par SJS, l’ouvrage est consultable en ligne de manière 
gratuite sous forme d’e-book sur le site web de l’éditeur : https://
doi.org/10.1525/luminos.128.

s’en rendre compte – ce qui est normal, d’après les 
études sur les cultures orales. En effet, du fait de la 
nature de la mémoire humaine, du fait que chaque 
nouvelle déclamation orale de ces textes implique 
une adaptation du contenu à un nouvel auditoire ou 
un nouveau contexte, et, enfin, du fait que les adeptes 
de la communauté muhammadienne se confrontent 
aux cultures juives et chrétiennes et/ou accueillent 
en leur communauté naissante des convertis 
issus de ces cultures, les disciples muhammadiens 
ajoutent et retranchent des éléments au message 
qu’ils attribuent à leur fondateur, le modifient, 
l’enrichissent par des exemples et de nombreuses 
idées issues de la tradition chrétienne, notamment. 
Peu à peu, ils se mettent aussi à prendre des notes 
éparses que l’on peut appeler hypomnēmata (des 
supports de mémoire utilisés dans l’antiquité tardive, 
principalement destinés à aider une personne à se 
souvenir d’un enseignement en vue de l’enseigner 
à son tour, ou à proclamer un discours). Peu à peu, 
cette mise par écrit va générer des textes plus formels, 
qui vont progressivement recevoir une autorité 
d’Écriture sacrée. Mais, dit SJS, la transmission orale 
continue à se faire à cette période ; et ces écrits ne 
cessent de subir des modifications, car ils ne sont pas 
conçus par leurs utilisateurs comme achevés ou fixés : 
il est normal, dans l’esprit de ceux qui les utilisent, de 
les modifier, et de trouver différentes versions d’un 
lieu à un autre, etc. SJS reprend ici des études invitant 
à ne pas imposer nos conceptions (de l’époque 
« post-Gutenberg ») de ce qu’est « un livre », avec 
« son auteur » défini, et qui est diffusé sous forme 
standardisée. Toujours à cette étape 3, ou peut-être 
à l’étape 4, les adeptes muhammadiens introduisent 
également des textes anciennement rédigés en arabe 
avant l’époque de Mahomet (textes de l’étape 1), 
plus ou moins d’origine chrétienne, et dont les clefs 
de compréhension – et même la prononciation de 
certains termes, comme par exemple le nom de 
Jean le Baptiste, Yuḥannā, lu « Yaḥyā » à partir du 
ductus consonantique (4) – ont été perdus. Au total, 
l’ensemble de ces éléments textuels, transmis 
oralement et/ou mis par écrit par les adeptes 
muhammadiens jusqu’à la fin du viie siècle de l’ère 
commune, vont finalement aboutir aux différents 
codex coraniques que la tradition islamique décrit 
comme les « codex des Compagnons », qui sont en fait 
des codex régionaux, produits de chaque « poche » 

(4) Cet exemple, relayé par SJS (p. 235), a été relevé par Patricia 
Crone ; de cette « erreur » de lecture, Yaḥyā deviendra, comme 
on sait, la version islamique du nom de Jean. Cette perte des clefs 
de compréhension expliquerait que, par la suite, certains passages 
du Coran resteront définitivement obscurs pour les mufassirūn.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Stephen J. Shoemaker: Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 26

d’adeptes du mouvement arabo-muhammadien en 
différents lieux de l’empire. Étape 4 : le calife ʿAbd al-
Malik (r. 685-705 ap. J.-C.) et son gouverneur al-Ḥajjāj 
font procéder à la rédaction d’une seule version 
du texte (ce qui rejoint, probablement, le (second) 
maṣāḥif project décrit par Omar Hamdan (5)) à partir 
des hypomnēmata et/ou codex régionaux, version 
qu’ils imposent pour remplacer ceux-ci. Il en résulte 
le Coran canonique. Car seul l’État de l’époque de 
ʿAbd al-Malik a pu avoir suffisamment de pouvoir 
pour imposer cela. SJS ajoute au modèle le fait que 
la Syrie-Palestine a dû jouer un rôle majeur, car le 
dialecte dans lequel le Coran sera finalement rédigé 
présente les traits du dialecte arabe de cette région 
après la conquête (6). Il suppose aussi que les traits 
rhétoriques et stylistiques du Coran sont insérés 
tardivement dans le texte, afin de « coudre entre 
elles » les différentes traditions collectées. 

On peut retenir que selon ce modèle, tout 
d’abord, le Coran en sa version actuelle, ne peut pas 
être constitué des mots exacts prononcés ou transmis 
par Mahomet s’il a été transmis oralement, or selon 
ce modèle, il a justement été transmis oralement 
pendant longtemps ; et les premiers musulmans le 
voyaient comme malléable. Ensuite, que le Coran 
serait composé de trois matières premières textuelles 
modifiées : (a) des éléments de l’enseignement 
de Mahomet au Hedjaz, fort transformés par la 
transmission orale ; (b) des ajouts ou modifications 
nombreux effectuées par les adeptes musulmans 
de manière naturelle entre les années 630 et les 
années 690 (?), ajouts notamment inspirés du 
contexte chrétien ; (c) pour une (petite ?) part, 
quelques textes écrits en arabe bien avant l’époque 
de Mahomet. 

Ainsi, le modèle d’histoire de composition du 
Coran proposé par S.J. Shoemaker diffère radicalement 
de celui utilisé dans une part substantielle des études 
coraniques ou islamologiques contemporaines, celles 
qui privilégient une vision proche de celle portée par 
la vision islamique dominante (7) : l’idée que le Coran 

(5) Omar Hamdan, Studien zur Kanonisierung des Korantextes. 
Al-Ḥasan al-Basṛis̄ Beitrag̈e zur Geschichte des Korans, Wiesbaden, 
2006. 
(6) SJS signale l’hypothèse, exprimée par Pierre Larcher, que le 
qualificatif « ḥijāzī » appliqué à ce dialecte arabe par la tradition 
islamique signifie en fait « coranique » (p. 135).
(7) Vision islamique qui voit très généralement le Coran non 
seulement comme révélé par Dieu, mais également comme 
préservé par Dieu de toute altération lors de sa transmission 
jusqu’à nos jours – c’est-à-dire un texte vu comme permettant 
l’accès du croyant à la parole divine transmise mot pour mot. 
Il est évident que la perspective universitaire adoptée dans le 
cadre des études coraniques académiques, perspective qui est 

retracerait de façon relativement fidèle la prédication 
effective de Mahomet à La Mecque puis à Médine, 
transmise par oral puis mise par écrit au plus tard à 
l’époque de ʿUthmān (r. 644-656). Le modèle de SJS 
rejoint, dans ce même champ, les visions des partisans 
d’une approche plus historienne et critique.

Comment S.J. Shoemaker est-il parvenu à son 
modèle spécifique sur la composition, rédaction et 
canonisation du Coran ? Il expose cela de manière 
relativement systématique, explorant, en neuf 
chapitres très détaillés, d’une part des éléments qui 
pourraient constituer des objections à son modèle 
afin de les réfuter – ou, d’un autre point de vue, des 
éléments dont l’aspect problématique l’amènent à 
refuser le modèle traditionnel – (chapitres 1, 3, 4, 
6 surtout), et d’autre part les éléments qui sous-
tendent son modèle (chapitres 2, 5, 7, 8, 9 surtout). 
Le chapitre 1 rappelle que les traditions islamiques 
contiennent des récits divers de l’histoire première 
du Coran, et développe – comme Guillaume Dye (8) – 
une critique du « paradigme nöldeko-schwallien », 
c’est-à-dire les hypothèses sur l’histoire du texte 
coranique posées, en partie à partir des données de 
la tradition musulmane majoritaire, par l’orientaliste 
Theodor Nöldeke en 1860 (et F. Schwally à sa suite) (9), 
hypothèses qui ont fortement influencé les études 
coraniques. Le chapitre 2 aborde ce que les sources 
les plus anciennes disent à propos du Coran – et la 
relative absence de celui-ci dans les sources du premier 
siècle de l’islam – et la probable intervention du calife 
ʿAbd al-Malik. Le chapitre 3, très technique, montre 
que la datation des manuscrits au carbone 14 pose 
un certain nombre de problèmes – dont l’étalonnage 
des mesures –, ce qui la rend globalement inopérante 
pour ce qui concerne le Proche-Orient et l’Arabie 

tant celle de l’ouvrage étudié que de ce présent compte-rendu, 
est située sur un tout autre plan, et ne cherche pas à imposer 
ses conclusions à ce qui relève de la foi. Comme le précise 
S.J. Shoemaker : « Laissez-moi être bien clair dès le début (…), sur 
le fait que je n’ai l’intention de proposer, dans ce livre, aucune 
sorte de « vérité » finale à propos du Coran et de sa signification. 
Ce que j’offre est simplement une perspective sur le Coran tel 
que vu par un historien des religions, plutôt que par un croyant 
musulman (…) » (p. 3 ; ma traduction). 
(8) Cf. Guillaume Dye, « XVIII. Le corpus coranique : contexte 
et composition », in Mohammad Ali Amir-Moezzi & Guillaume 
Dye (dirs.), Le Coran des historiens, Paris, 2019, vol. 1., p. 733-845, 
ici p. 743 sq. Republié dans M. Ali. Amir-Moezzi et G. Dye (dirs.), 
Histoire du Coran. Contexte, origine, rédaction, Paris, 2022. G. Dye 
et S.J. Shoemaker partagent un certain nombre de théories sur 
le Coran.
(9) Theodor Nöldeke,  Geschichte des Qorans, Göttingen, 1860. 
Révisée par Friedrich Schwally, Gotthelf Bergsträsser, Otto Pretzl, 
Leipzig, 1909-1938. Traduction anglaise : The History of the Qur’an, 
Leyde, 2013.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Stephen J. Shoemaker: Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 27

des vie-viie siècles, et donc pour la datation précise 
des plus anciens manuscrits coraniques. SJS discute 
des cas des plus connus de ces manuscrits, tels le 
palimpseste de Sanaa (p. 73 sq.) et les manuscrits de 
Birmingham et de Tübingen (p. 78 sq.). Le chapitre 4 
utilise diverses études, dont celles de Patricia Crone, 
afin d’établir que le Hedjaz était une région isolée, 
pauvre, que La Mecque et Yathrib, peu peuplées, 
n’étaient en aucun cas de grands centres de transit 
pour caravanes, et que l’on n’a pas de preuves que 
La Mecque ait abrité un lieu de pèlerinage majeur. 
Le chapitre 5 renchérit en établissant le Hedjaz 
comme région de culture nonliterate, orale. Il explore 
aussi la question de l’identité du dialecte du Coran. 
Les chapitres 6 et 7 s’appuient sur des études de la 
mémoire, des sociétés orales, du rapport oralité/
écriture, de la constitution d’une mémoire collective 
(dont, entre autres, celles de Maurice Halbwachs 
et de Jack Goody), pour essayer de saisir comment 
les adeptes du mouvement muhammadien ont 
pu transmettre le message qu’ils ont hérité de leur 
fondateur. Un des points saillants est que selon 
des études sur les sociétés orales, la mémoire 
humaine dans ces sociétés n’est pas plus fiable, pour 
transmettre un texte mot-à-mot, que dans un cadre 
de société literate. Le chapitre 8 s’appuie sur des 
études de la transmission et composition orale/
écrite de traditions (dont celles de Werner Kelber, 
Jan Assmann, Joseph Witztum), et, de manière serrée, 
sur celles d’Eva Mroczek, Matthew Larsen et Chris 
Keith sur l’histoire de la composition des Évangiles. 
Ce chapitre 8 précise le modèle de SJS, et le chapitre 9 

– qui articule notamment des idées de P. Crone ou 
G. Dye avec d’anciens travaux de SJS – le renforce. 
La conclusion défend le modèle et dénonce d’autres 
travaux comme étant « protectionnistes » (p. 261), 
c’est-à-dire cherchant à protéger le Coran des rigueurs 
de l’analyse historico-critique. Le tout est complété 
par 38 pages de notes qu’on aurait préféré trouver 
en bas de page, par une excellente bibliographie à 
laquelle il manque toutefois les travaux de certains 
philologues (cf. ci-après), et par un index des noms 
propres et concepts.

Quelques questions et critiques, maintenant. 
Globalement, l’ouvrage, bien construit, mobilise de 
nombreuses études, y compris récentes, dans des 
domaines divers. L’argumentation, qui satisfait aux 
critères académiques, est serrée et précise, même si 
elle peut être discutée – un certain nombre de points 
soulèveront une certaine contestation, c’est évident – 
et si certaines questions sont peut-être éludées 
(cf. ci-après). On sent régulièrement la passion 
de l’auteur et son désir de défendre son modèle. 
Une certaine lourdeur apparaît parfois du fait de 

répétitions, nombreuses en début et fin de chapitres, 
le nouveau modèle d’histoire de composition du 
Coran y étant régulièrement réexposé (chaque 
chapitre en étudiant une composante). 

Ma première et principale interrogation porte 
sur l’articulation de ce modèle avec le contenu et la 
forme du texte coranique canonique tel que transmis 
jusqu’à nous : à quelle étape précise, et où, telle ou 
telle partie du texte a pu être pensée, énoncée, mise 
par écrit, modifiée, insérée dans l’ensemble ? SJS n’y 
répond pas ou peu (il évoque quelques exemples), 
car il s’agit là d’un travail tout à fait considérable, 
qui ne saurait être effectué individuellement. Mais 
la question se pose indéniablement, presque à 
chaque page. Une plus grande prise en compte 
des travaux des philologues coranistes (les études 
littéraires, rhétoriques, argumentatives, lexicales, 
de structure, etc.) (10) permettrait d’avancer en ce 
sens, et d’infirmer, confirmer ou affiner le modèle 
présenté. Ceci, sur plusieurs points. Tout d’abord (a.), 
SJS évoque à raison ce qu’il appelle (avec d’autres) 
« la question synoptique » du Coran (p. 214-222), 
à savoir l’existence de passages parallèles dans le 
Coran ; il explique ce phénomène par le fait que, 
lorsque, vers la fin du viie s., différentes notes écrites 
dans différentes régions auraient été rassemblées, 
les scribes n’auraient pas fusionné en un seul texte 
les morceaux parlant d’un même sujet (par exemple, 
le récit de l’histoire de tel ou tel prophète), mais les 
auraient insérés, ce qui aurait engendré des parallèles 
dans le texte. Or il est dommage que SJS n’ait pas 
inclus dans sa réflexion l’article de Devin Stewart 
sur la méthodologie de John Wansbrough (11) qui 
porte précisément sur ces questions (et qui reprend 
lui aussi l’exemple de Wansbrough sur le prophète 
Shuʿayb), et argue au contraire que si les récits 
concernant Shuʿayb sont différents, c’est qu’ils ont 
été sciemment adaptés par le ou les auteur(s) à la 
thématique de la sourate-sermon dans laquelle ils 
ont été insérés : certains points du récit sur Shuʿayb 
sont mis en avant pour des besoins parénétiques, 
quand d’autres sont minimisés ou ignorés. Les récits 
peuvent avoir été aussi adaptés à la forme de la 
sourate, comme le suggèrent entre autres Richard Bell, 
ou, plus récemment, G. Dye. On gagnerait à intégrer 

(10) On pense à des travaux absents comme ceux de George 
Archer, Mehdi Azaiez, Johanne Christiansen, Salwa El-Awa, 
Geneviève Gobillot, Rosalind Gwynne, omas Hoffmann, 
Marianna Klar, Daniel Madigan, Paul Neuenkirchen, Walid Saleh, 
Nora Schmid, Devin Stewart, Shawkat Toorawa, etc. 
(11) Devin J. Stewart, “Wansbrough, Bultmann, and the Theory 
of Variant Traditions in the Qurʾān”, in Angelika Neuwirth et 
Michael A. Sells (éds.), Qurʾānic Studies Today, Abdingdon/New 
York, 2016, p. 17-51. L’ouvrage est pourtant cité en bibliographie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Stephen J. Shoemaker: Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 28

ce genre d’études à la réflexion. (b.) Il en est de même 
pour les études (12) qui visent à établir la structure du 
texte, et/ou à discerner les strates de composition 
du texte, cherchant par exemple les marqueurs de 
transition – qui pourraient bien être ceux ayant 
servi à « coudre ensemble » divers morceaux au sein 
d’une même sourate, dont parle SJS. Un exemple de 
questionnement qu’elles apporteraient est : les scribes 
qui ont rassemblé le Coran se sont-ils conformés à des 
règles précises en matière de construction du texte (13), 
et si oui, pourquoi ? (c.) Il en est de même pour la 
question de l’insertion d’éléments stylistiques dans 
le texte coranique : SJS semble penser que ceux-ci 
ont été ajoutés tout à la fin, mais leur omniprésence, 
mise en avant par ce type d’études, suggère plutôt 
que leur ajout a eu lieu lors d’un travail conséquent 
d’agencement du texte.

Ma seconde critique porte sur la durée de la 
transmission orale. S.J. Shoemaker insiste sur le fait 
que le Coran aurait fait l’objet d’une longue trans-
mission orale, entre la mort de Mahomet et la fin du 
viie siècle : en cela il s’oppose, par exemple, à N. Sinai 
qui plaide pour une fixation du ductus consonantique 
à l’époque de ʿUthmān ou même avant (14). Puis SJS 
démontre, notamment au fil des chapitres 6 et 7, que 
cette transmission orale engendre nécessairement 
de multiples changements du contenu. Or selon SJS, 
cette transmission orale se fait en différents lieux, là 
où habitent les adeptes muhammadiens. Dès lors, 
on imagine le « Coran », à cette étape 3, comme 
un ensemble de textes très divers, dont la forme 
(et même le contenu) dépendrait de chacun de ses 
transmetteurs/énonciateurs, en une grande diversité 
de lieux : au fond, le « Coran » serait à cette étape 
un genre littéraire plutôt qu’un texte. Comment ces 
textes peuvent-ils alors avoir été identifiés, une fois 
mis par écrit sous forme de notes, comme consti-
tuant un même et unique texte ? Certes, la volonté 
politique d’en faire un texte unique, en étape 4, a pu 
suffire à cela. Mais paradoxalement, l’insistance de 
SJS sur le peu de fiabilité des transmissions orales 
sur plusieurs décennies peut mener le lecteur à 

(12) Signalons à ce sujet l’ouvrage collectif dirigé par Marianna 
Klar, Structural Dividers in the Qur’an, paru en 2021, probablement 
trop tardivement pour être intégré.
(13) Par exemple des règles caractéristiques de la rédaction 
de textes sacrés en langues sémitiques, cf. Michel Cuypers, 
La composition du Coran. Naẓm al-Qurʾān, Pendé (France), 2012.
(14) Nicolai Sinai, « When did the consonantal skeleton of 
the Quran reach closure? Part I », BSOAS 2014, Vol. 77 No. 2, 
p. 273-292, et « When did the consonantal skeleton of the Quran 
reach closure? Part II », BSOAS 2014, Vol. 77 No. 3, p. 509-521.

se demander si la transmission du Coran n’est pas 
passée par l’écrit bien plus tôt que ne le suppose le 
modèle. D’ailleurs, dans les derniers chapitres, SJS 
insiste davantage sur l’existence d’une mise par écrit 
(sous forme de notes) en étape 3, parallèlement à la 
transmission orale.

Enfin, on sent un flottement sur la question de(s) 
lieu(x) géographique(s) des étapes 3 et 4 (et 1), mais 
cette hésitation est probablement préférable à une 
affirmation qui aurait été insuffisamment fondée, 
le travail à réaliser pour l’établir s’avérant colossal. 
Notons aussi que le zoroastrisme est très peu présent 
dans le modèle.

Au total, la présentation de ce modèle de 
composition du Coran par S.J. Shoemaker, même 
si celui-ci soulève des questions, peut être vue 
comme une ouverture, une invitation à regarder 
le texte coranique d’une manière, pour beaucoup 
ou pour certains, inhabituelle (15). C’est l’intérêt 
principal de l’ouvrage, et il vaut la peine d’ouvrir nos 
connaissances du Coran à ces hypothèses, de réfléchir 
à leur possibilité et à leurs conséquences, quelle que 
soit la position que l’on adoptera à leur sujet, en toute 
liberté académique.

Anne-Sylvie Boisliveau
Maître de conférences

Université de Strasbourg

(15) Ainsi peut-on être pris de vertige en envisageant, par 
exemple, que la période dite « médinoise » puisse correspondre 
à l’étape 4 – sous ʿAbd al-Malik –, les « deux dernières périodes 
mecquoises » (délimitées par T. Nöldeke) à l’étape 3 dans les 
villes conquises, et la « première période mecquoise » à l’étape 1, 
soit longtemps avant Mahomet ? SJS n’énonce pas une telle 
possibilité dans son ouvrage, mais là encore, la question se pose 
au philologue à la lecture de ses hypothèses – et engendrerait 
de multiples nouvelles interrogations.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Stephen J. Shoemaker: Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


