
 BCAI 38 99

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

 Nasser Rabbat
Writing Egypt. 
Al-Maqrizi and his Historical Project

Edinburgh, Edinburgh University Press
2023, 332 p. 
ISBN : 9781399502825

Mots-clés : al-Maqrīzī, Khiṭaṭ, Égypte, Mamelouk, 
histoire urbaine, orientalisme

Keywords: al-Maqrīzī, Khiṭaṭ, Egypt , Mamluk, 
Urban History, Orientalism

Dans un exercice désormais topique de l’édition 
états-unienne en sciences sociales (de plus en plus 
répandu en France), l’auteur ouvre – et souvent 
conclut – son propos en se situant par rapport 
à son objet. Dans la préface et la conclusion de 
Writing Egypt. Al-Maqrizi and his Historical Project, 
Nasser Rabbat, professeur d’architecture islamique 
à la chaire Aga Khan du Massachusetts Institute 
of Technology, ne déroge pas à la règle (ci-après 
N. R. ou l’Auteur). Revenant sur sa genèse, il explique 
que l’idée de ce livre germa en 1997-1998 mais que 
son chantier ne démarra véritablement qu’en 2002, 
lorsque Mahmoud al-Jalili publia un manuscrit 
complet du dictionnaire biographique d’al-Maqrīzī, 
Durar al-ʿuqūd al-farīda fī-tarājim al-aʿyān al-mufīda, 
trésor familial jusqu’ici inconnu du monde de la 
recherche. N. R. portant l’ambition de faire une 
biographie intellectuelle d’al-Maqrīzī, estimait ne 
pas pouvoir s’appuyer uniquement sur les notices 
biographiques des autres historiens mamelouks. En 
effet, cela aurait eu pour conséquence un traitement 
de surface, principalement à travers le regard 
des autres. Or, comme dans le cas de l’immense 
dictionnaire biographique niché au cœur des Masālik, 
l’encyclopédie d’al-ʿUmarī (m. 1349), al-Maqrīzī 
croqua la vie de ses contemporains. Ayant eu des 
relations plus ou moins étroites avec un nombre 
significatif d’entre eux, les notices de ses Durar 
livrent des informations de première main sur la 
vie d’al-Maqrīzī qui se raconte ainsi lui-même. Pour 
N. R., avec l’édition des Durar, les conditions étaient 
enfin réunies pour tenter de s’immiscer dans l’esprit 
d’al-Maqrīzī. 

À l’heure du « publish or perish » qui transforme 
profondément les pratiques académiques et leur 
production, on mesure ici tout l’intérêt pour la 
science et l’histoire de disposer du confort de faire 
murir un tel livre sur plus de deux décennies. Avant 
de discuter du fond, un mot sur l’objet. Je sais gré 
aux Presses de l’Université d’Edinburgh de rester 

attachées à un modèle de livre d’histoire qui m’est 
cher. C’est en fait deux livres en un qui sont proposés. 
Le premier, dans un style agréable et de haute tenue, 
se lit assez rapidement au cours des 287 pages de 
texte malgré sa densité. Le second prend en compte 
les notes, positionnées en bas de page et non en 
fin d’ouvrage, qui sont absolument considérables 
et représentent véritablement une moitié du livre. 
« Shout out » à la page 208 qui est – presque – 
entièrement une note de bas de page. Point d’ironie 
dans mon propos car les notes procurent un véritable 
plaisir au lecteur-historien que je suis. Elles révèlent 
surtout l’immense assise bibliographique qui sous-
tend l’entreprise. Writing Egypt est ainsi faussement 
synthétique dans la mesure où la majorité des 
notes ouvre sur un débat historiographique en lien 
avec al-Maqrīzī, l’historiographie mamelouke ou 
l’histoire de l’islam en général. Cette mise en abyme 
des partis pris de l’Auteur dans l’appareil critique 
témoigne d’une érudition sans vanité qui expose avec 
honnêteté les différents points de vue contradictoires 
d’une question. 

Une solide érudition est, en effet, la condition 
préalable pour envisager une biographie intellectuelle 
d’al-Maqrīzī. À priori, c’est-à-dire avant lecture, on se 
demande bien ce que N. R. pourrait dire de plus – ou 
de neuf – sur l’historien égyptien après l’immense 
et impressionnante offensive éditoriale lancée par 
Frédéric Bauden au début des années 2000 à partir 
de manuscrits holographes et la création chez Brill de 
la Bibliotheca Maqriziana qui prévoit une réédition 
critique des œuvres complètes d’al-Maqrīzī. l’Auteur 
n’évite pas le débat, au contraire, et engage un vrai 
dialogue scientifique avec l’œuvre de F. Bauden 
dont il ne partage pas certaines des conclusions. 
Un autre point fort est la présence notable d’études 
publiées en langue arabe, qui sont mobilisées pour la 
réflexion. Les études islamiques menées en contexte 
académique occidental pèchent souvent sur ce 
point, ce qui est justement souligné par N. R. dans 
le dernier chapitre de son livre. L’historiographie en 
langues européennes ignore la plupart du temps 
l’historiographie d’expression arabe, et c’est là le 
principal grief du procès en orientalisme de la seconde 
envers la première. Writing Egypt développe ainsi sa 
réflexion à partir d’une bibliothèque francophone, 
anglophone, arabophone voire germanophone, 
le livre offrant sans doute la bibliographie la plus 
complète à ce jour sur al-Maqrīzī. 

La préface annonce la première biographie 
intellectuelle d’al-Maqrīzī ce qui est quelque peu 
trompeur si l’on comprend biographie au sens 
habituel, car le livre prend une trajectoire inattendue 
au gré des pages. Il est vrai que la première partie 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Nasser Rabbat: Writing Egypt. Al‑Maqrizi and his Historical Project, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 100

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

(The Life of al-Maqrizi) est une véritable étude 
biographique (chapitre 1 : The Formative Years ; 
chapitre 2 : Career, Moral Crisis, and Withdrawal). 
Mais à partir de la deuxième partie (The Writings of 
al-Maqrizi) et jusqu’à la fin, un basculement s’opère 
dans le troisième chapitre (Harvest of a Lifetime) : 
ce sont les Khiṭaṭ, opus magnum d’al-Maqrīzī, qui 
sont sur le devant de la scène (chapitres 4, 5, 6). Là 
est toute l’originalité de la thèse offerte par Writing 
Egypt. C’est par une réflexion poussée sur cette 
immense histoire urbaine du Caire et de l’Égypte 
que l’on pourrait dessiner en creux, mais de manière 
décisive, le portrait intellectuel et le projet historique 
d’al-Maqrīzī. Chez l’historien égyptien, l’histoire 
de la ville et de sa ruine sont en réalité le substrat 
à une critique éthique et morale du politique et 
à la mise en avant d’un idéal. À l’instar de l’œuvre 
d’Ibn Khaldūn qui fut un modèle et un maître pour 
al-Maqrīzī, il y aurait donc dans l’œuvre du dernier 
quelque chose d’une philosophie de l’histoire, même 
si N. R. n’emploie pas cette expression, c’est-à-dire 
une dimension réflexive et théorique structurante 
que l’on ne trouve pas chez la plupart des annalistes 
et biographes d’époque mamelouke. 

Architecte et historien de l’architecture et de 
l’urbanisme islamique, l’on pourrait voir dans cette 
idée une volonté consciente ou inconsciente de 
l’Auteur à surdéterminer les Khiṭaṭ comme clef de 
lecture d’un projet historique pourtant beaucoup 
plus divers thématiquement et qui ne se limite 
pas à cette œuvre. Toutefois, N. R. est aussi un 
spécialiste de l’orientalisme, du colonialisme et 
de leurs représentations. La troisième et dernière 
partie du livre (The Afterlife of al-Maqrizi’s Writing) 
inscrit la réflexion dans le temps long et considère 
la réception de son œuvre en deux temps, par 
l’orientalisme (chapitre 5 Al-Maqrizi and the 
Orientalists) et par la société égyptienne à partir du 
xixe siècle (chapitre 6 Reading al-Maqrizi in Modern 
Egypt). Il ressort que ce sont bien les Khiṭaṭ qui ont 
aimanté, pour diverses raisons, le désir des savants 
ottomans, des orientalistes européens de toutes 
générations, ou encore des hommes politiques, de 
lettres et d’histoire égyptiens. Si al-Maqrīzī inspire un 
renouveau du genre des Khiṭaṭ au xixe siècle et infuse 
à partir de là maintes représentations en Égypte, 
c’est surtout, au final, comme penseur de la Crise 
(urbaine, économique, morale, etc.) et des moments 
de ruptures dans l’Histoire qu’il est convoqué. 

Un autre aspect mis en avant pour expliquer la 
fascination qu’exerce cette œuvre unique en Égypte 
depuis des siècles est son patriotisme (chapitre 4 : The 
Khitat : History and Belonging, p. 175 et infra). L’Auteur 
émet quelques réserves au moment d’employer 

ce mot par peur de l’anachronisme. Toutefois, la 
notion de « patriotisme municipal » est usitée 
de longue date dans l’historiographie de l’Empire 
romain ou du municipalisme européen médiéval. 
Alexis de Tocqueville s’y réfère par exemple dans 
son célèbre L’Ancien régime et la Révolution (1856) 
vantant ce « patriotisme municipal qui a fait tant 
de merveilles dans le Moyen Âge », mais j’ignore 
s’il est le premier ou quand l’expression fit son 
apparition (1). Si les sentiments d’al-Maqrīzī furent 
donc loin d’être un cas isolé dans les siècles passés, 
son effort encyclopédique pour documenter la 
cité de son cœur en fait certainement le parangon 
du patriotisme municipal médiéval en contexte 
islamique. Il n’est donc pas étonnant que ces passions 
fussent appropriées, retravaillées et exploitées dans le 
contexte du nationalisme égyptien comme le montre 
N. R. dans le dernier chapitre. 

En replaçant al-Maqrīzī dans le contexte 
égyptien, N. R. montre à quel point ses Khiṭaṭ sont 
regardées comme un terminus post quem du rapport 
si particulier des Cairotes à cette ville-monde qu’est 
Le Caire, théâtre de superpositions et juxtapositions 
diachroniques vertigineuses et hypnotiques. Loin des 
travaux académiques récents qui ont vilipendé sa 
méthode de travail et son intégrité, cette perspective 
égyptienne vient nuancer l’occidentalocentrisme 
d’une recherche qui conçoit parfois les débats à partir 
d’un questionnaire encore marqué par les principes 
de l’école Méthodique (critique interne/externe 
du document, question d’authenticité, etc.). À ce 
titre, le chapitre 5, Al-Maqrizi and the Orientalists, 
qui englobe la recherche occidentale du xxie siècle 
et donc l’intègre à la séquence historique – ici 
ininterrompue – de l’orientalisme, est en parfaite 
adéquation avec la vision du monde universitaire 
égyptien qui « nous » perçoit comme et « nous » 
nomme encore souvent aujourd’hui « orientalistes ». 
Il serait intéressant de demander à N. R. s’il se 
considère également comme étant un représentant 
de ce mouvement intellectuel qui a connu maintes 
évolutions épistémiques à travers le temps. 

Writing Egypt  est  ainsi une b iographie 
intellectuelle d’al-Maqrīzī multi-située dans le temps 
et dans l’espace. D’abord plutôt classique à partir 
des documents médiévaux, mais en proposant une 
plongée dans la psyché de l’historien égyptien, elle 
se poursuit dans une anatomie poussée des Khiṭaṭ, 
qui constitueraient donc disais-je la clef de lecture 
qui manquait jusqu’ici pour donner sens à l’effort 
intellectuel de leur auteur. La dernière partie, qui 

(1) Alexis de Tocqueville, L’Ancien régime et la Révolution, Paris, 
Michel Lévy Frères Libraires Éditeurs, 1856, p. 70.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Nasser Rabbat: Writing Egypt. Al‑Maqrizi and his Historical Project, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 101

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

invite à une introspection personnelle et collective, 
achève ce voyage en prolongeant la réception de 
l’œuvre jusqu’à nos jours, réception qui oriente et 
conditionne fortement le regard que nous pouvons 
porter sur al-Maqrīzī. Le livre est sans doute d’ores 
et déjà la meilleure synthèse sur la question, et 
si nombre de mameloukisants ne partageront 
sûrement pas certaines conclusions, Writing Egypt 
sera en tout cas incontournable pour quiconque 
désire étudier al-Maqrīzī et ses œuvres. Toutefois, 
l’exhaustivité ne peut être ici qu’un idéal vers 
lequel tendre. La foisonnante activité de recherche 
autour d’al-Maqrīzī apportera sûrement d’autres 
découvertes majeures ou entrainera la révision de 
certaines démonstrations. N. R. reconnaît lui-même 
en conclusion (In the Guise of a Conclusion: Becoming 
the Greatest Historian of Egypt) que de nombreuses 
zones d’ombres subsistent dans la vie d’al-Maqrīzī à 
l’issue de cette plongée dans la documentation. 

C’est de ces zones d’ombre que j’aimerais 
discuter à présent. Un aspect de la vie d’al-Maqrīzī 
aurait mérité de faire l’objet d’une plus grande 
considération et aurait pu illustrer sa pratique du 
Caire. Il touche en réalité à un phénomène plus 
profond que j’ai rencontré dans l’historiographie 
mameloukisante au cours de mes recherches et qui 
m’a rappelé le titre d’un article de Bernard Lepetit, 
« L’histoire prend-t-elle les acteurs au sérieux (2) ? ». 
Il s’agit du rapport d’al-Maqrīzī au surnaturel et 
plus généralement la dimension mystique de l’islam, 
les deux étant souvent liés. Al-Maqrīzī semble s’y 
remettre soit de manière conjoncturelle (deuil, 
détresse, revers de fortune, p. 112 par exemple), soit 
en raison d’une « naïveté sans équivoque » (p. 285-
86). Cette dernière considération, dans les toutes 
dernières lignes du livre, est la plus curieuse, car 
derrière un jugement de valeur que laisse échapper 
un historien se cache généralement une explication 
historique qu’il n’a pas pris la peine de chercher. On 
ne peut pourtant pas reprocher à N. R. d’une manière 
générale de ne pas prendre al-Maqrīzī au sérieux.

Il semble néanmoins y avoir, dans l’économie 
du récit, une petite tension irrésolue chez al-Maqrīzī 
entre son statut de ʿālim sunnite, transfuge du 
zāhirisme vers le chafiisme égyptien, visant les 
positions d’enseignement ou les offices, et son 
penchant pour l’aspect moins normatif et plus 
spirituel de la foi. L’opposition entre savants et soufis, 
fuqahāʾ et fuqarāʾ, est dénoncée comme artificielle 
depuis les années 1990 au moins dans les études, 
sans que ces dernières ne mettent véritablement en 

(2) Bernard Lepetit, « L’histoire prend-t-elle les acteurs au 
sérieux ? », Espaces Temps, 59-61, 1995, p. 112-122.

pratique ce que cela implique. Pourtant, à l’époque 
mamelouke, dans un contexte où les voies soufies 
(ṭuruq) étaient en plein essor mais n’avaient pas 
encore imposé leur monopole sur l’islam mystique, 
presque tous les savants étaient également soufis 
ou entretenaient un rapport plus ou moins étroits 
à l’islam mystique. Il est donc étonnant que cette 
facette de la vie d’al-Maqrīzī soit traitée d’un point 
de vue qui parait parfois anecdotique et non du 
point de vue de la croyance pure, ce qui impliquerait 
effectivement de le prendre au sérieux et d’ajouter 
une couche supplémentaire à un portrait intellectuel 
déjà épais. 

À ce titre, l’étude aurait bénéficié d’exploiter les 
Khiṭaṭ de la même manière que les Durar al-ʿuqūd, 
c’est-à-dire comme espace textuel où al-Maqrīzī 
glisse des informations uniques sur lui-même. 
En tant que spécialiste de l’Afrique de l’Ouest 
médiévale, j’ai souvent rencontré al-Maqrīzī et ses 
œuvres au cours de mes recherches. Il est l’un des 
historiens mamelouks qui a prêté le plus attention 
aux musulmans noirs du Sahel qui vivaient au 
Caire, y portant la nisba al-Takrūrī, et à l’histoire 
des territoires dont ils étaient originaires. Or, la plus 
grande communauté de musulmans Takrūrī-s se 
trouvait dans la Qarāfa, nécropole-ville au sud de 
la citadelle, terre de saints et principal réservoir de 
sacralité de la ville du Caire au Moyen Âge. Al-Maqrīzī 
se rendait à la Qarāfa, auprès de ses saints et de 
ses muʿtaqad-s (saints vivants) qui faisaient l’objet 
d’une immense vénération et de nombreuses visites 
pieuses (ziyārāt) de la part de tous les niveaux de 
la population. Fondé à l’époque fatimide comme 
jumelle d’al-Azhar, le Jāmiʿ al-Awliyāʾ (mosquée des 
Saints) – anciennement Jāmiʿ al-Qarāfa – était habité 
et dirigé par les Takrūrī-s dans la deuxième moitié 
du xive siècle. Al-Maqrīzī précise qu’il la fréquentait 
avant les événements de 1403 qui entrainèrent sa 
fermeture sauf certains vendredis, puis sa ruine 
rapide par la suite. Il fit également au moins une 
visite pieuse auprès du ravi en Dieu (majdhūb) le 
muʿtaqad Rāshid al-Takrūrī (m. 1394) qui avait élu 
domicile dans le Jāmiʿ Rāshida au sud de la grande 
Qarāfa et en bordure de Fusṭāṭ. 

Al-Maqrīzī (1364-1442) fréquenta donc jeune 
(avant ses trente ans) la Qarāfa, espace par excellence 
de l’islam mystique, ce qui dénote une disposition 
personnelle, « structurelle » plutôt que conjoncturelle 
(i.e. au gré des épreuves personnelles). La Qarāfa est 
sans doute l’un des espaces urbains du grand Caire 
le plus détaillé dans les Khiṭaṭ, signe supplémentaire 
qu’al-Maqrīzī en avait une connaissance intime. Il lisait 
également la littérature des kutub al-ziyāra attachés 
à la nécropole mais ne s’appuie pas uniquement sur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Nasser Rabbat: Writing Egypt. Al‑Maqrizi and his Historical Project, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 102

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

celle-ci. Il ajoute notamment à la liste canonique des 
Sept saints les plus visités de la nécropole, le circuit 
favori à la Qarāfa qui s’institutionnalisa sous le règne 
du sultan ayyubide al-Kāmil (r. 1218-1238), deux 
nouvelles listes complémentaires et concurrentes de 
Sept saints qui avaient émergé de son temps, listes 
que l’on ne trouve pas ailleurs à ma connaissance. 

Al-Maqrīzī n’était pas le seul savant à entretenir 
une relation particulière avec la Qarāfa dans la 
mesure où, comme je le disais, elle occupait une 
place importante dans le paysage spirituel cairote. 
D’autres grands polygraphes reconnus comme des 
contributeurs majeurs aux sciences islamiques et 
ayant porté le titre de « cheikh de l’islam » comme 
Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī (1372-1449) ou Jalāl al-Dīn 
al-Suyūṭī (1445-1505), tous deux enterrés dans la 
nécropole, incarnent cette porosité de l’époque entre 
islam normatif et mystique. Ibn Ḥajar se trouvait dans 
la Qarāfa en 1430 lors du terrible épisode de peste qui 
entraina la tombée en ruine irréversible de la grande 
Qarāfa et en livre une description terrifiante. De son 
côté, al-Suyūṭī s’est imposé comme le principal « pôle 
de science » de la fin du Moyen Âge, sa renommée 
s’étendant dans tout le monde islamique. Or, quand 
il fait l’objet d’études, on retient souvent l’homme 
de science ou ses tribulations politiques mais l’on 
ignore souvent le fait qu’il était considéré comme un 
saint majeur (3). Son mausolée, à l’entrée de la petite 
Qarāfa, fait d’ailleurs toujours l’objet de visites pieuses 
aujourd’hui. Il existait donc une grande ambivalence 
chez certains ulémas vis-à-vis de l’islam mystique et 
de ses spécificités cultuelles, puisqu’ils pouvaient 
en effet parfois condamner ou dénoncer les dérives 
liées au culte des saints ou aux pratiques soufies tout 
en effectuant eux-mêmes des visites pieuses ou des 
séances de type ḥaḍra ou samāʿ comme le reste de 
leurs contemporains. 

Sans avoir effectué ce travail au-delà de la 
Qarāfa, je ne peux qu’émettre une hypothèse sur le 
fait qu’al-Maqrīzī dévoile dans ses Khiṭaṭ d’autres 
lieux qu’il a fréquentés et documentés lui-même, en 
amoureux de sa ville. Une telle section contrasterait 
avec l’image de reclus qui est parfois donné de 
lui au point d’imaginer qu’il composa ses œuvres 
dans la tour d’ivoire qu’il s’était construite, ce qui 
expliquerait notamment pourquoi il aurait eu besoin 

(3) « Al-Suyuti as a Sufi » est le court chapitre 1 (écrit par 
Éric Geoffroy) de la monographie collective consacrée au savant 
où son éventuelle sainteté est posée sous forme de question 
(5 pages sur 258 de texte). Antonella Ghersetti, Al-Suyūṭī, a 
Polymath of the Mamlūk Period, Proceedings of the themed day of 
the First Conference of the School of Mamlūk Studies (Ca’ Foscari 
University, Venice, June 23, 2014), Leiden, Brill, 2017.

de s’approprier les notes de son voisin pour avoir du 
matériel à exploiter. Entre 1347 et 1403, dates qui 
correspondent à deux épidémies meurtrières de la 
peste, des collines de décombres et de ruines (kīmān) 
apparurent dans la grande Qarāfa. La nécropole 
fut sans doute un poste d’observation privilégié de 
la formation accélérée de la ruine. Le processus de 
déliquescence urbaine était presque visible à l’œil 
nu, comme al-Maqrīzī en rend compte puisqu’il put 
constater entre deux visites des abandons ou des 
dégradations. Sa carrière et ses fonctions l’amenèrent, 
certes, à avoir une connaissance intime de la ville 
et de son fonctionnement mais la manière dont il 
pratiquait sa religion, qui fut donc protéiforme, et 
ses déambulations dans la ville furent sans doute 
tout aussi déterminantes. 

Une certaine dilection pour les saints, dont les 
hagiographies sont très présentes dans les Khiṭaṭ, 
et le rôle de la Qarāfa dans son développement 
intellectuel et spirituel, voici deux motifs absents 
du livre qui pourraient potentiellement éclairer 
quelques zones d’ombre de la première partie de 
la vie d’al-Maqrīzī et invitent globalement à un 
dépouillement plus systématique des anecdotes 
personnelles contenues dans les Khitat.

Pour conclure, il me semble qu’il y a donc matière 
ici à creuser encore un peu plus l’introspection et la 
part incompressible d’orientalisme présent dans tous 
travaux en langues europhones. Car c’est là un des 
écueils de l’orientalisme, à la fois discipline en déni 
d’elle-même, pratique et courant de pensée, de ne 
pas prendre au sérieux la croyance dès lors qu’elle 
s’éloigne des limites supposées de l’orthodoxie ou 
s’aventure au-delà du cadre de la littérature ad hoc 
d’une histoire religieuse intellectuelle et théorique. 
C’est qu’en réalité, les phénomènes et les faits liés à 
ce type de croyance s’observent plus sûrement sur 
le versant de l’histoire sociale. La difficulté de cette 
histoire sociale pour la période médiévale est qu’il 
faut aller la chercher dans les plis des sources et 
souvent là où on ne l’attend pas. Ou alors on la croise 
incidemment, souvent par sérendipité. Quoi qu’il en 
soit, elle demande un minimum d’empathie pour les 
individus étudiés, dont ce livre remarquable et qui 
fera date ne manque assurément pas, permettant de 
voir al-Maqrīzī sous un nouveau jour. 

Hadrien Collet
Chercheur indépendant,

ancien membre de l’IFAO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Nasser Rabbat: Writing Egypt. Al‑Maqrizi and his Historical Project, recensé par Hadrien Collet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


