
 BCAI 38 61

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

 Thomas Bauer
Warum es kein islamisches Mittelalter gab

Munich, Verlag C. H. Beck
2018, 175 p.
ISBN : 9783406727306

Mots clés : histoire, monde musulman, périodisation

Keywords: History, Muslim World, Periodisation

Thomas Bauer, Professeur en études arabes 
(Arabistik) et en islamologie à l’Université de 
Münster, s’est d’abord fait connaître pour ses 
travaux sur la poésie arabe ancienne (notamment 
sur le ġazal) avant d’aborder, plus récemment, un 
questionnement ambitieux sur l’histoire de l’islam 
(Die Kultur der Ambiguität, eine andere Geschichte des 
Islams (2011), Die Vereindeutigung der Welt (2018)). 
C’est dans cette lignée que se situe cet ouvrage au 
titre quelque peu provocateur, dans lequel il plaide 
pour l’adoption d’un nouveau découpage de l’histoire 
du monde musulman.

Le  premier  chapitre  (« Le  « Moyen Âge 
musulman », six raisons d’être contre ») énonce 
les arguments en faveur de l’abandon du concept 
de « Moyen Âge musulman ». Celui-ci pèche d’abord 
par son imprécision. Il est en effet difficile d’établir 
avec certitude tant la date à laquelle commence 
cette période que celle à laquelle elle prend fin. Si 476, 
date de la fin de l’Empire romain d’Occident, est 
habituellement retenue pour marquer son début en 
Europe, elle ne vaut pas pour l’ensemble du monde. 
Car quand débute-t-elle à Damas ? Est-ce en 635, date 
de la conquête arabe ? Et quand l’Empire romain 
d’Orient cesse-t-il d’être « romain » pour se muer en 
« byzantin » et entrer avec cette appellation dans 
l’époque médiévale ? À cela s’ajoute l’ambigüité de 
l’adjectif « musulman », qui n’est plus à démontrer. Par 
ailleurs, englober le millénaire compris entre l’an 500 
et 1500 dans une seule et même époque, nettement 
dissociée de ses voisines, l’Antiquité et les Temps 
modernes est, selon l’auteur, chargé de présupposés 
problématiques, à commencer par celui de la 
domination supposément exercée par la religion sur 
l’ensemble des sociétés concernées alors que, dans le 
monde musulman, des pans entiers de la culture et de 
la vie sociale sont dissociés de celle-ci. L’auteur donne 
comme exemple la poésie bachique arabe et persane 
qui n’a pas eu d’équivalent dans l’histoire du monde. 
Il rappelle que ce concept ne fut, en outre, jamais 
neutre. Situé entre deux périodes « lumineuses », 
l’Antiquité et les Temps modernes, le Moyen Âge, 
synonyme d’obscurité et supposé réfractaire à la 

notion de progrès, est connoté très négativement. En 
outre, inclure certains États ou cultures dans l’espace 
médiéval permit, paradoxalement, d’en faire des 
entités « exotiques » (phénomène de l’Exotisierung). 
L’auteur revient ainsi sur l’Empire « byzantin », dont 
les empereurs se voyaient et se considéraient comme 
romains. Les Arabes employaient d’ailleurs le terme 
Rūm à leur propos. Le terme « byzantin », inventé 
au xviiie siècle pour nommer la partie orientale 
de l’Empire, en référence à un lieu qui ne portait 
déjà plus ce nom, conféra à cette région du monde 
une coloration exotique chargée de connotations 
négatives et permit à l’Europe de se poser comme le 
seul héritier de l’Empire romain et, même, comme le 
seul héritier légitime de l’Antiquité.  Mais ce concept 
à l’évidence profondément européocentriste a été 
également exporté dans le monde entier, n’importe 
quelle région, à n’importe quelle époque, pouvant 
être qualifiée de « moyenâgeuse ». Il est très difficile, 
pour celles-ci, de sortir de cette catégorie. On 
connaît le topos d’un monde musulman « bloqué » 
dans le Moyen Âge et ne parvenant pas à entrer 
dans la modernité. On arrive ainsi à un paradoxe : 
le Moyen Âge peut s’appliquer à n’importe quelle 
société mais la modernité, positive et souhaitable, 
est l’apanage de l’Europe, qui a pourtant donné 
naissance, au, xxe siècle, aux tragédies que l’on sait, 
faisant de ce temps le plus sanglant de l’Histoire. 
Enfin, le « Moyen Âge musulman » est un concept qui 
ne repose sur aucune base objective. Il présuppose 
que , durant ce millénaire allant de l’an 500 à 
1500, les conditions de vie aient été similaires en 
Europe et dans les sociétés islamiques. Or, qu’est-ce 
qu’une époque qui ne serait pas caractérisée par le 
partage de conditions de vie matérielles, mentales 
et culturelles similaires, et qui ne se différentierait 
pas fondamentalement de ce qui la précède et de 
ce qui la suit ? Une simple contemporanéité ne fait 
pas une époque. Il faut donc répondre à la question 
suivante : la fin de l’Antiquité a-t-elle eu les mêmes 
incidences dans l’espace musulman qu’en Occident, 
et les conditions de vie ont-elles évolué de la même 
façon dans les deux régions du monde ? 

Le deuxième chapitre de l’ouvrage prend la 
forme d’un abécédaire qui, au travers de vingt-six 
rubriques (d’« analphabétisme » (Analphabetismus) 
à « chiffres » (Ziffern)), touchant tant à la vie 
quotidienne qu’à l’histoire sociale, culturelle ou 
à celle des mentalités, s’efforce de démontrer la 
supériorité de l’Orient sur l’Occident au sortir de 
l’Antiquité. C’est la partie la moins convaincante 
de l’ouvrage. En effet, cette liste éclectique, qui 
rassemble des éléments et notions aussi disparates 
que l’ordalie et la couverture des toitures, apparaît 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 62

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

trop souvent comme l’expression de jugements de 
valeur qui entraînent l’auteur à forcer le trait au point 
de laisser s’y glisser des erreurs : ainsi, il n’est pas exact, 
comme il le prétend, que la production de verre 
se soit effondrée dès le vie siècle en Occident, des 
vestiges d’ateliers datant de la période carolingienne 
ayant notamment été découverts dans le Sud de la 
France. Les données de l’abécédaire présentent ainsi, 
sans nuance, deux mondes opposés : un Occident 
analphabète, ayant tourné le dos aux pratiques 
d’hygiène et aux sciences naturelles, peu enclin à la 
tolérance envers les minorités religieuses ou sexuelles, 
privilégiant une économie autarcique faute de 
posséder un réseau de communications performant, 
privé de mobilité sociale, à un Orient où la lecture et 
l’écriture étaient largement répandues, fréquentant 
assidûment les bains, affinant les connaissances 
scientifiques antiques, accordant aux minorités 
religieuses un statut juridique leur garantissant 
des droits non négligeables, compréhensif envers 
l’homoérotisme, bénéficiant d’un maillage serré de 
voies de communication favorable aux échanges 
commerciaux et où quiconque, en théorie, pouvait 
devenir calife.

En réalité, cet abécédaire beaucoup trop 
schématique a pour objectif de démontrer que 
l’Antiquité tardive se prolongea en Orient et ne 
connut pas la rupture observée en Occident à 
la même époque, ce grâce au maintien, dans ces 
sociétés orientales, d’une urbanité liée à un niveau 
culturel élevé et à la présence d’une sphère séculière. 
D’où le refus de l’auteur de parler de « Renaissance » 
dans cette partie du monde, puisque ne renaît que ce 
qui est mort. La notion de « Moyen Âge musulman » 
n’a de sens, à ses yeux, que dans un cadre affirmant 
la domination de l’Europe sur l’histoire mondiale. 

Les chapitres suivants sont beaucoup plus 
convaincants quant à la nécessité de réviser nos 
jugements sur le découpage de l’histoire orientale.

Le troisième chapitre (« À la recherche du 
tableau complet : de la Méditerranée jusqu’à l’Hindou 
Kouch ») s’emploie à définir les critères constitutifs 
d’une époque. L’auteur rappelle d’abord que chaque 
périodisation est une construction a posteriori (César 
ignorait qu’il vivait dans l’Antiquité). Il présente 
ensuite la liste des critères qui devraient, à ses yeux, 
présider à l’élaboration d’un concept d’époque. Ce 
concept devrait d’abord être dénué de tout jugement 
de valeur. Les termes tels qu’« apogée », « déclin », 
« classique » « post- ou préclassique » devraient 
donc être exclus. Ce concept devrait, par ailleurs, 
être valide dans une zone géographique qui ne soit 
ni trop restreinte, ni trop vaste. Ainsi, 656/1258, 
date de la destruction de Bagdad par les Mongols, 

signale un événement catastrophique au niveau 
régional, mais ne signifie pas, comme le pensèrent 
de nombreux historiens, la fin de l’apogée du monde 
arabe, et encore moins du monde musulman. En 
effet, cette date est inappropriée, tant pour l’histoire 
de la littérature arabe qui, au xiiie siècle, s’épanouit 
grâce à l’émergence de nouveaux centres, Le Caire 
et Damas, que pour celle des littératures, cultures et 
sciences des sociétés musulmanes situées à l’Est de 
Bagdad, celles-ci ayant depuis longtemps abandonné 
l’arabe en faveur du persan pour leurs productions 
écrites. Par ailleurs, l’auteur juge que le privilège de 
construire une époque qui vaut pour l’ensemble de 
l’humanité est réservé aux seuls préhistoriens et aux 
historiens du monde moderne globalisé. Une époque 
doit, en outre, façonner le maximum de domaines de 
la vie de la société et concerner, non pas seulement 
une élite, mais de larges pans de la population. Enfin, 
les changements qui y sont introduits doivent être 
définitifs et durables : 1258 ne signifie pas la fin 
définitive de Bagdad ni celle de la dynastie abbasside, 
dont l’une des branches continuera à représenter le 
califat, même dénué de prétention universelle, au 
Caire jusqu’en 1517. 

 L’Antiquité restreinte
La construction d’une nouvelle périodisation 

n’est, bien entendu, pas une chose aisée . Les 
difficultés rencontrées conduisent, aux yeux de 
Bauer, certains historiens à garder l’ancien schéma, 
s’engageant alors dans une impasse qui mène à 
une conception restrictive de l’Antiquité. Il évoque 
le cas de Hans-Joachim Gehrke qui, dans le tome 
de son Histoire mondiale dédié au « monde avant 
l’an 600 » (2017), abandonne comme repère de 
la fin de l’Antiquité en Occident l’an 476, puisque 
l’Empire continua à exister au-delà de cette date, lui 
préférant l’an 600, date que l’éditeur de l’ouvrage 
lui-même admet comme « construite », même s’il la 
justifie par le fait qu’elle marque le début de certaines 
civilisations évoquées dans l’étude, en particulier 
de celle de l’Islam. Pourtant, la naissance de l’islam 
ne résonna d’abord qu’à l’échelon local puisqu’en-
dehors de l’Arabie, personne n’en eut connaissance 
et qu’il fallut plusieurs siècles pour qu’il devienne 
la religion dominante dans les régions qui le virent 
naître. T. Bauer considère donc qu’il s’agit d’un 
repère inapte à indiquer un changement d’époque. 
En outre, poursuit-il, pourquoi l’Islam serait-elle 
la seule religion dont l’apparition marquerait un 
changement d’époque ? Par ailleurs, l’Empire perse est 
le grand absent de cet ouvrage (une seule page pour 
les Sassanides). Ce silence poursuit une tradition 
selon laquelle le seul empire perse serait l’empire 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 63

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

achéménide. Après lui, la Perse disparaît pour des 
siècles, avant de refaire surface au Moyen Âge. 
Comment expliquer cette absence, si ce n’est par le 
fait que la Perse est vue comme le contre-modèle des 
Grecs (démocratie vs despotisme oriental) ? Même 
lorsque Gehrke divise le monde ancien en « cercles 
culturels », autre concept problématique pour Bauer, 
la zone comprise entre le Proche-Orient et l’Inde 
s’apparente à un vide. L’ouvrage qui se revendique 
comme une « Histoire du monde » ne reconnaît en 
réalité, dans le monde antique, qu’un seul empire : 
l’Empire romain. L’Antiquité se résume donc aux 
Grecs et aux Romains et l’Europe occidentale et 
centrale en est l’unique héritière. Or, ce sont bien 
deux empires qui coexistent dans le monde antique : 
le romain, divisé depuis 395, et le perse. La situation 
n’est pas fondamentalement différente en 800 
(empire romain oriental et califat) selon Bauer.

 L’Antiquité tardive musulmane
T. Bauer se focalise ensuite sur les spécificités de 

l’Antiquité tardive musulmane. À ses yeux, la date de 
la prise de pouvoir de l’Empereur Dioclétien, en 284, 
communément admise pour le commencement de 
l’Antiquité tardive, est beaucoup plus décisive que 
celle des conquêtes musulmanes. Une autre date 
importante, 224, est celle du début du règne des 
Sassanides avec Ardashir Ier. 284 et 224 ne signalent 
pas un simple changement de règne ou de dynastie, 
mais un bouleversement des conditions de vie dans 
les régions allant de l’Atlantique à l’Hindou Kouch. 
Il est impossible de dire la même chose pour 635, la 
conquête arabe étant même qualifiée de « conquête 
invisible » par certains historiens. La situation 
« normale », durant l’Antiquité tardive, était la 
présence de trois empereurs : deux empereurs 
romains (l’un à Constantinople et l’autre siégeant 
entre Rome, Ravenne et Trèves) et un empereur perse. 
Or, en 800, nous retrouvons une situation identique 
avec deux empereurs (l’un résidant toujours à 
Constantinople et l’autre sans résidence fixe) et le 
calife abbasside, à la fois héritier de l’Empire sassanide 
et d’une partie de l’Empire romain d’Occident. Ces 
trois souverains se posent comme les représentants 
d’un monothéisme impérial destiné à durer jusqu’à 
la fin du xe siècle. Au vu de cette absence de césure 
entre le vie et le début du xie siècle, il est légitime, 
aux yeux de l’auteur, de retenir, pour cette période, 
l’appellation d’« Antiquité tardive musulmane ».

 L’Antiquité tardive finissante 
comme période formative
Si les chercheurs admettent unanimement qu’un 

nouveau chapitre de l’histoire du monde musulman 
s’ouvre au ve/xie siècle, celui-ci est envisagé très 
négativement. Carl Brockelmann scinde ainsi sa 
Geschichte der arabischen Littératur en deux volets : 
une « période classique » allant de 750 à l’an 1000, et 
une période « postclassique », allant de 1010 à 1258. 
Cette dernière est traitée de façon peu flatteuse et 
est suivie elle-même d’une partie dédiée au « déclin 
de la littérature musulmane ». Cette vision fut 
désastreuse sur le plan scientifique puisque, durant 
longtemps, ni en Orient, ni en Occident, on ne 
crut utile de s’intéresser à la littérature produite 
entre 1100 et 1850. Plus récemment, die Geschichte 
des arabischen Schriftums (GAS) de Fuat Sezgin 
porte encore essentiellement sur les œuvres et 
auteurs jusque 430/1038-1039. Cette page semble 
s’être tournée, mais d’énormes lacunes subsistent 
dans la connaissance de la période dite jadis « de 
déclin » et qualifiée aujourd’hui de « postclassique », 
terme très vague au demeurant. T. Bauer remarque, 
non sans ironie, que tous les ouvrages « standard » 
actuellement considérés comme « classiques » 
dans leurs domaines respectifs (lexiques, ouvrages 
juridiques, commentaires coraniques, ouvrages de 
théologie, etc…) ont été composés durant cette 
période « postclassique » et qu’ils constituent 
d’ailleurs les sources les plus importantes du GAS. 
Il en conclut qu’il serait, par conséquent, plus avisé 
de considérer la période s’étendant entre le viie et 
le xie siècles comme une « période formative », et 
comme « classique » celle ayant donné le jour à tous 
ces titres « classiques » et qui va du xie au xve siècles. 
Pour le domaine arabe, l’appellation « postclassique » 
pourrait alors éventuellement s’appliquer à la période 
allant du xvie au xixe siècle (le domaine persan 
demandant une autre périodisation). Si l’on s’abstient 
de porter des jugements sur les époques à partir d’une 
vision du monde faisant de l’Europe « La » référence, 
on peut alors diviser l’histoire de l’islam en deux 
grandes périodes : la première, formative, englobant 
les premiers siècles, et la seconde, durant laquelle 
on assiste à la consolidation de la culture islamique, 
avec un rythme moins soutenu dans le domaine des 
innovations. Cette nouvelle périodisation permet 
de prendre en compte tout l’espace compris entre 
l’Europe de l’Ouest et l’Asie centrale. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 64

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

 Le premier millénaire comme époque
L’auteur s’appuie sur la théorie de Garth 

Fowden qui, dans son ouvrage Before and After 
Muḥammad. The First Millenium Refocused (2014), 
estime que cette nouvelle orientation de l’Histoire 
ne doit pas seulement prendre en compte les 
trois monothéismes (judaïsme , christianisme 
et islam), mais aussi les traditions arménienne, 
syriaque et persane. En scrutant l’évolution de ces 
différentes traditions, Fowden cherche à savoir où 
se situe le point à partir duquel on peut parler d’une 
maturité mettant fin à la période formative, qui 
comprend souvent trois phases. Ainsi, pour ce qui 
est de la religion, il distingue les phases : prophétique, 
scripturale et exégétique. Ceci vaut aussi, selon Bauer, 
pour le discours scientifique, comme il se propose 
de le montrer dans le quatrième chapitre, intitulé : 
« L’Antiquité tardive musulmane : la période formative 
des sciences islamiques - Le curriculum musulman : 
deux témoins du xviie et xviiie siècles ».

Pour déterminer quels sont les ouvrages 
marquant la fin de l’époque formative, l’auteur 
convoque deux sommités susceptibles de nous 
éclairer sur ce sujet : le premier est l’un des plus 
éminents lettrés ottomans du xie/xviie siècle, Ḥağğī 
Ḫalīfa, aussi connu sous le nom de Kātib Čelebi, 
auteur du Kašf al-Ẓunūn ‘an asāmī l-kutub wa-l-funūn 
qui traite des différentes disciplines scientifiques en 
évoquant 14 500 titres. L’examen du Kašf montre 
clairement que les ouvrages retenant le plus l’intérêt 
ne sont pas les mêmes dans la tradition musulmane 
et l’Orientalisme. La rhétorique est un bon exemple, 
qui suscita peu l’intérêt des Orientalistes, mais 
que le Kašf élève au rang de l’une des disciplines 
majeures. Le second témoin est le lettré et mufti de 
Ṣan‘ā’, Muḥammad ibn ‘Alī al-Šawkānī (m. 1255/1839), 
auteur d’un ouvrage didactique, Adab al-ṭalab wa-
muntahā al-ʿarab, présentant un panorama des 
disciplines fondamentales. Bauer réunit dans un 
tableau les disciplines évoquées par les deux lettrés 
ainsi que les ouvrages qu’ils considèrent comme 
fondamentaux pour chacune d’entre elles. Analysant 
les données de ce tableau, il retrace les phases 
essentielles du développement de ces sciences. Il 
commence par les sciences du langage, qui jouèrent 
dans la culture musulmane un rôle sans commune 
mesure avec celui qui leur fut confié dans d’autres 
cultures. La naissance de la théorie grammaticale 
arabe inaugure une phase d’exploration, analogue à 
la phase prophétique dans le domaine religieux. Elle 
laisse ensuite la place à la phase scripturale, dominée 
par Sībawayh et son Kitāb, qui elle-même débouche 
sur une phase exégétique, durant laquelle les 
ouvrages les plus importants sont des commentaires 

de Sībawayh ou oeuvres à l’approfondissement de 
points de détail. Enfin vient la phase des synthèses 
à vocation didactique, tel al-Ğumal d’al-Zağğāğī et 
al-Luma‘ d’al-Ğinnī, qui signent la fin de la période 
formative au xe siècle, soit plus tôt que pour d’autres 
disciplines. Mais, pour les deux « témoins », l’ouvrage 
le plus important est sans conteste le Mufaṣṣal 
d’al-Zamaḫšarī (m. 538/1144), qui représente le 
temps de la maturité et deviendra lui-même la source 
de nombreux commentaires. L’auteur passe ainsi en 
revue les autres domaines de la connaissance évoqués 
dans le Kašf et le Adab al-ṭalab, à savoir : la rhétorique, 
la théorie littéraire, la lexicographie, la logique, 
le fiqh (uṣūl et furū‘), la théologie spéculative, le 
commentaire coranique, le hadith, ainsi que l’histoire, 
la médecine et l’optique. Tous ces savoirs entrent, 
entre le début du ve/xie siècle et la première moitié 
du vie/xiie siècle, dans une phase de consolidation 
qui donne lieu à des synthèses, elles-mêmes suivies 
un demi-siècle plus tard par un ouvrage encore plus 
synthétique et accessible, appelé à devenir le livre de 
référence de la discipline pour plusieurs siècles. Ces 
synthèses, que l’auteur considère comme le fleuron 
des siècles de « maturité » intellectuelle, méritent 
sans aucun doute amplement d’être au centre de 
l’intérêt des chercheurs. Il faudrait, en particulier, 
se pencher sur les méthodes adoptées pour leur 
élaboration et sur les choix qu’elles opérèrent parmi 
tous les matériaux légués par les siècles précédents, 
participant ainsi à l’évolution du regard porté sur les 
grandes figures du panthéon arabe.

T. Bauer propose donc la périodisation suivante 
pour l’histoire intellectuelle du monde musulman : 
1-une phase formative (ier/viie-ve/xie siècles) ; 2-une 
période post-formative (vie/xiie-xiiie/xixe siècles) ; 
3-la période de confrontation avec la modernité 
globalisée qui perdure jusqu’à nos jours.

 Le xie siècle : un saeculum horribile ?
Au vu de la floraison de penseurs et lettrés et du 

nombre d’œuvres destinées à devenir des références 
sur la longue durée qu’il a engendrés, le xie siècle 
peut apparaître comme un saeculum aureum de la 
culture musulmane. Mais l’auteur souligne que ce 
phénomène ne fut pas réparti partout de la même 
manière : attesté à Bagdad et dans les provinces 
situées à l’Est de cette ville (al-‘Irāqān), ainsi qu’au 
Khorassan et dans ses deux provinces attenantes, la 
Transoxiane et le Khwārezm, surreprésentées pour 
ce qui est du nombre d’auteurs, comme à l’autre 
extrémité du monde musulman, en al-Andalus, 
qui voit éclore des figures telles qu’Ibn Ḥazm et 
Ibn Zaydūn, elle l’est beaucoup moins en Égypte, où 
la dynastie fatimide s’effondre, ou dans la région du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 65

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

Nord de l’Irak et de la Syrie, absents du tableau des 
sciences. Après la chute des Ḥamdānides, dont le 
règne avait été marqué par une floraison culturelle 
remarquable, le Nord de la Syrie s’enfonce dans une 
crise qui allait se prolonger jusqu’au xiie siècle. Dans 
son ouvrage Die Renaissance der Städte in Nordsyrien 
und Nordmesopotamien (2002), Stefan Heidemann 
invoque la bédouinisation croissante de cette zone 
comme principal facteur de cette crise, qui toucha 
aussi l’Égypte et provoqua un recul démographique 
dans les villes et un effondrement économique. 
Ronnie Ellenblum (2012), quant à lui, attribue aux 
aléas climatiques une responsabilité majeure dans 
cette situation, une sécheresse exceptionnelle 
ayant entraîné une disette qui, à son tour, eut pour 
conséquence une crise migratoire de grande ampleur 
avec le déplacement de tribus turques et arabes et, 
notamment, les célèbres Banū Hilāl et Banū Sulaym. 
Mais la crise, limitée tant sur le plan géographique 
que temporel, ne mit pas un point d’arrêt à la 
maturation de la culture musulmane. L’Égypte et la 
Syrie, unifiées sous l’égide des Ayyoubides puis des 
Mamelouks, redevinrent des centres culturels de 
premier plan, tandis qu’à l’est s’épanouit une culture 
de langue persane. Au xie siècle, c’est donc sur les 
terres de l’ancien Empire sassanide, constate l’auteur, 
que la culture rayonne. Une fois la crise surmontée, 
le savoir est transmis vers Le Caire et Bagdad. Un 
nouveau monde est né, post-antique, qui repose 
sur les fondamentaux de l’Antiquité mais n’est plus 
antique.

Le cinquième et dernier chapitre (« Le xie siècle 
comme limite d’époque : conclusion et perspectives ») 
pose une dernière question : quel nom donner à 
l’époque qui suit la période formative de l’Antiquité 
tardive finissante ? Et jusqu’à quand dure cette époque 
commençant vers 1050 ? Pour les uns, sa limite se 
situerait autour de 1500, date conventionnellement 
adoptée comme celle de la fin du Moyen Âge 
(avec la prise de Constantinople par les Ottomans 
en 1453, la chute de Grenade et la découverte de 
l’Amérique en 1492, la prise de pouvoir des Safavides 
en Iran en 1501 et la conquête de l’État mamelouk 
par les Ottomans en 1517). Mais d’autres militent 
pour le choix d’une autre date. Ainsi, rappelle 
l’auteur, Jacques Le Goff (2016) considère que la 
découverte de l’Amérique n’eut des effets en Europe 
qu’à partir du milieu du xviiie siècle. Quant à la 
chute de Grenade, elle est avant tout le point final 
d’une lente désagrégation d’al-Andalus. De ce fait, 
Le Goff remet en cause, pour l’Europe, l’idée d’une 
Renaissance comme époque à part entière. Pour lui, 
aucun changement fondamental n’a lieu entre le xvie 
et le milieu du xviiie siècle, date à laquelle s’achève 

un long Moyen Âge et advient un élément capital : 
la mondialisation de l’Histoire ; c’est-à-dire lorsque 
l’Empire ottoman devient l’« homme malade du 
Bosphore », tandis que la campagne de Bonaparte 
en Égypte est vue avec raison comme le début d’une 
nouvelle ère au Proche-Orient.

La périodisation la plus valide serait donc la 
suivante : une Antiquité irano-gréco-romaine prenant 
fin en 250, suivie d’une Antiquité tardive durant 
jusqu’à environ 1050, date à laquelle se produirait le 
basculement dans une nouvelle époque s’achevant 
autour de 1750, quand commence la Modernité. 
Comment nommer cette époque longue de 700 ans ? 
L’auteur propose de la désigner sous l’appellation 
de « Temps nouveau » (Neuzeit) et de la diviser en 
deux « sous-époques », l’an 1500 devenant alors 
la charnière entre un Temps nouveau « premier » 
(erste) ou « précoce » (frühe) et un Temps nouveau 
« second » (zweite) ou « tardif » (spätere). Quoi qu’il 
en soit, T. Bauer estime qu’il ne fait aucun doute 
qu’il nous faut définitivement renoncer au concept 
de Moyen Âge.

La remise en cause de la vision du monde 
européocentriste ayant longtemps dominé chez 
les historiens occidentaux et qui les conduisit à 
essentialiser l’Orient, est bien entendu salutaire. 
Elle n’est d’ailleurs pas nouvelle. Dans le monde 
arabe, l’emploi des termes al-qurūn al-wusṭā et 
de wasīṭ, traduction littérale de « Moyen Âge » et 
de « médiéval » servant à dénommer le millénaire 
dont est question dans cet ouvrage, est depuis 
longtemps fustigé par bon nombre d’historiens. 
On peut néanmoins regretter que cette démarche 
conduise trop souvent l’auteur à envisager le monde 
oriental comme un tout figé, un bloc uniforme face 
à l’Occident, ce qui l’amène parfois à tomber dans 
les travers qu’il condamne, à savoir une nouvelle 
forme d’essentialisation, aussi problématique que 
celle qu’il combat à juste titre. Par ailleurs, cet 
éminent spécialiste du domaine arabe tend parfois 
à superposer les notions d’« Orient », de « monde 
arabe » et de « monde musulman ». Ainsi, il aurait 
peut-être fallu préciser où s’arrêtait l’Orient dont il est 
question dans ces pages, et quelles étaient les limites 
du « monde musulman » qui s’y trouve évoqué. Il 
nous semble en effet difficile et problématique de 
mettre sur un même plan l’évolution historique du 
Proche et Moyen-Orient et celle, par exemple, des 
sociétés indonésiennes ou encore subsahariennes 
qui n’ont pas eu le même rapport avec l’Antiquité 
tardive et dans lesquelles, par ailleurs, l’islam s’est 
diffusé progressivement et sans pour autant éliminer 
les autres religions. Néanmoins, par ses vivifiantes 
interrogations et propositions, cet ouvrage éclaire 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 38 66

III. HISTOIRE ET HISTORIOGRAPHIE

sur les enjeux et les présupposés des choix de 
périodisation, qui sont loin d’aller de soi, et constitue 
une introduction stimulante à ces problématiques. 
Notons toutefois que le développement des 
recherches portant sur les siècles « oubliés », car 
longtemps considérés comme « décadents », que 
l’auteur appelle de ses vœux, est déjà une réalité 
depuis quelques décennies, et qu’on observe un 
véritable engouement pour les études portant sur le 
monde arabe aux époques mamelouke et ottomane, 
dont la vision a considérablement évolué, même si les 
concepts « postclassique » et « prémoderne », flous et 
imprécis, sont toujours en vigueur, et que l’adoption 
d’une nouvelle terminologie se fait attendre. Notons, 
enfin, que cet ouvrage de Thomas Bauer vient d’être 
publié en français (éditions « Fenêtres »).

Brigitte Foulon
Sorbonne Nouvelle, CEAO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Thomas Bauer: Warum es kein islamisches Mittelalter gab, recensé par Brigitte Foulon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


