
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 46

 Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, 
Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.)
Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and 
Islam in Honour of William A. Graham

Londres-New York, Routledge
2022, xx + 325 p.
ISBN : 9781032169286

Mots-clés :  Coran ,  Is lam, exégèse,  études 
comparatives, histoire des religions

Keywords: Koran, Islam, Exegesis, Comparative 
Studies, History of Religions

Le volume collectif Non Sola Scriptura est 
un Festschrift en l’honneur de William A. Graham, 
aujourd’hui professeur émérite d’islamologie à la 
Faculté des arts et des sciences de l’Université de 
Harvard, où il a soutenu son doctorat en 1973 et 
où il a occupé diverses fonctions professoriales et 
administratives de 1974 jusqu’à 2018. Durant cette 
longue carrière académique s’étendant sur plus de 
quatre décennies, Graham a publié de nombreux 
articles scientifiques, entrées d’encyclopédies et 
monographies (on consultera avec profit son CV et 
la liste de ses publicati ons, p.  xiv-xx), parmi lesquelles 
Divine Word and Prophetic Word in Early Islam (1977) 
et Beyond the Written Word (1987) ont durablement 
marqué le champ des études islamologiques. 

Le présent ouvrage, édité par quatre anciens 
doctorants de Graham et rassemblant dix-sept 
contributions , rend hommage aux thèmes de 
prédilection du professeur émérite en regroupant 
les articles scientifiques en trois grandes parties : 
Études textuelles du Coran, le Coran comme Écriture 
sacrée, et ce que signifie « islamique » dans l’Histoire 
islamique. Les quinze études entrant dans cette 
tripartition thématique sont complétées par deux 
articles conclusifs consacrés à Graham se trouvant 
dans une quatrième partie intitulée « William 
A. Graham comme collègue et administrateur » (1).

Mohsen Goudarzi, successeur de Graham à 
Harvard, ouvre la première grande partie avec un article 
qui cherche à démontrer l’importance et la pertinence 
qu’il y a à intégrer systématiquement les « sciences 
coraniques » (ʿulūm al-Qurʾān) traditionnelles 
dans les études coraniques universitaires. Pour ce 
faire, il prend Coran 6, 91 comme étude de cas, 

(1) « Fifty Years as Colleagues. Pilgrims’ Progress » de Diana Eck 
(p. 305-308) et « William A. Graham’s Approach to Comparative 
Religion as Scholar, Teacher, and Administrator » de Raquel 
M. Ukeles (p. 309-322).

un verset coranique qu’il juge « déroutant » (p. 5) 
et qui, selon les interprétations, s’adresse soit aux 
païens, soit aux juifs, soit aux deux (p. 16-19). En 
suivant une « variante » de lecture (qirāʾa) qui met 
l’ensemble du verset à la troisième personne du 
pluriel, M. Goudarzi tranche en fa veur d’une adresse 
aux païens uniquement – qui seraient ainsi ceux que 
ce passage accuse de nier la révélation divine à un 
messager (p. 9-10 et p. 21). Bien que dans cet article 
l’auteur insiste avec raison sur l’intérêt qu’il y a à 
prendre en compte une grande variété d’exégèses 
(notamment shiites, comme il le fait) pour tenter 
d’éclairer le sens de certains passages coraniques, il 
néglige ce faisant de s’intéresser à d’autres stratégies 
interprétatives qui, dans le contexte de son étude, 
seraient pourtant plus à même de nous donner 
une solution. Premièrement, M. Goudarzi se réfère 
à la « variante » de lecture du verset à l’étude qui 
se trouve fréquemment  mentionnée dans l’exégèse 
musulmane (p. 16), s’en servant comme argument 
d’autorité sans évoquer les problème s d’authenticité 
posés par ces qirāʾa qui sont, bien souvent, plus des 
interprétations que de véritables variantes (2), et qu’il 
aurait été plus pertinent de simplement remarquer 
que le ductus des plus anciens manuscrits coraniques 
autorise cette lecture (il évoque pourtant la tradition 
manuscrite et ses variantes à la note 53 p. 18). 
Deuxièmement, l’auteur omet de mentionner que 
la partie du verset « Dieu n’a rien fait descendre sur 
un humain » relève d’un topos coranique qui revient 
de nombreuses fois dans des contextes polémiques 
(par ex. Coran 36, 15), et ne doit certainement pas 
être pris comme reflétant des dires d’adversaires 
historiques précis. Enfin, ses hypothèses concernant 
la partie du verset qui décrit les feuillets de la Tora 
dont certains sont montrés tandis que beaucoup sont 
cachés est très spéculative (p. 14-15) et une lecture 
intertextuelle avec des écrits polémiques comme les 
Homélies contre les Juifs de Jacques de Saroug (m. 521) 
qui accusent les Juifs de cacher la vérité dans leurs 
Écritures pourrait s’avérer plus déterminante pour 
comprendre à quoi ce passage se réfère (3).

Dans le second article, Christian Lange, cherche à 
combler un vide en menant une « étude sensorielle » 
du texte coranique, et plus spécifiquement de son 
discours olfactif (p. 23-25). L’auteur remarque que, 
contrairement aux textes bibliques juifs et chrétiens, 

(2) Voir Gabriel Said Reynolds, e Qurʾān and Its Biblical Subtext, 
Londres et New York, Routledge, 2010, p. 25.
(3) Voir par exemple l’homélie 1, vers 27 ou l’homélie 5, 
vers 305-308. À ce sujet, voir Paul Neuenkirchen, « Late Antique 
Syriac Homilies and the Qurʾān. A Comparison of Content and 
Context », MIDEO 37 (2022), p. 16.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 47

le champ lexical de l’odorat est quasi absent du Coran 
(l’« anosmie » du titre de l’article)  à deux exceptions 
près qui se situent, d’une part dans le passé mythique 
(la chemise odorante de Joseph en Coran 12, 94) 
et, d’autre part, dans le futur eschatologique (les 
parfums du Paradis en Coran 83, 26 ; 76, 5 et 56, 
89) (p. 27-30). C. Lange en déduit que le Coran 
« désodorise » le monde d’ici-bas et pose la question 
des raisons de cette absence textuelle dans un monde 
qui pourtant était rempli de parfums. Il propose 
d’abord que le texte coranique cherche à rompre à 
la fois avec la tradition antéislamique consistant à 
faire brûler de l’encens dans la Kaʿba (p. 34) et avec 
le christianisme tardo-antique qui accorde une place 
centrale à l’encens et aux odeurs tant dans la pratique 
liturgique que dans les textes eux-mêmes (p. 35-
36). Mais C. Lange favorise une troisième option : 
l’absence de référence aux parfums dans le Coran 
serait u ne manière pour Muḥammad de s’éloigner 
des puissants (rois, etc.) qui s’enduisaient de parfum 
et, plus précisément, de la confédération mecquoise 
des muṭayyabūn (« parfumés ») dont les membres 
polythéistes, riches et puissants auraient fait un 
pacte en s’enduisant de parfum (p. 33). Toutefois, 
cette hypothèse nous met face à un problème de 
cohére nce : l’argument majeur de C. Lange pour 
expliquer l’anosmie co ranique consiste à soutenir 
que Muḥammad a cherché à se démarquer des 
« parfumés » mecquois et de leur pouvoir, de leur 
richesse et de leur polythéisme, mais cet épisode est 
largement (voire entièrement) mythique et ne repose 
que sur des ḥadith-s tardifs – un corpus de texte dont 
l’auteur affirme pourtant, avec raison, qu’il contient 
des créations postérieure  s à la mort de Muḥammad 
(p. 37-40 sur les contr adictions entre les ḥadith-s 
désapprouvant l’usage du parfum et ceux dépeignant 
Muḥammad et son amour pour le parfum).

Bruce Fudge signe le troisième article en débutant 
par un rappel salutaire sur lequel insistait W. Graham : 
l’Écriture (Scripture) n’est pas intrinsèquement sacrée 

– elle ne le devient que lorsqu’un groupe substantiel 
de croyants la considère comme telle –, avant de se 
demander si vraiment rien ne pourrait la définir du 
point de vue stylistique ou formel. Pour ce faire, l’auteur 
prend la description du style de la Bible hébraïque que 
pr opose Erich Auerbach dans le premier chapitre 
de son Mimesis, en se demandant si elle pourrait 
également s’appliquer au Coran (p. 44-45). Ainsi, en 
se fondant sur l’étude d’Auerbach, B. Fudge analyse les 
ressemblances et les différences entre le style biblique 
et le style coranique en constatant, par exemple, 
que le Coran est plus proche du style biblique que 
du style homérique en ce qu’il est elliptique et qu’il 
sous-entend une certaine connaissance de la part de 

son auditoire (p. 46-49), ou encore que le Coran se 
démarque à la fois des récits homériques et bibliques, 
en délaissant le drame et l’émotion dans ses récits 
car les personnages coraniques tels que Noé ne sont 
pas tant des individus avec des sentiments, que des 
types dont l’objectif est d’insister sur leur relation à 
Dieu (p. 51-57). Ces constats sur le style coranique 

– complétés par d’autres éléments spécifiques au 
Coran tels que sa rime et son rythme constants mais 
non cohérents, la nécessité qui revient au lecteur 
d’interpréter le texte, etc. (p. 62-63) – sont tout à 
fait justes et pertinents, mais on peut se demander 
si, plutôt que de se concentrer sur une comparaison 
entre Coran et écrits « abrahamiques antérieurs » 
(p. 65), il ne serait pas plus judicieux de regarder 
dans une autre direction, notamment du côté des 
homélies chrétiennes de tradition syriaque qui 
présentent l’ensemble des caractéristiques évoquées 
par B. Fudge (4), à l’ exception près de la prétention à 
l’autorité absolue qui caractérise la majeure partie 
du Coran (p. 59), mais qui est absente des homélies 
syriaques (5).

Le quatrième et dernier article de la première 
grande partie est dû à Ka mbiz GhaneaBassiri qui veut 
comprendre comment les croyances et les pratiques 
islamiques ont formé l’histoire des musulmans en 
prenant l’exemple de la mosquée comme institution 
islamique qui perdure. L’auteur cherche également 
à montrer comment le Coran situait Muḥammad 
et ses disciples spatialement par rapport aux 
autres religions (p. 71). K. GhaneaBassiri débute 
en  rappelant très justement que, dans le Coran, le 
terme arabe masjid ne signifie pas « mosquée », mais 
« lieu de prosternation », s’inscrivant dans la lignée 
d’autres langues sémitiques comme l’araméen qui 
parle du lieu d’adoration ou de commémoration en 
employant le mot msgdʾ (p. 73) – ce qui rend d’autant 
plus surprenant le fait que K. GhaneaBassiri traduise 
ensuite l’ensemble des occurrences coraniques de 
masjid avec l’anglais « mosque » (traduction de 
Coran 18, 21 p. 74 ; traduction de al-masjid al-ḥarām 
en « Inviolable Mosque » p. 74 et passim ; etc.). Le 
reste de l’article – malgré son titre et son intention 
affichée – n’est toutefois pas une étude sur le masjid 
dans le Coran, mais un article sur le masjid selon 

(4) Reynolds , e Qurʾān and It s Biblical Subtext, op. cit., p. 230-
258 et Neuenkirchen, « Late Antique Syriac Homilies and the 
Qurʾān », op. cit., p. 3-28.
(5) À ce sujet, voir Nicolai Sinai, « The Escha tological Kerygma of 
the Early Qur’an », in H. Amirav, E. Grypeou et G. Stroumsa (éds.), 
Apocalypticism and Eschatology in Late Antiquity. Encounters 
in the Abrahamic Religions, 6th-8th Centuries, Louvain, Paris et 
Bristol, Peeters, 2017, p. 236 et p. 250.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 48

la compréhension de la tradition interprétative 
coranique musulmane et des récits de la Sīra. À titre 
d’exemple, on verra la section consacrée à Coran 17, 
1 (p. 81-83) dans laquelle l’auteur n’évoque jamais 
la possibilité qu’il ne s’agisse nullement du « voyage 
céleste » de Muḥammad, mais du voyage nocturne 
de Moïse lors de l’exode (6). On s’étonnera ainsi du fait 
qu’après avoir détaillé les exégèses traditionnelles d’un 
verset, l’auteur écrit « L’authenticité de ces différents 
témoignages ne doit pas nous préoccuper ici » (p. 89), 
mais dans la mesure où il laisse l’intégralité de son 
argumentation reposer sur ces récits traditionnels, 
leur authenticité – ou du moins leur pertinence pour 
une étude textuelle du Coran – devrait pourtant être 
au centre de ses préoccupations.

La seconde grande partie de Non Sola Scriptura 
s’ouvre sur l’article de Shady Hekmat Nasser qui 
veut montrer que la codification du Coran en un 
codex par le troisième calife ʿUthmān n’était que le 
premier effort de systématisation d’une série de cinq 
canonisations qui s’étaleront sur quatorze siècles et 
qui auront pour point commun d’être soutenues, à 
chaque fois, par une autorité politico-religieuse qui 
persécutera parfois les opposants (p. 93 et p. 107). 
Cette étude aborde le rapport crucial entre pouvoir 
et canon à travers cinq moments clés, allant de 
ʿUthmān (m. 35/656) jusqu’à l’édition imprimée du 
Coran établie par al-Azhar en 1923, en passant par 
Ibn Mujāhid (m. 467/1072-1073) et l’imposition 
des sept lectures soutenue par le vizir abbasside 
Ibn Muqla, la versification du manuel des sept 
lectures al-Taysīr d’al-Dānī par al-Šāṭibī (m. 590/1193), 
recruté par le vizir de Saladin, et l’ajout de trois 
lectures aux sept par Ibn al-Jazarī (m. 833/1429), 
un juge aux connections politiques importantes. 
On regrettera seulement que l’auteur de cet article 
intéressant ne prenne en compte que les sources 
sunnites relatant la version « officielle » des étapes de 
la canonisation du Coran, passant entièrement sous 
silence les récits shiites anciens qui livrent pourtant 
un témoignage bien différent qui aurait toute son 
importance dans le contexte de la thé matique du lien 
entre pouvoir politique et canonisation coranique (7).

(6) Guillaume Dye, « La théologie de la substitution du point 
de vue de l’islam », in Judaïsme, christianisme, islam. Le judaïsme 
entre ‘‘théologie de la substitution’’ et ‘‘théologie de la falsification’’, 
Bruxelles, Didier Devillez Éditeur, 2010, p. 101-102.
(7) Voir surtout le chapitre 2 « Recensions coraniques et 
tendances politiques » in Mohammad Ali Amir-Moezzi, Le Coran 
silencieux et le Coran parlant. Sources scriptur aires de l’islam 
entre histoire et ferveur, Paris, CNRS Éditions, 2011, ainsi que 
Guillaume Dye, « Le corpus coranique. Questions autour de sa 
canonisation », in M.A. Amir-Moezzi et G. Dye (éds.), Le Coran 
des historiens, Paris, Les Éditions du Cerf, 2019, vol. 1, p. 849-918.

Claude Gilliot nous livre ensuite un long article 
qui débute par des remarques au sujet de divers topoï 
concernant la supériorité de l’islam, pour finalement 
se focaliser sur celui de l’exégèse coranique selon le 
ḥarf et le wajh (p. 108-114). L’auteur aborde d’abord la 
question du ḥarf dans le célèbre ḥadīth prophétique 
selon lequel le Coran a été révélé selon sept ḥarf-s 
(« lectures », « modes », « articulations ») pour en 
explorer de possibles échos tardo-antiques tant le 
chiffre sept joue un rôle symbolique important dans 
les textes de cette époque, depuis les sept préceptes 
exégétiques (middot) du judaïsme pharisien, en 
passant par les sept voix de Psaume 29 selon des 
rabbins dans le Sefer ha-Bahir ou le Zohar, jusqu’aux 
dix commandements qui sont considéré par le 
Midrash ou le Talmud de Babylone comme ayant 
été prononcés puis divisés en sept voix, puis en 
soixante-dix langues (p. 114-128). C. Gilliot passe 
ensuite à la question des wujūh (pluriel de wajh) ou 
« faces », « facettes », désignant l’ambiguïté de sens 
de certains termes coraniques, qui rejoindrait ainsi 
les panīm tannaïtiques qui désignent l’ambiguïté du 
texte biblique (p. 129). Après avoir évoqué d’autres 
parallèles entre des conceptions talmudiques et 
islamiques autour de l’exégèse (p. 130-134), l’auteur 
conclut que les préceptes exégétiques évoquant 
les ḥarf et wajh sont souvent ambigus car, selon lui, 
ces idées sont « empruntées au judaïsme, au judéo-
christianisme, au christianisme, etc. » (p. 135).

Le septième article, de feu Mahmoud M. Ayoub, 
est résolument théologique et très descriptif, alignant 
des citations coraniques ou les résumant, sans 
problématique apparente, ce qui semble découler 
du fait que la préoccupation de l’auteur est ici de 
nourrir un dialogue interreligieux entre musulmans et 
chrétiens (p. 149) cherchant, par exemple, à montrer 
que les Évangiles décrivent Jésus à la fois comme 
divin et humain, « une affirmation qui n’enfreint pas 
la doctrine [coranique] de l’Unicité divine » (p. 151 
et p. 152). On s’étonnera en outre que cette étude 
qui prétend s’intéresser à la « parole de Dieu dans 
la Bible et le Coran » (le titre de l’article) ne traite 
en réalité quasiment que du Coran et comprend 
apparemment la « Bible » comme étant seulement 
la partie chrétienne de ce texte (pour évoquer le 
logos), sans un mot pour la conception pourtant 
omniprésente et importante de la « parole du 
Seigneur » (há-dǝḇārīm hā-ēléh, dǝḇár Yhwh, etc.) 
dans les textes du judaïsme.

L’article suivant, de Walid A. Saleh, propose 
que le mutazilisme fût sans doute l’un des plus 
anciens courants exégétiques de l’islam et que 
l’exégèse (tafsīr) sunnite, dès ses débuts, en fut 
lourdement influencée, notamment parce qu’elle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 49

réagissait au défi que le mutazilisme posait (p. 153-
154). L’auteur prend l’exégèse de Coran 67 que livre 
le Taʾwīlāt al-Qurʾān d’al-Māturīdī (m. 333/944) 
comme cas d’étude pour démontrer qu’il réagit à 
la théologie mutazilite, nous permettant de lire 
soit en creux, soit explicitement, de très anciennes 
traditions mutazilites (p. 156-157). Il débute par 
l’interprétation du premier verset de la sourate qui 
donne à al-Māturīdī l’occasion de citer, de critiquer, 
de moquer et de réfuter ce que les mutazilites disent 
au sujet de la notion de « souveraineté » (mulk), puis 
de définir ce qu’il entend par ce concept, un fait 
rare dans le tafsīr sunnite ancien (en comparaison, 
son contemporain al-Ṭabarī ne cite aucune autorité 
antérieure s’étant prononcée sur le sens de ce 
terme) (p. 158-160). W. Saleh s’intéresse ensuite 
à la question d e l’interprétation du second   verset 
qui cite nommément le mutazilite al-Aṣamm et le 
montre dans une lumière positive comme une figure 
d’autorité (p. 162). Si les versets suivants ne font plus 
référence explicitement aux mutazilites, ils restent la 
cible des attaques d’al-Māturīdī, puis dans l’exégèse 
des versets 12 à 19 il cite nommément al-Aṣamm 
et Jaʿfar b. Ḥarb pour systématiquement les réfuter 
dans le plus long discours herméneutique du Taʾwīlāt 
al-Qurʾān qui énumère cinq principes théologiques 
répondant chacun à une conception mutazilite de 
Dieu et que Saleh traduit intégralement (p. 164-167).

Ali S. Asani signe ensuite un article très dense 
et informatif qui donne à réfléchir sur la nature de 
l’Écriture, à ses contextes historiques d’apparition, 
ainsi qu’aux questions d’identité et de leur formation 
et reformation constantes. Il aborde le genre des 
ginān-s, le millier de poèmes hymniques constituant 
l’Écriture sainte des Khojas ismaéliens, pour dégager 
trois phases dans l’évolution du rapport des ismaéliens 
à leurs textes sacrés durant les cent cinquante 
dernières années. Avant de faire cela, l’auteur rappelle 
utilement des notions générales concernant ce corpus 
et ses auteurs. Il insiste, notamment, sur le fait que 
la doctrine du « Chemin vers la vérité » (Satpanth) 
est très variée dans le corpus des ginān-s, du fait 
de la grande diversité de contextes dans lesquels 
ils furent prêchés ; ces poèmes mêlent, ainsi, des 
éléments vishnouites, soufis ou bhaktis menant les 
communautés ismaéliennes prémodernes à afficher 
des identités vagues et ambiguës, et à ne se considérer 
ni musulmanes, ni hindoues, ni même ismaéliennes 
(p. 170-174). A. Asani rappelle également que 
du  rant la colonisation britannique, en raison du 
système de classification positiviste britannique, les 
Satpanth durent se redéfinir en des termes sectaires, 
comme appartenant soit à l’islam (les Khojas), soit 

à l’hindouisme (les Barmatīs, Imāmshāhis, etc.) 
(p. 175). La première phase évoquée par l’auteur 
est celle qui découle, en 1866, de la décision d’un 
tribunal de valider l’autorité de l’Aga Khan sur 
les Khojas et de présenter les g inān-s à la cour 
comme « les anciens livres religieux des Khojas ». 
Les ginān-s passeront dès lors d’écrits manuscrits 
à des livres imprimés et largement diffusés, ce qui 
conduit A. Asani à demander en quoi ce corpus 
constitue une Écriture sacrée et à poser la question 
de son rapport au Coran (p. 177-181). La seconde 
phase, au xxe siècle, voit une politisation et une 
polarisation grandissante des religions en Asie du Sud 
(notamment avec la Partition de 1947 et les débats 
autour de ce qui constitue l’identité musulmane) qui 
mène les Khojas ismaéliens à clarifier leur conception 
de l’islam et, dans la pratique, à prononcer les 
prières quotidiennes (duʿāʾ) uniquement en arabe, 
notamment (p. 183-185). La dernière phase, qui 
vient dans la continuité de ces évènements, trouve 
son point culminant en 1975 lorsqu’il fut décidé 
d’enlever les « éléments hindous » des futures 
publications des gi nān-s pour les remplacer par des 
éléments « islamiques » (par exemple, le nom Hari, 
l’un des noms de Vishnou, fut remplacé par ʿAlī) 
et de supprimer des sections entières considérées 
comme trop « hindoues » (p. 186), ce qui ne fut 
pas sans causer des oppositions de la part des 
générations précédentes d’ismaéliens Satpanthīs. 
Ceux-ci considéraient ces révisions comme un 
sacrilège ; et ils ne voyaient pas les personnages de 
la mythologie indienne comme « hindous », mais 
comme étant tout autant « musulmans » que les 
prophètes abrahamiques (p. 187).

L’article de Whitney Bodman débute en posant 
la question : « Pourquoi le Coran est-il sacré ? » 
(p. 194). Il constate d’emblée que, contrairement à 
ce que laissent entendre les titres des traductions du 
Coran (« Le saint Coran », etc.), ce texte ne se qualifie 
jamais de tel avec des dérivés de la racine arabe q d s, 
bien qu’il emploie le concept d’iḥsān pour se décrire 
comme étant de « statut exalté » (par ex. Coran 39, 
23) (p. 196-197). En suivant de très près la tradition 
sunnite, W. Bodman aborde la question de la beauté 
du Coran (à travers sa récitation ou les versets de 
taḥaddī) ainsi que de son « inimitabilité » (iʿjāz) qu’il 
passe très brièvement en revue (p. 201-205). L’auteur 
revient ensuite à la notion d’iḥsān pour soutenir 
qu’elle englobe la droiture (tout comme les notions 
de birr et ṣāliḥ) à laquelle s’ajoute un élément de 
sacralité, bien qu’on ne comprenne pas bien en quoi 
les occurrences coraniques citées pourraient qualifier 
le Coran de sacré (p. 206-211). De la même manière, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 50

son affirmation que la récitation du Coran crée un 
espace sacré n’est pas une manière très convaincante 
de répondre à sa question de départ (p. 211-212).

La troisième grande partie, historique, débute 
avec un article de Roy P. Mottahedeh qui cherche 
à montrer que, contrairement à ce que certains 
chercheurs  ont pu soutenir,  les  musulmans 
prémodernes opéraient bel et bien une distinction 
entre le sacré et le profane et/ou le sacré et le séculier 
(p. 215-216). L’auteur commence en remontant à la 
démarcation des ḥaram de La Mecque et Médine 
par Muḥammad selon la Tradition qui peut être 
comprise comme une distinction entre l’espace 
sacré et l’espace profane (p. 217-218). Il poursuit en 
soutenant que, durant les premiers siècles de l’Islam, 
le pouvoir politique du calife et du califat était 
unifié et indivisible mais qu’à partir du ive/xe siècle, 
cette unité politique n’était plus qu’un souvenir, 
avec l’existence de douzaines de gouvernements 
indépendants. Au sein de ceux-ci, les califes n’avaient 
plus qu’une fonction symbolique, tandis que de 
véritables autorités les contrôlaient et portaient 
des titres reflétant de facto la division entre sacré 
et profane, tel que Rukn al-dunyā wa-l-dīn sous 
les Seldjoukides : dans ce titre sont employés les 
termes « monde » (dunyā) et « religion » (dīn), ces 
deux termes pouvant être rapprochés des notions 
de « séculier » et « sacré » (p. 219). Mottahedeh 
se penche alors sur les sciences scholastiques avec 
l’exemple des disciples d’al-Ashʿarī pour montrer que, 
là aussi, les deux sphères du sacré et du profane sont 
belles et bien présentes (p. 220), avant de conclure 
que même sans accepter les approches islamiques 
et/ou « religieuses » de la vie de ce bas monde, cette 
dernière comportera toujours des zones sacralisées 
et profanes : de la même manière qu’il n’est pas 
possible de sacraliser entièrement le monde, il 
n’est pas possible de le désacraliser/désenchanter 
entièrement (p. 224).

Angelika Neuwirth signe l’article suivant, 
dans lequel elle questionne le statut religieux de 
Muḥammad dans l’univers religieux partagé par les 
juifs, les chrétiens, et les musulmans à Jérusalem 
(p. 225). Elle traite ainsi du paradoxe d’une ville 
marquée par l’omniprésence de Muḥammad alors 
qu’il n’y a jamais mis les pieds. Il y est ainsi évoqué 
dans l’appel à la prière (adhān), que l’autrice 
comprend comme « dialoguant avec la tradition 
chrétienne » (p. 231-232), et comme venant rectif  ie r 
certaines croyances. Parmi ces croyances « rectifiées », 
on trouve la relation binaire exclusive entre Dieu et 
les juifs : elle serait remise en question par la formule 
Allāh akbar – que Neuwirth traduit par « grand est 
Dieu » et qu’elle rapproche du grec megas ho Theos 

(p. 233), mais qui signifie littéralement « Dieu est 
plus grand ». On peut dès lors se demander : « plus 
grand que qui/quoi ? » L’autrice s’intéresse ensuite 
au « Temple » (bayit/bayt), terme  qui apparaît 
notamment en Coran 3, 97 et qui se trouve inscrit sur 
des maisons de pèlerins hiérosolomytains, entouré 
d’images de la Kaʿba, de la mosquée de Médine et 
du Dôme du Rocher (p. 234). A. Neuwirth considère 
que cela est « remarquable », car selon elle, ce verset 
se réfère à la Kaʿba d e La Mecque. Mais on ne peut 
que constater que ces données ne se trouvent 
nullement dans le texte coranique qui s’intègre dans 
une polémique antijuive mentionnant Abraham et 
la construction du premier temple à Dieu à Bakka 
(mais non Makka ou « La Mecque ») (8). De manière 
analogue, elle lit Coran 17, 1 comme le « voyage 
visionnaire [de Muḥammad] à Jérusalem » en le 
comprenant comme une intervention dans le débat 
sur le statut de Jérusalem : la formule de Q 17, 1 fait 
de Jérusalem un lieu céleste que ni les Byzantins 
chrétiens, ni les Sassanides, protecteurs des juifs, 
ne peuvent alors plus s’approprier (p. 238). Mais 
là encore, cette compréhension ne repose que sur 
une interprétation traditionnelle de ce verset qui ne 
mentionne ni Muḥammad, ni un sanctuaire céleste, 
ni Jérusalem. Enfin, A. Neuwirth discute le cas du 
Dôme du Rocher en paraissant ignorer un grand 
nombre d’études lorsqu’elle écrit, par exemple, que 
les Omeyyades voulurent construire un trône sur la 
forme du rocher pour symboliser la présence non-
figurée de Dieu (p. 246), alors que l’on sait que le 
Dôme du Rocher est basé sur le modèle de l’Eglise du 
Kathisma, un édifice du ve siècle de forme octogonale 
au centre duquel se trouve un rocher (9).

Aisha Y. Musa écrit ensuite un court article 
descriptif qui se concentre sur le ḥadīth dit des « cinq 
piliers » qui ne mentionne en réalité nullement de 
« pilier » mais fait dire à Muḥammad que « l’islam 
est bâti sur cinq » [piliers ; terme qui n’apparaît pas 
dans le texte original arabe], qu’il énumère ensuite. 
Dans cette liste, il mentio nne explicitement ou non 
la shahāda selon les versions : les versions qui le font 
évoquent soit la shahāda courte (« Il n’y a de Dieu 
que Dieu »), soit la « double shahāda » (« Il n’y a de 
Dieu… Muḥammad est son Messager ») (p. 252). 

(8) À ce sujet, voir récemment Stephen J. Shoemaker, Creating 
the Qurʾan. A Historical-Critical Study, Oakland, University of 
California Press, 2022, p. 110-111.
(9) Stephen J.  Shoemaker, « Christmas in the Qur’ān: The 
Qur’ānic Account of Jesus’ Nativity and Palestinian Local 
Tradition », Jer usalem Studies in Arabic and Islam 28 (2003), 
p. 11-39 et Rina Avner, « The Dome of the Rock in Light of the 
Development of Concentric Martyria in Jerusalem: Architecture 
and Architectural Iconography », Muqarnas, 27 (2010), p. 31-49.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 51

Pour l’autrice, cette différence reflète l’évol ution 
historique d’une formule monothéiste générale à 
une formule qui distingue les musulmans des non-
musulmans (p. 253).

Musa s’intéresse, ensuite, au Muwaṭṭāʾ de Mālik 
b. Anas, le premier ouvrage appartenant au genre 
du Muṣannaf, qui – constate-t-elle – organise la 
première moitié de l’ouvrage dans l’ordre du ḥadīth 
des cinq piliers : prière, aumône, jeûn e, pèlerinage 
(p. 254-255). Puis elle considère le Ṣaḥīḥ d’al-Bukhārī, 
qui contient également de longs chapitres sur 
ces quatre sujets, mais ceux-ci sont précédés de 
chapitres sur l’inspiration divine, la foi (ce chapitre 
étant introduit par l e ḥadīth des cinq piliers) et sur 
la connaissance religieuse (ʿilm). Elle aborde ensuite 
le Ṣaḥīḥ de Muslim, qui débute avec un chapitre 
sur la foi qui contient le ḥadīth des cinq piliers et 
se poursuit par des chapitres sur les quatre autres 
« piliers » (p. 255-256).

Chase F. Robinson consacre sa contribution à 
un document rédigé lors d’une crise du ixe siècle. Ce 
texte qui servit de propagande politico-religieuse, 
ne survécut que grâce au « paradigme de l’isnād ». 
Cette expression de William Graham renvoie au fait 
que l’Histoire, ainsi que l’histoire des personnes (les 
biographies), en islam, sont « le moyen principal qui 
a été utilisé pour transmettre l’autorité et la vérité » 
(p. 258).

Ce document se trouve dans la célèbre Histoire 
ou Taʾrīkh d’al-Ṭabarī : dans le contexte de son 
récit de la victoire « miraculeuse » du gouverneur 
abbasside Muḥammad b. ʿAbd Allāh sur l’armée du 
calife rival al-Muʿtazz à Bagdad en l’an 865, al-Ṭabarī, 
contemporain des évènements , précise que le 
gouverneur ordonna à Saʿīd b. Ḥumayd, poète et 
littérateur, de composer une « lettre publique » ou 
« proclamation » décrivant la bataille .  Cette lettre 
était destinée à être lue devant le peuple de Bagdad, 
à la grande mosquée ; son texte, t rès rare dans les 
sources, est reproduit par al-Ṭabarī qui  l’a eu en 
sa possession (p. 263-264  : mention et p. 265-268 : 
contenu). C. Robinson s’intéresse à la manière dont 
al-Ṭ abarī a pu connaître ce texte, rappelant que Saʿīd 
b. Ḥumayd était l’un de ses informateurs et qu’il avait, 
ainsi, le moyen de l’obtenir directement (p. 272-274). 
Il termine en abordant la question de l’auditoire 
et du message de cette lettre : la proclamation est 
écrite pour Muḥammad b. ʿAbd Allāh qui y est loué, 
et non pour le calife qui n’y est pas mentionné. Elle 
est aussi écrite pour un public hétérogène, dans 
le but d’entraîner et de solidifier le soutien des 
membres de l’auditoire pour Muḥammad b. ʿAbd 
Allāh (p.  276-277). Étudiant le message de la lettre, 
C. Robinson évoque la rhétorique de la proclamation 

dont les différentes sections doivent être comprises 
comme divers « moments » dans une « performance » 
devant susciter l’attention, l’excitation, le plaisir et 
l’indignation du public, et traduire ces sentiments 
en action politique (p. 277-278). Il insiste également 
sur le fait que la proclamation est imprégnée de 
langue et de logique coraniques car le contexte de 
guerre civile nécessitait de puiser dans les demandes 
morales du Coran (par ex. « la faveur de Dieu » qui 
apparaît dans les discours de temps de guerre). Le 
modèle coranique de l’alliance est mis en avant pour 
affirmer que les Hommes doivent reconnaissance à 
Muḥammad b. ʿAbd Allāh, et que rompre l’allégeance 
de loyauté (bayʿa) au calife reviendrait à apostasier 
(p. 278-280).

La troisième grande partie de l’ouvrage se 
conclut avec un article de Sarah Bowen Savant qui 
s’intéresse à la question de la transmission du savoir 
en Islam, en prenant l’exemple des livres et en citant 
Graham et son « paradigme de l’isnād » pour qui la 
vérité ne se trouve pas dans des documents écrits, 
mais dans des personnes et leurs liens les unes avec 
les autres, ce lien se manifestant le plus ouvertement 
avec le ḥadīth (p. 281-283). L’autrice constate que 
ce lien a le plus souvent été traité sous l’angle de 
l’oral et de l’écrit et elle veut l’aborder sous l’angle 
des personnes et des livres, sa théorie étant que si 
l’on a aussi peu de livres durant les premiers siècles 
de l’Islam, c’est parce que la transmission du savoir 
dépendait de l’autorité d’individus, et que celui-ci 
se transmettait par des réseaux humains et finissait 
ensuite sous différentes formes de documents qui 
n’étaient pas vus comme des objets fixes (p. 283-284). 
La vérification se faisait typiquement à partir des 
isnād-s : quand on puisait dans un ouvrage, on citait 
les chaînes d’autorité et non le livre duquel on les tirait, 
mais cela changea à partir du ve/xie - vie/xiie siècle 
lorsque cette vérification par l’isnād déclina. Cela 
explique, selon elle, pourquoi nous avons beaucoup 
plus de manuscrits après cette période et pourquoi 
ceux-ci ne citent plus autant les isnād-s (p. 284). 

L’autrice poursuit en présentant les données qui 
permettent de reconstituer en partie une histoire à 
long terme de l’essor et du déclin de l’isnād : il s’agit 
des données générées par le projet KITAB. Celui-ci a 
analysé un corpus de presque 4300 textes issus du 
ḥadīth, de la littérature et de l’Histoire (p. 285). La 
tendance générale qui s’en dégage est la suivante : 
la période des iiie–ve siècle représente le point 
culminant des isnād (p. 287), et l’œuvre ayant le plus 
d’isnād-s est le Taʾrīkh Madīnat Dimashq d’Ibn ʿAsākir 
(vie/xiie siècle) (p. 289-290), un auteur ayant vécu 
durant l’ère de la « formalisation croissante de la 
transmission du ḥadīth » et pour qui le fait d’afficher 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 52

un grand nombre de isnād (40% de son Taʾrīkh) 
lui permet de montrer son capital culturel dans 
le contexte de transmission post-canonique du 
ḥadīth (p. 290). S. Bowen Savant évoque également 
les sources d’Ibn ʿAsākir : des livres tels le Taʾrīkh 
Baghdād, des listes de personnes (tasmiya) qui se 
trouvaient dans des carnets, etc., tout en insistant 
sur le fait que cela ne représente presque rien par 
ra pport au grand nombre d’isnād-s q u’il cite, et en 
soulignant qu’il « activait » des textes antérieurs en 
les lisant en présence de ses maîtres (p. 294-295). 
L’autrice va ainsi à contre-courant de l’opinion 
d’une longue ligne de chercheurs qui pensent que 
ces chaînes de transmission dérivent de la centaine 
d’ouvrages qu’il aurait consultés, lui faisant conclure : 
« Pour Ibn ʿAsākir, les gens comptaient bien plus que 
les livres » (p. 296-297 et p. 298).

Cet ouvrage collectif offre au lecteur une 
grande variété d’articles abordant des sujets aussi 

divers que l’exégèse coranique de certains versets 
ou concepts du Coran, les canonisations successives 
du livre saint de l’islam, l’évolution de la notion 
de sacralité textuelle chez les Khojas, ou encore le 
témoignage de première main d’une rivalité califale 
à l’époque abbasside. Nombre d’études proposent 
des hypothèses intéressantes , des suggestions 
méthodologiques innovantes, ainsi que des pistes 
de réflexion pour mener de futures recherches. Il 
ressort de cet effort commun un riche hommage 
à la pensée de William A. Graham qui parcourt 
chacun des articles de manière sinon explicite, du 
moins fortement sous-entendue, reflétant l’étendue 
de son influence dans l’islamologie nord-américaine 
contemporaine.

Paul Neuenkirchen 
post doctorant, Université de Berne, Suisse, 

Institute for Advanced Study, Princeton

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Bruce Fudge, Kambiz GhaneaBassiri, Christian Lange, Sarah Bowen Savant (éds.): Non Sola Scriptura. Essays on the Qur’an and Islam in Honour of
William A. Graham, recensé par Paul Neuenkirchen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


