
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 35

 Constance Arminjon Hachem
Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une 
histoire polyphonique

Paris, CNRS Éditions
2022, p. 384
ISBN : 978227113860

Mots-clés : islam contemporain, pensée islamique 
contemporaine, penseurs de l’islam, réformisme 
musulman

Keywords: Contemporary Islam, Contemporary 
Islamic thought, Thinkers on Islam, Muslim reformism

Depuis le xixe siècle, au moins, plusieurs 
figures de l’islam, sunnite et shiite, ont appelé à un 
renouveau des discours islamiques, en particulier 
dans le domaine de la théologie et de la pensée 
juridique. Ils concevaient ce renouveau comme une 
nécessité impérieuse afin de faire face aux défis nou-
veaux (taḥadiyyāt jadīda). L’ouvrage de Constance 
Arminjon propose de retracer l’évolution historique 
de ces appels et l’émergence, dans leur sillage, d’une 
« nouvelle théologie » musulmane au xxe siècle. 
L’auteure ambitionne de saisir ces évolutions et 
cette émergence à la fois dans les contextes sunnite 
et shiite. Organisée en huit chapitres, l’étude de 
C. Arminjon s’intéresse à plusieurs penseurs contem-
porains de l’islam shiite (Sorūsh, Kadīvar, Shabestarī, 
Malekiyān, etc.) et à quelques penseurs sunnites 
(Naṣr Ḥ. Abū Zayd et Ḥasan Ḥanafī principalement). 
Si le livre permet d’avoir une idée précise des débats 
herméneutiques et théologiques au sein du shiisme 
contemporain, ce n’est, hélas, pas le cas en ce qui 
concerne le sunnisme.

Dans son introduction, après un long plai-
doyer pour mettre fin à la confusion qui règne 
autour des notions de « réforme », « réformisme », 
« modernisme », etc., l’auteure présente les « mo-
ments » d’une histoire doctrinale de l’islam contem-
porain par ces mots : « Dans le champ de la théologie 
musulmane – sunnite et shi’ite duodécimaine –, le 
xixe siècle apparaît comme le premier long moment, 
marqué essentiellement par la réaffirmation dogma-
tique dans un but apologétique » (p. 22). La chro-
nologie qui est présentée à la suite de ce propos 
liminaire ne manquera pas de soulever des interroga-
tions quant à sa pertinence sur le plan historique. En 
effet, durant « la première moitié du xixe siècle, écrit 
l’auteure, la volonté de répondre à l’apologétique 
chrétienne et aux influences de l’Europe se conjugue 
avec le souci de recentrer le monothéisme et de 
justifier les dogmes de manière rationnelle. Cette 

double tendance se prolonge en fait jusqu’à la fin 
des années 1980. Dans l’intervalle toutefois, le projet 
de “reconstruction de la pensée religieuse en islam” 
esquissée par Muhammad Iqbal constitue, à lui seul, 
un moment fréquemment commenté par les  théolo-
giens iraniens de la fin du xxe siècle. Avec Abū Zayd, 
Hanafī et l’École d’Ankara, Sorūsh, Shabestarī, Kadīvar 
et Malekiyān en Iran ont quant à eux inauguré le 
moment de la “nouvelle théologie” » (p. 22).

Au xixe siècle, des figures importantes de l’islam 
ont, activement, cherché à trouver des réponses à 
l’impérialisme européen et à réfuter certains discours 
chrétiens relatifs aux fondements doctrinaux de 
l’islam (on se rappellera ici la polémique, sur plusieurs 
mois, entre Muḥammad ‘Abduh et Gabriel Hanotaux), 
etc. Toutefois il serait réducteur, comme c’est le cas 
ici (voir également p. 72-77), de circonscrire les 
dynamiques internes à l’islam (notamment sunnite) 
de cette période à cet aspect de la polémique et de 
l’apologétique. En effet si, par exemple, la pensée 
d’un Muḥammad ‘Abduh (m. 1905) est marquée 
par une rhétorique apologétique, elle est aussi 
façonnée par des tensions patentes au sein de l’islam 
à son époque, notamment autour de la place du 
soufisme ; de l’enseignement des sciences religieuses ; 
des méthodes de transmission du savoir, et donc 
de la formation de l’élite religieuse (en particulier 
à l’université d’al-Azhar) ; de la langue arabe et de 
son statut ; du rapport entre foi et raison (question 
soulevée jadis en contexte islamique par des figures 
comme Averroès, mort en 595/1198).

De même, peut-on, sans explication claire, 
passer de la première moitié du xixe siècle au 
projet de « reconstruction de la pensée religieuse 
en islam » de Muhammad Iqbal (m. 1938) comme 
constituant « à lui seul un moment » ? Ce moment 
iqbalien est aussi la période où s’amorce, de manière 
concrète, l’ouverture de la pensée islamique aux 
sciences modernes. Nous voulons parler ici de figures 
importantes (mais oubliées dans la chronologie de 
l’auteure) comme celle d’Amīn al-Khūlī (m. 1966), 
Muḥammad Aḥmad Khalafallāh (m. 1991) ou de 
‘Ā’isha ‘Abd al-Raḥmān (m. 1998). Ces figures, et non 
pas Naṣr Ḥāmid Abū Zayd (m. 2010) ou Sorūsh, 
ont initié cette ouverture, non seulement dans le 
champ de l’herméneutique coranique, mais aussi 
dans le champ de la théologie musulmane. Il suffira 
ici de mentionner l’ouvrage parfois oublié (et que 
l’auteure ne mentionne nullement) (1) de Khalafallāh 

(1) Il faut dire qu’en ce qui concerne Khalafallāh, les chercheurs 
ont tendance à réduire son œuvre au seul al-Fann al-qaṣaṣī 
(L’Art narratif…), sa thèse de doctorat soutenue en 1947.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 36

Mafāhīm qur’āniyya (2), dans lequel celui-ci traite des 
notions comme le prophétisme (al-nubuwwa), la 
communauté (al-umma), la justice (al- ‘adl). Nous 
devons à ‘Ā’isha ‘Abd al-Raḥmān non seulement, 
des exégèses visant à prouver l’insupérabilité du 
Coran (nous sommes ici dans l’apologétique), 
mais également un ouvrage intitulé Al-Shakhṣiyya 
al-islāmiyya (3), dans lequel elle traite, avec beaucoup 
de liberté, des sujets comme la foi (al-īmān), la 
raison, le conservatisme (al-muḥāfaẓa) – attitude 
qu’elle condamne –, le renouveau (al-tajdīd) – qu’elle 
magnifie, etc. Mieux encore, bien avant ces auteurs, 
Al-islām wa uṣūl al-ḥukm (4) de ‘Alī ‘Abd al-Rāziq 
(m. 1966), publié en 1925, constitue un livre aussi 
important, dans ce contexte, que Reconstruire la 
pensée religieuse de l’islam de M. Iqbal (5). D’ailleurs 
plus loin dans son texte, C. Arminjon fera une 
référence à Rotraud Wielandt (abondamment cité 
dans le livre) qui soutient la centralité de ces figures 
et de ce moment dans la pensée sunnite. Elle écrit : 
« Selon Rotraud Wielandt, le renouveau de la pensée 
théologique a été favorisé par ‘‘deux principaux 
facteurs’’, à savoir ‘‘l’émergence d’une école égyptienne 
d’exégèse coranique fondée sur les méthodes de la 
critique littéraire’’ et ‘‘la réception de l’herméneutique 
philosophique et de l’épistémologie européenne 
modernes par les théologiens musulmans’’ » (p. 108). 
Pour C. Arminjon, il « semble inexact de considérer 
ces deux phénomènes comme des ‘‘facteurs’’ ; il 
serait plus adéquat de considérer le recours à la 
critique littéraire, à l’herméneutique philosophique 
et à d’autres approches épistémologiques comme 
l’engagement dans diverses voies ou disciplines qui 
ont parfois été défrichées par des prédécesseurs » 
(p. 108). Par qui et quand exactement ? 

À propos de l’œuvre de ‘Alī ‘Abd al-Rāziq, 
C. Arminjon écrit : « En contestant radicalement la 
doctrine du califat après l’abolition de cette institu-
tion, l’uléma égyptien ‘Alī ‘Abd al-Rāziq (1888-1966) 
promut une révolution de la théologie politique 

(2) Mafāhīm qur’āniyya (Concepts coraniques), Koweït, al-Majlis 
al-waṭanī li-l-thaqāfa wa-l-funūn wa-l-ādāb, 1984.
(3) Al-Shakhṣiyya al-islāmiyya : dirāsat qur’āniyya , (La 
personnalité musulmane : une étude coranique), Beyrout, Dār 
al-‘ilm li-l-malāyīn, 1986. Cette œuvre est également ignorée 
par l’auteure qui, lorsqu’elle évoque (en ne s’appuyant que sur 
les écrits de J. Pink) ‘Ā’isha ‘Abd al-Raḥmān, réduit sa production 
aux études littéraires sur le Coran (p. 67). Il s’agit là d’une vision 
tronquée et entretenue par une certaine recherche académique.
(4) L’islam et les fondements du pouvoir, nouvelle traduction 
et introduction de Abdou Filali-Ansary, Paris, La Découverte/
CEDEJ, 1994.
(5) Mohammed Iqbal, Reconstruire la pensée religieuse de 
l’islam, trad. de Eva de Vitray-Meyerovitch, Paris, Editions du 
Rocher, 1996.

sunnite et de l’historiographie de l’islam qui la 
sous-tendait. Mais il n’engagea pas de critique de 
son héritage théologique stricto sensu » (p. 54). 
Dans le contexte où elle écrit ces lignes, l’auteure 
souhaite souligner le fait que cet érudit égyptien ne 
s’intéressa pas à « la théologie fondamentale » mais 
uniquement à « la théologie politique » (p. 54). Sans 
soulever la question quant à la pertinence (historique 
et textuelle), en contexte islamique, de la séparation 
radicale qu’elle opère entre « théologie fondamen-
tale » et « théologie politique », notons qu’il suffira 
de se reporter aux deux premiers chapitres d’Al-islām 
wa uṣūl al-ḥukm pour noter qu’ils constituent une 
déconstruction méthodique des argumentaires théo-
logiques et exégétiques justifiant le califat comme 
mode de gouvernement islamique. Plus encore, il 
réexamine le débat fondateur sur l’imamat (ou chef 
politique et religieux de la communauté), pour prou-
ver que ni l’imam ni l’institution qu’il incarne ne font 
partie des fondements de la religion (uṣūl al-dīn) ou 
de ses enseignements invariables (thawābit). En effet, 
ce qui fait l’objet de la critique de ‘Alī ‘Abd al-Rāziq 
n’est pas seulement la question du califat (au sens 
d’al-siyāsa, la politique), mais également la doctrine 
répandue et admise par des érudits selon laquelle : 
« ṭā‘at al-a’ima min ṭā‘at Allāh » (6), autrement dit que 
toute obéissance aux chefs de la communauté est 
une obéissance à Dieu lui-même. Voilà un dogme, qui 
ne concerne pas seulement le calife mais également 
tout détenteur d’autorité (y compris religieuse), qu’il 
déconstruit et dénonce dans son troisième et dernier 
chapitre. 

Par conséquent, se révèlent insatisfaisants et 
approximatifs ces « moments » d’une « histoire 
doctrinale de l’islam contemporain ». Comment 
évaluer les apports du « quatrième et moment 
actuel », présentés comme distincts de « tous les 
autres par sa tonalité et sa visée critique » (p. 22), en 
s’appuyant sur une généalogie imprécise ? Par exemple, 
concernant le contexte sunnite, l’auteure écrit : « En 
Égypte, seuls des penseurs laïcs ont jusqu’à présent 
tenté de repenser leur tradition théologique, tandis 
qu’en Turquie, ce sont des théologiens institutionnels 

– principalement à Ankara – qui mènent des efforts 
comparables » (p. 24). Cette présentation des 
dynamiques réinterprétatives en contexte sunnite est 
inexacte sur le plan de l’histoire des idées. Prenons 
le pays mentionné, l’Égypte : identifier les limites 
et les contradictions des relectures de l’héritage 
théologique islamique par des érudits sunnites 
dans ce pays est une chose, nier que telles relectures 

(6) ‘Alī ‘Abd al-Rāziq, Al-islām wa uṣūl al-ḥukm, Le Caire, 
Maktaba Madbūlī, 2013, p. 137.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 37

existent en est une autre. Que dire de l’égyptien 
Maḥmūd Shaltūt (m. 1963), qui fut grand imam 
d’al-Azhar ? C’est en s’inscrivant dans l’héritage de 
la pensée de ce dernier, que ‘Abd al-Muta‘āl al-Ṣa‘īdī, 
mort en 1971 et qui fut professeur de langue et de 
littérature arabes au sein de l’université d’al-Azhar, 
rédigea un ouvrage au titre évocateur Ḥuriyyat al-fikr 
fī l-islām (La liberté de pensée en islam) (7), dans lequel 
il réfute catégoriquement, Coran à l’appui, les peines 
d’apostasie en islam. Il se fait donc défenseur de la 
liberté de conscience et critique sans concession « des 
érudits figés » dans le passé (al-‘ulāmā’ al-jāmidūn). 
Cela bien avant le « quatrième et moment actuel » 
dont parle l’auteure. La réédition des œuvres de 
‘Abd al-Muta‘āl al-Ṣa‘īdī est aujourd’hui portée par 
Ṣāliḥ Suhāyl, universitaire et imam. L’introduction 
de C. Arminjon pose ainsi un décor qui se prolonge 
dans tout le livre. Ce décor est celui d’une opposition 
entre une pensée shiite qui serait dynamique et une 
pensée sunnite réfractaire au mouvement. Nous y 
reviendrons. 

Les chapitres 1 et 2 (p. 25-106) constituent une 
synthèse des recherches académiques, notamment 
de Rotraud Wielandt, sur l’évolution des sciences 
religieuses et de la théologie musulmane, sunnite et 
shiite, du xixe au xxe siècle. Y sont mentionnées des 
figures musulmanes comme Sayyid A. Khān (m 1898), 
M. ‘Abduh (m. 1905), Filibeli A. Ḥilmī (m. 1914), 
Mīrzā R. Q. Sangelajī (m. 1914), M. Iqbal (m. 1938), 
etc. À propos de ce dernier, l’auteure avait affirmé, 
dans son introduction, que « Muhammad Iqbal 
constitue, à lui seul, un moment » d’une « histoire 
doctrinale de l’islam contemporain ». Or, dans le 
chapitre 2 (p. 69-106), Iqbal ne se distingue plus 
vraiment des figures « apologétiques » de la première 
moitié du xixe siècle. En effet, à la suite d’une 
synthèse sur la pensée de ce dernier, l’auteure écrit : 
« Les généralisations qu’il enchaine abruptement 
ne correspondent cependant pas au but qu’il s’est 
lui-même fixé : au lieu d’un examen méthodique, 
conduisant à une éventuelle révision des fondements 
philosophiques de la théologie musulmane, Iqbal 
inaugure en fait un style apologétique caractérisé 
par la disparité des autorités de référence » (p. 90). 
Or, le lecteur notera, avant d’arriver à ces pages, que 
« la disparité des autorités de référence » était déjà 
présente dans l’œuvre de figures comme Sayyid 
A. Khān ou même d’un Afghānī (m. 1897). Si tel est 
le cas, comment faire d’Iqbal sa figure pionnière ?

(7) Également auteur de plusieurs autres ouvrages, comme 
al-Ḥuriyya al-dīniyya fī l-islām (La liberté religieuse en islam) ; 
Fī maydān al-ijtihād (Dans l’Arène de l’ijtihād) ; etc.

Les chapitres 3 et 4, intitulés respectivement 
« Herméneutique et critique des savoirs religieux 
en islam sunnite » (p. 107-135) et « Herméneutique 
et critique des savoirs religieux en islam shi’ite » 
(p. 137-181), présentent les approches en matière 
d’herméneutique de divers auteurs sunnites et 
shiites. Concernant le chapitre 3, le lecteur averti 
pourra être surpris par l’absence de toute référence 
à la thèse soutenue en 2012 par Selami Varlik (8). 
En effet, concernant la Turquie, C. Arminjon écrit 
« Comme je l’ai indiqué dans l’introduction, pour 
aborder les auteurs turcs, je suis tributaire des 
rares travaux académiques consacrés à la Turquie » 
(p. 103, note 1). Or l’entame de ce chapitre porte sur 
« l’École d’Ankara et l’herméneutique du Coran en 
Turquie », thème au cœur de la thèse de S. Varlik qui 
interroge la réception de l’herméneutique du double 
mouvement, conçue par Fazlur Rahman (m. 1988), et 
le développement, dans la Turquie contemporaine, 
d’une herméneutique philosophique qui met en 
débat les théories de Gadamer, de Rahman et de 
Ricoeur sur les concepts d’objectivité, d’historicité, 
d’intention de l’auteur, etc.

Ensuite sont exposées les nouvelles conceptions 
de la foi par des penseurs contemporains (chapitre 5), 
le rapport à l’altérité religieuse (chapitre 6), le 
statut du texte coranique (chapitre 7) ; et le dernier 
chapitre est consacré à la question de « la théologie 
métaphysique ». D’une manière générale, ces 
chapitres se caractérisent par la présence minimale 
des penseurs sunnites. La pensée sunnite critique se 
limite-t-elle à l’œuvre de Ḥ. Ḥanafī et de N. Ḥ. Abū 
Zayd ? Au chapitre 5 par exemple, seuls deux penseurs 
sunnites sont véritablement mentionnés, avec cette 
impression qu’il s’agit là d’un sujet (la redéfinition de 
la foi) peu traité en contexte sunnite. C. Arminjon 
écrit : « Sur le second chantier de la ‘‘nouvelle 
théologie’’, les architectes sont moins nombreux. Il 
semble que les théologiens turcs de l’École d’Ankara 
n’aient pas cherché à redéfinir la religion ni ses 
formes » ; plus loin, elle ajoute : « Dans l’autre foyer 
sunnite de l’élaboration de la ‘‘nouvelle théologie’’, 
l’Égypte, Hanafî et Abū Zayd ont livré quelques vues 
qui s’apparentent plus à des notes de brouillon qu’à 
des esquisses » (p. 183). Une telle présentation est 
assez surprenante pour le sunnisme contemporain. 
Que dire de la redéfinition par le syrien Muḥammad 
Shaḥrūr (m. 2019) de la foi ou de la distinction 
qu’il introduit (dans les années 1990) entre les 

(8) Selami Varlik, Herméneutique coranique et objectivité du 
sens : la critique philosophique de Fazlur Rahman dans la Turquie 
contemporaine, thèse de doctorat en philosophie, sous la 
direction d’Olivier Abel, Paris, EHESS, 2012. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 38

termes coraniques de mu’min (croyant) et muslim 
(musulman) ? (9). Dans ces chapitres, C. Arminjon 
ne fait aucune mention du projet d’aggiornamento 
(théologique, juridique et exégétique) de la pensée 
islamique initié par M. Shaḥrūr. Que dire également 
du penseur tunisien Mohamed Talbi (m. 2012) – un 
autre penseur sunnite absent du livre (sans que le 
lecteur sache pourquoi, selon quels critères ?) (10) 

Par conséquent, c’est en s’appuyant sur un corpus 
assez maigre en auteurs sunnites que C. Arminjon 
procède parfois à une comparaison hâtive des 
contextes sunnites et shiites. Est-il pertinent de 
continuer, encore de nos jours, à présenter ce 
contexte sunnite comme totalement hermétique 
ou systématiquement opposé (ou à opposer) au 
contexte shiite ? Sans nier les singularités de chaque 
contexte, les tentatives d’opposition systématique 
entre contexte sunnite et shiite, relèvent parfois de 
l’idéologie et du préjugé défavorable au premier.

Prenons par exemple ce passage : « [..] tout 
en empruntant certaines méthodes aux sciences 
humaines et à la philosophie européenne, plusieurs 
penseurs sunnites conservent une nette visée 
apologétique » (p. 24), et demandons-nous si 
la visée apologétique qui y est mentionnée est 
applicable, au fond, exclusivement au contexte 
sunnite. Contrairement à ce que suggère l’auteure, 
nous répondons par la négative. 

Plus loin dans le livre, l’auteure cède encore à 
cette tendance en opposant le penseur égyptien 
sunnite Naṣr Ḥāmid Abū Zayd (m. 2010), qui serait 
l’auteur d’une critique ingénue de la Naḥḍa, à des 
penseurs shiites, plus réalistes. Cette opposition fictive, 
qui vise à souligner la singularité des auteurs shiites, 
est construite par des expressions du type : Abū Zayd 
« se demande avec anxiété », « Souscrivant à la 
légende d’une ‘‘renaissance religieuse’’ », « négligeant 
les divergences entre les personnalités », « le désarroi 
de l’écrivain égyptien » (p. 95). Tout cela conduit 
à cette conclusion (qui était recherchée) : « Avec 
Abū Zayd, plusieurs philosophes et théologiens 
iraniens constatent la discontinuité des moments de 
la pensée islamique contemporaine. Contrairement 
à lui, ils n’idéalisent aucun moment, se gardent de 
se placer dans une lignée intellectuelle et mettent 

(9) Voir son livre consacré à la question de la foi sous le titre 
Al-islām wa-l-īmān (L’islam et la foi), Damas, al-Ahālī li-l-ṭibā‘a 
wa-l-nashr wa-l-tawzī‘, 1996. Également son ouvrage concis qui 
présente sa révision terminologique et son projet de réforme : 
Dalīl al-Qirā’at al-mu‘āṣira li-l-tanzīl al-ḥakīm : al-manhaj wa-l-
muṣṭalaḥāt, Beyrouth, Dār al--Sāqī, 2016.
(10) Voir par exemple Mohamed Talbi,  L’Islam n’est pas 
voilé, il est culte : rénovation de la pensée musulmane, Éditions 
Cartaginoiseries, Tunis, 2009 (2nd édition 2011).

en question la notion même de réforme » (p. 95). 
Pourtant, la critique initiée par Abū Zayd ne s’arrête 
ni ne débute par la pensée contemporaine et elle est 
loin d’être naïve vis-à-vis des mouvements de réforme 
et du patrimoine intellectuel des premiers siècles. 
En la matière, lire directement les textes des auteurs 
permet de porter sur leur pensée un regard objectif. 
Bien que nous n’ayons pas suffisamment de place 
ici pour accomplir une telle tâche en profondeur, 
donnons tout de même quelques éléments concrets. 
Comme tout penseur, l’œuvre de Naṣr Ḥ. Abū Zayd a 
ses propres contradictions et insuffisances (11) ; mais 
la naïveté mise en avant par C. Arminjon n’en fait 
pas partie. Dans toute son œuvre, il refuse et réfute 
les idéalisations de la pensée réformiste musulmane 
et l’héritage classique. Cela lui vaudra d’ailleurs des 
critiques de la part même de penseurs se situant 
dans le courant réformiste sunnite. Tel est le cas 
de l’Égyptien Gamāl al-Bannā (m. 2013 ; à ne pas 
confondre avec Ḥasan al-Bannā, son frère) qui disait, 
à propos d’Abū Zayd : en lui « se sont mêlés le pire 
produit de l’orientalisme et ce que notre tradition 
a donné de plus mauvais » (12), exprimant ainsi son 
désaccord quant à la manière dont son compatriote 
traite les sources islamiques et les questions (ou 
priorités) qu’il met en exergue. Quant à Abū Zayd 
lui-même, il affirme : 

« À travers l’étude de l’histoire et de la méthodo-
logie de l’exégèse classique, j’ai pris conscience 
du fait qu’il n’existe pas d’interprétation objec-
tive ou innocente. Les théologiens ont depuis 
longtemps établi un principe herméneutique 
déduit d’un verset spécifique du Coran (3, 7) 
qui divise le Coran en versets ‘‘ambigus’’ ou 
‘‘révocables’’ (mutashābih) d’une part, et en 
versets ‘‘clairs’’ ou ‘‘irrévocables’’ (muḥkam) 
d’autre part. Par conséquent, ils ont logiquement 
admis que l’irrévocable devrait être la norme 
dans l’interprétation ou pour lever l’ambiguïté 
du révocable. D’un point de vue herméneutique, 
ils étaient d’accord, mais lorsqu’il s’agissait de 
mettre en œuvre ce principe, ils divergeaient. 
Chaque groupe a décidé, selon sa propre posi-
tion théologique, ce qui était révocable et ce 
qui était irrévocable. En fin de compte, ce qui 
était considéré comme révocable par un groupe 
donné était considéré comme irrévocable par 
ses adversaires et vice versa. C’est ainsi que 

(11) Voir ci-dessous les références que nous donnons et qui 
analysent son œuvre par une approche critique.
(12) Mouna A. Akouri, L’Enseignement de Gamâl al-Banna, Dâr 
al-fikr al-islâmî, 1997, p. 72.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 39

le Coran est devenu un champ de bataille où 
chaque groupe pouvait justifier ses positions 
politiques, sociales et théologiques » (13).

Il ajoute, après avoir rappelé les fondements 
épistémologiques de la jurisprudence musulmane : 

« Toute la littérature sur la charia, telle qu’elle 
est exprimée dans les quatre principales écoles 
sunnites, au moins, est basée sur les principes 
susmentionnés. Cela signifie que la charia est 
une production humaine et qu’elle n’a rien de 
divin. De même, personne ne peut prétendre 
à sa validité indépendamment du temps et de 
l’espace » (14).

Naṣr Ḥāmid Abū Zayd a donc sa propre grille 
de lecture de l’histoire et des failles de la pensée 
islamiques. Cette lecture n’est pas, en tout point, en 
accord avec les idées des réformateurs du xixe siècle. 
Il est à espérer que, dans une réédition de cet ouvrage, 
il sera précisé dans quelle œuvre d’Abū Zayd le lecteur 
pourra vérifier le type d’affirmations suivantes : « À 
la différence d’Abû Zayd, Sorūsh considère que ces 
réformateurs se sont fourvoyés parce qu’ils n’ont pas 
pris conscience du caractère humain et historique 
de la théologie » (p. 96). Car ces expressions et 
affirmations sont données sans aucune référence à 
un écrit précis de Naṣr Ḥāmid Abū Zayd. Nous nous 
permettons ici de renvoyer le lecteur au livre La 
pensée islamique contemporaine d’Alain Roussillon 
(m. 2007), qui permet de mieux saisir les lignes 
de fracture et de confluence entre les penseurs 
sunnites et shiites contemporains (15). Un ouvrage 
qui, de manière assez curieuse, ne figure pas dans la 
bibliographie fournie par C. Arminjon (16), alors que 
son auteur s’intéresse à un corpus d’auteurs sunnites 
beaucoup plus large que ce qu’elle propose.

Notons, enfin, qu’après avoir lu ce portrait d’un 
Abū Zayd naïf dans son rapport à l’héritage réformiste, 

(13) Nasr Abu Zayd, Reformation of Islamic ought. A critical 
Historical Analysis, with the assistance of Dr. Katajun Amirpur 
and Dr. Mohamad Nur Kholis Setiawan, Amsterdam, Amsterdam 
University Press, 2006, p. 93 (notre traduction).
(14) Ibid., p. 94 (notre traduction).
(15) Vo ir  notamment son l ivre La pensée islamique 
contemporaine : acteurs et enjeux, Paris, Téraèdre, 2005. 
(16) Ment ionnons également cette autre référence 
(étonnamment absente de la bibliographie de C. Arminjon) : 
la thèse de doctorat (disponible en ligne) de Kalthoum Saafi, 
Vers une plateforme de modernisation de la pensée islamique : 
une nouvelle alternative à travers la pensée de Abdelmajid Charfi, 
Mohammed Arkoun et Nasr Hamid Abou Zeid, thèse de doctorat 
en sociologie, sous la direction de Burhan Ghalioun, Université 
Paris 3, 2011.

le lecteur trouvera, quelques pages plus loin, une 
affirmation contraire et qui, cette fois-ci, le réunit 
avec des penseurs iraniens contre Ḥasan Ḥanafī : 
« À la différence, écrit C. Arminjon, des ‘‘nouveaux 
théologiens’’ iraniens et d’Abū Zayd, lequel a pointé 
les écarts entre la théorie de la connaissance des 
théologiens de la fin du xixe siècle et l’épistémologie 
élaborée à sa [sic] propre génération, Hanafī souscrit 
à l’historiographie ‘‘réformiste’’ » (p. 119). La question 
qui se pose est la suivante : lequel des deux portraits 
reflète le mieux le Naṣr Ḥ. Abū Zayd historique, ses 
idées et son attitude vis-à-vis de l’héritage réformiste ? 
Désorienté, le lecteur ne pourra pas véritablement 
trancher la question. Surtout si sa lecture se prolonge 
jusqu’au dernier chapitre du livre où l’auteure prend 
le contre-pied de la présentation faite du penseur 
égyptien au début de l’ouvrage. Elle écrit : « À rebours 
de son adversaire [i.e. Ḥasan Ḥanafī] qu’il taxe de 
concordisme, Abū Zayd conteste implacablement 
les dogmes sunnites ainsi que leurs répercussions 
dans la culture musulmane contemporaine » (p. 306).

Outre cet exposé en zigzag, l’ouvrage de 
C. Arminjon renforce ce constat d’une recherche 
académique française qui tourne en rond dès lors qu’il 
s’agit des doctrines et figures de l’islam contemporain. 
Lorsqu’elle traite de la pensée critique et réformiste 
au sein de l’islam contemporain, cette recherche a 
tendance à convoquer toujours les mêmes figures, 
les mêmes écrits et, finalement, à toujours brosser 
le même portrait des dynamiques réinterprétatives 
au sein de la pensée islamique actuelle. Quelle que 
soit l’audace intellectuelle d’un Naṣr Ḥ. Abū Zayd 
ou d’un Malekiyān, elle ne peut suffire pour saisir et 
traiter des dynamiques de pensée critique au sein 
de cet islam. Ces dynamiques s’expriment, de nos 
jours, de manière plurielle, polyphonique. Autrement 
dit, elles dépassent le cercle clos (et réducteur) des 
seuls penseurs/universitaires laïcs. Il serait salutaire 
de sortir de ce paradigme qui structure la recherche 
actuelle sur l’islam contemporain en contexte 
francophone. En effet, primo, la pensée critique et 
le discours de réforme ne sont pas l’apanage des 
penseurs masculins. Ainsi, il est à regretter l’absence 
de toute référence à des figures féminines dont les 
œuvres s’inscrivent pleinement dans le projet de 
réévaluation des assises théologiques, exégétiques 
et juridiques de l’islam. L’œuvre de Fatima Mernissi 
(m. 2015) s’inscrit pleinement et entièrement dans ce 
cadre. Son ouvrage Le Harem politique (17), publié en 
français et en France en 1987, est un exposé critique 
et méthodique visant à déconstruire certaines des 

(17) Le Harem politique, Albin Michel, Paris, 1987.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 38 40

traditions, ou hadiths, attribuées au prophète de 
l’islam et relatives à la place des femmes en islam. 
Avant cela, c’est la question du voile qu’elle avait traité 
dans son premier ouvrage, dans une approche, à la 
fois, sociologie et herméneutique (18). Par conséquent, 
pourquoi la recherche académique actuelle la tient-
elle à l’écart de son panthéon des figures réformistes 
au sein de l’islam ? D’autres œuvres mériteraient 
également toute l’attention des chercheurs, comme 
celles de Olfa Youssef, universitaire tunisienne ; 
de Asma Lamrabet, biologiste et intellectuelle 
marocaine ; de Asma Barlas, universitaire pakistano-
américaine ; etc. Secundo, il serait sans doute 
opportun de sortir de la vulgate qui perçoit le milieu 
des érudits/clercs sunnites comme insensible aux 
critiques émises par les intellectuels/universitaires. 
Il suffira, pour s’en rendre compte, d’être attentif de 
nos jours à la nature composite des discours d’érudits 
sunnites qui, dans certaines circonstances, valident 
les appels à la rupture avec tel héritage (turāth) 
de la période classique et, dans d’autres situations, 
condamnent toute tentative de rupture et insistent 
sur la nécessaire continuité et fidélité au turāth. 
Certes de telles postures, flottantes entre une attitude 
réformiste en certaines occasions et conservatrice 
en d’autres moments, peuvent ne pas convenir à la 
définition ou la représentation que tel ou tel chercheur 
souhaite donner des dynamiques critiques au sein de 
l’islam actuel ; cependant, elles existent bel et bien. 
Ainsi, il est assez réducteur de traiter de l’émergence 
d’une nouvelle théologie en islam ou de la formation 
de nouveaux discours sur l’altérité religieuse en 
se limitant au panthéon évoqué précédemment. 
Un tel travail nécessite de faire également place à 
l’étude des œuvres d’érudits traditionnels comme le 
sunnite saoudien Farḥān al-Mālikī (né en 1969) ou le 
shiite irakien Sayyid Kamāl al-Ḥaydarī (né en 1956), 
actuellement en résidence surveillée à Qom (Iran) 
et interdit d’enseignement au sein de la ḥawza pour 
ses positions réformistes (19). La situation actuelle de 
Sayyid Kamāl al-Ḥaydarī est un élément suffisant en 
défaveur des idéalisations faites du contexte shiite.

Pour conclure, de notre point de vue, l’étude 
des dynamiques réinterprétative et intellectuelle 
au sein de l’islam ne peut se réduire à l’examen des 
productions de réformistes et d’érudits traditionnels. 
Même si l’analyse de ces productions est nécessaire, 

(18) Beyond the Veil. Male-Female dynamics in Musclim Society, 
Saqi, Londres, 2011 (1ère éd. 1975).
(19) Voir Youssouf T. Sangaré, « I ǧtihād as a Religious Obligation: 
Āyatullāh al-Sayyid Kamāl al-Ḥaydarī and the Challenge of 
Renewing Religious Thought (En Islam contemporain I) », 
MIDEO, 36 (2021), p. 99-133.

son apport resterait insuffisant de nos jours pour 
rendre compte, dans son ensemble, de la réalité des 
dynamiques de la pensée islamique contemporaine. 
La recherche académique devrait aussi s’intéresser 
à ces domaines des sciences islamiques qui sont, de 
plus en plus, investis par des femmes musulmanes. 
C’est le cas, par exemple, du domaine de l’exégèse 
coranique qui, en ce qui concerne l’islam, ne peut 
être radicalement séparé du champ théologique. Les 
commentaires coraniques publiés par la palestinienne 
Nā’ila Hāshim Ṣabrī (née en 1944) (20) ou encore par 
les deux égyptiennes Fawqīya Ibrāhīm al-Shirbīnī 
(née en ?) (21) et Karīmān Ḥamza (née en 1942) (22), 
témoignent de cette ouverture et évolution en 
cours au sein même de l’érudition traditionnelle. 
Ce qui est significatif ici, ce n’est pas la fidélité à 
l’exégèse classique de ces commentatrices – ce 
qu’il faudrait d’ailleurs vérifier thème par thème – 
mais plutôt qu’elles peuvent ouvrir la voie à de 
nouvelles productions au cœur même de l’érudition 
traditionnelle sunnite. Ainsi, afin de sortir d’une 
islamologie routinière, il faudrait sans doute arriver 
à trouver ce point géométral (23) où l’on tient compte, 
de manière effective, de la dissonance et de la disparité 
des voies critiques au sein de l’islam contemporain. 
Dans une telle perspective, il ne pourrait plus s’agir 
de « nouvelle théologie en islam » (au singulier ; et où 
des voix sont tues) mais des « nouvelles théologies 
musulmanes » (au pluriel). 

Youssouf T. Sangaré
Institut National des Langues et
Civilisations Orientales (Inalco)

(20) En 11 volumes, publiés de 1997 à 2003 sous le titre al-Mubṣir 
li Nūr al-Qur’ān.
(21) En 4 volumes, publiés en 2008 sous le titre de Taysīr al-tafsīr.
(22) En 3 volumes, publiés en 2010 sous le titre Al-Lu’lu’ 
wa-l-marjān fī tafsīr al-Qur’ān.
(23) Au sens de Leibniz et de Bourdieu. Voir Jean-Louis Fabiani, 
La Sociologie : histoire, idées et courants, Paris, Sciences Humaines 
Éditions, 2021, p. 27.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


