| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Constance ARMINJON HACHEM
Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une
histoire polyphonique

Paris, CNRS Editions
2022, p. 384
ISBN: 978227113860

Mots-clés: islam contemporain, pensée islamique
contemporaine, penseurs de l'islam, réformisme
musulman

Keywords: Contemporary Islam, Contemporary
Islamic thought, Thinkers on Islam, Muslim reformism

Depuis le xix¢ siécle, au moins, plusieurs
figures de I'islam, sunnite et shiite, ont appelé a un
renouveau des discours islamiques, en particulier
dans le domaine de la théologie et de la pensée
juridique. lls concevaient ce renouveau comme une
nécessité impérieuse afin de faire face aux défis nou-
veaux (tahadiyyat jadida). Louvrage de Constance
Arminjon propose de retracer I'évolution historique
de ces appels et I'émergence, dans leur sillage, d'une
«nouvelle théologie » musulmane au xx¢ siecle.
L'auteure ambitionne de saisir ces évolutions et
cette émergence a la fois dans les contextes sunnite
et shiite. Organisée en huit chapitres, I'étude de
C. Arminjon s'intéresse a plusieurs penseurs contem-
porains de I'islam shiite (Sortsh, Kadivar, Shabestari,
Malekiyan, etc.) et a quelques penseurs sunnites
(Nasr H. Abit Zayd et Hasan Hanafi principalement).
Si le livre permet d'avoir une idée précise des débats
herméneutiques et théologiques au sein du shiisme
contemporain, ce n'est, hélas, pas le cas en ce qui
concerne le sunnisme.

Dans son introduction, apres un long plai-
doyer pour mettre fin a la confusion qui régne
autour des notions de «réforme », « réformisme »,
«modernisme », etc., I'auteure présente les « mo-
ments » d’'une histoire doctrinale de I'islam contem-
porain par ces mots: « Dans le champ de la théologie
musulmane — sunnite et shi’ite duodécimaine —, le
XIx¢ siecle apparait comme le premier long moment,
marqué essentiellement par la réaffirmation dogma-
tique dans un but apologétique » (p.22). La chro-
nologie qui est présentée a la suite de ce propos
liminaire ne manquera pas de soulever des interroga-
tions quant a sa pertinence sur le plan historique. En
effet, durant «la premiéere moitié du xix® siecle, écrit
l'auteure, la volonté de répondre a l'apologétique
chrétienne et aux influences de I'Europe se conjugue
avec le souci de recentrer le monothéisme et de
justifier les dogmes de maniere rationnelle. Cette

double tendance se prolonge en fait jusqu’a la fin
des années 1980. Dans l'intervalle toutefois, le projet
de “reconstruction de la pensée religieuse en islam”
esquissée par Muhammad Igbal constitue, a lui seul,
un moment fréquemment commenté par les théolo-
giens iraniens de la fin du xx¢ siecle. Avec Abii Zayd,
Hanafi et I'Ecole d’Ankara, Sortish, Shabestari, Kadivar
et Malekiyan en Iran ont quant a eux inauguré le
moment de la “nouvelle théologie” » (p. 22).

Au xixe siecle, des figures importantes de I'islam
ont, activement, cherché a trouver des réponses a
I'impérialisme européen et a réfuter certains discours
chrétiens relatifs aux fondements doctrinaux de
I'islam (on se rappelleraicila polémique, sur plusieurs
mois, entre Muhammad ‘Abduh et Gabriel Hanotaux),
etc. Toutefois il serait réducteur, comme clest le cas
ici (voir également p. 72-77), de circonscrire les
dynamiques internes a I'islam (notamment sunnite)
de cette période a cet aspect de la polémique et de
l'apologétique. En effet si, par exemple, la pensée
d’'un Muhammad ‘Abduh (m. 1905) est marquée
par une rhétorique apologétique, elle est aussi
faconnée par des tensions patentes au sein de I'islam
a son époque, notamment autour de la place du
soufisme; de I'enseignement des sciences religieuses;
des méthodes de transmission du savoir, et donc
de la formation de I¢lite religieuse (en particulier
a l'université d’al-Azhar); de la langue arabe et de
son statut; du rapport entre foi et raison (question
soulevée jadis en contexte islamique par des figures
comme Averroés, mort en 595/1198).

De méme, peut-on, sans explication claire,
passer de la premiére moitié du xix® siecle au
projet de «reconstruction de la pensée religieuse
en islam » de Muhammad Igbal (m. 1938) comme
constituant «a lui seul un moment »? Ce moment
igbalien est aussi la période ou s'amorce, de maniere
concreéte, l'ouverture de la pensée islamique aux
sciences modernes. Nous voulons parler ici de figures
importantes (mais oubliées dans la chronologie de
lauteure) comme celle d’Amin al-Khali (m. 1966),
Muhammad Ahmad Khalafallah (m. 1991) ou de
‘Alisha ‘Abd al-Rahman (m. 1998). Ces figures, et non
pas Nasr Hamid Aba Zayd (m. 2010) ou Sorish,
ont initié cette ouverture, non seulement dans le
champ de I'herméneutique coranique, mais aussi
dans le champ de la théologie musulmane. Il suffira
ici de mentionner l'ouvrage parfois oublié (et que
I'auteure ne mentionne nullement) (" de Khalafallah

g

(1) Il faut dire qu'en ce qui concerne Khalafallah, les chercheurs
ont tendance a réduire son ceuvre au seul al-Fann al-qasast
(LArt narratif...), sa thése de doctorat soutenue en 1947.

BCAI 38 35

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Mafahim qur'aniyya®, dans lequel celui-ci traite des
notions comme le prophétisme (al-nubuwwa), la
communauté (al-umma), la justice (al- ‘adl). Nous
devons a ‘Alisha ‘Abd al-Rahman non seulement,
des exégéses visant a prouver I'insupérabilité du
Coran (nous sommes ici dans l'apologétique),
mais également un ouvrage intitulé Al-Shakhsiyya
al-islkamiyya®), dans lequel elle traite, avec beaucoup
de liberté, des sujets comme la foi (al-iman), la
raison, le conservatisme (al-muhdfaza) - attitude
qu'elle condamne -, le renouveau (al-tajdid) — qu’elle
magnifie, etc. Mieux encore, bien avant ces auteurs,
Al-islam wa usal al-hukm®) de ‘Ali ‘Abd al-Raziq
(m. 1966), publié en 1925, constitue un livre aussi
important, dans ce contexte, que Reconstruire la
pensée religieuse de lislam de M. Igbal ®. Dailleurs
plus loin dans son texte, C. Arminjon fera une
référence a Rotraud Wielandt (abondamment cité
dans le livre) qui soutient la centralité de ces figures
et de ce moment dans la pensée sunnite. Elle écrit:
«Selon Rotraud Wielandt, le renouveau de la pensée
théologique a été favorisé par “deux principaux
facteurs”, a savoir “I'émergence d’'une école égyptienne
d’exégese coranique fondée sur les méthodes de la
critique littéraire” et “la réception de I'herméneutique
philosophique et de I’épistémologie européenne
modernes par les théologiens musulmans” » (p. 108).
Pour C. Arminjon, il «semble inexact de considérer
ces deux phénomeénes comme des “facteurs”; il
serait plus adéquat de considérer le recours a la
critique littéraire, a I'herméneutique philosophique
et a d’autres approches épistémologiques comme
I'engagement dans diverses voies ou disciplines qui
ont parfois été défrichées par des prédécesseurs »
(p. 108). Par qui et quand exactement?

A propos de I'ceuvre de ‘Ali ‘Abd al-Razig,
C. Arminjon écrit: «En contestant radicalement la
doctrine du califat apres I'abolition de cette institu-
tion, l'uléma égyptien ‘Ali ‘Abd al-Raziq (1888-1966)
promut une révolution de la théologie politique

(2) Mafahim quraniyya (Concepts coraniques), Koweit, al-Majlis
al-watant li-I-thagafa wa-|-funiin wa-l-adab, 1984.

(3) Al-Shakhsiyya al-islamiyya : dirasat qur’aniyya, (La
personnalité musulmane: une étude coranique), Beyrout, Dar
al-‘ilm li-l-malayin, 1986. Cette ceuvre est également ignorée
par l'auteure qui, lorsqu’elle évoque (en ne s'appuyant que sur
les écrits de ). Pink) ‘A'isha ‘Abd al-Rahman, réduit sa production
aux études littéraires sur le Coran (p. 67). Il s'agit la d’une vision
tronquée et entretenue par une certaine recherche académique.
(4) Lislam et les fondements du pouvoir, nouvelle traduction
et introduction de Abdou Filali-Ansary, Paris, La Découverte/
CEDEJ, 1994.

(5) Mohammed Igbal, Reconstruire la pensée religieuse de
lislam, trad. de Eva de Vitray-Meyerovitch, Paris, Editions du
Rocher, 1996.

sunnite et de I'historiographie de I'islam qui la
sous-tendait. Mais il n'engagea pas de critique de
son héritage théologique stricto sensu » (p. 54).
Dans le contexte ou elle écrit ces lignes, l'auteure
souhaite souligner le fait que cet érudit égyptien ne
s'intéressa pas a « la théologie fondamentale » mais
uniquement a « la théologie politique » (p. 54). Sans
soulever la question quant a la pertinence (historique
et textuelle), en contexte islamique, de la séparation
radicale qu'elle opere entre «théologie fondamen-
tale » et « théologie politique », notons qu'il suffira
de se reporter aux deux premiers chapitres d’Al-islam
wa usil al-hukm pour noter qu'ils constituent une
déconstruction méthodique des argumentaires théo-
logiques et exégétiques justifiant le califat comme
mode de gouvernement islamique. Plus encore, il
réexamine le débat fondateur sur I'imamat (ou chef
politique et religieux de la communauté), pour prou-
ver que ni l'imam ni l'institution qu'il incarne ne font
partie des fondements de la religion (usdl al-din) ou
de ses enseignements invariables (thawabit). En effet,
ce qui fait l'objet de la critique de ‘Ali ‘Abd al-Raziq
n'est pas seulement la question du califat (au sens
d’al-siyasa, la politique), mais également la doctrine
répandue et admise par des érudits selon laquelle:
«tdat al-a'ima min taat Allah » ©), autrement dit que
toute obéissance aux chefs de la communauté est
une obéissance a Dieu lui-méme. Voila un dogme, qui
ne concerne pas seulement le calife mais également
tout détenteur d'autorité (y compris religieuse), qu'il
déconstruit et dénonce dans son troisieme et dernier
chapitre.
Par conséquent, se révelent insatisfaisants et
approximatifs ces « moments » d’une « histoire
doctrinale de I'islam contemporain ». Comment
évaluer les apports du « quatrieme et moment
actuel », présentés comme distincts de «tous les
autres par sa tonalité et sa visée critique » (p. 22), en
s'appuyant sur une généalogie imprécise ? Par exemple,
concernant le contexte sunnite, l'auteure écrit: « En
Egypte, seuls des penseurs laics ont jusqu’a présent
tenté de repenser leur tradition théologique, tandis
qu'en Turquie, ce sont des théologiens institutionnels
— principalement a Ankara — qui menent des efforts
comparables » (p. 24). Cette présentation des
dynamiques réinterprétatives en contexte sunnite est
inexacte sur le plan de I'histoire des idées. Prenons
le pays mentionné, I'Egypte: identifier les limites
et les contradictions des relectures de I'héritage
théologique islamique par des érudits sunnites
dans ce pays est une chose, nier que telles relectures

(6) ‘Al ‘Abd al-Raziq, Al-islam wa usul al-hukm, Le Caire,
Maktaba Madbidili, 2013, p. 137.

BCAI 38

BCAIl en ligne

36

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

existent en est une autre. Que dire de I'égyptien
Mahmud Shaltat (m. 1963), qui fut grand imam
d’al-Azhar? Clest en s'inscrivant dans |'héritage de
la pensée de ce dernier, que ‘Abd al-Muta‘al al-Sa‘id,
mort en 1971 et qui fut professeur de langue et de
littérature arabes au sein de l'université d’al-Azhar,
rédigea un ouvrage au titre évocateur Huriyyat al-fikr
fil-isldm (La liberté de pensée en islam) ), dans lequel
il réfute catégoriquement, Coran a l'appui, les peines
d’apostasie en islam. Il se fait donc défenseur de la
liberté de conscience et critique sans concession « des
érudits figés » dans le passé (al-‘ulama’ al-jamidan).
Cela bien avant le « quatrieme et moment actuel »
dont parle l'auteure. La réédition des ceuvres de
‘Abd al-Muta‘al al-Sa‘idi est aujourd’hui portée par
Salih Suhayl, universitaire et imam. Lintroduction
de C. Arminjon pose ainsi un décor qui se prolonge
dans tout le livre. Ce décor est celui d'une opposition
entre une pensée shiite qui serait dynamique et une
pensée sunnite réfractaire au mouvement. Nous y
reviendrons.

Les chapitres 1 et 2 (p. 25-106) constituent une
synthése des recherches académiques, notamment
de Rotraud Wielandt, sur I'évolution des sciences
religieuses et de la théologie musulmane, sunnite et
shiite, du xi1x® au xx¢ siécle. Y sont mentionnées des
figures musulmanes comme Sayyid A. Khan (m 1898),
M. ‘Abduh (m. 1905), Filibeli A. Hilm1 (m. 1914),
Mirza R. Q. Sangelaji (m. 1914), M. Igbal (m. 1938),
etc. A propos de ce dernier, lauteure avait affirmé,
dans son introduction, que « Muhammad Igbal
constitue, a lui seul, un moment » d’'une « histoire
doctrinale de l'islam contemporain ». Or, dans le
chapitre 2 (p. 69-106), Igbal ne se distingue plus
vraiment des figures «apologétiques » de la premiere
moitié du xi1x¢ siecle. En effet, a la suite d’'une
synthése sur la pensée de ce dernier, l'auteure écrit:
« Les généralisations qu'il enchaine abruptement
ne correspondent cependant pas au but qu'il s'est
lui-méme fixé: au lieu d’'un examen méthodique,
conduisant a une éventuelle révision des fondements
philosophiques de la théologie musulmane, Igbal
inaugure en fait un style apologétique caractérisé
par la disparité des autorités de référence » (p. 90).
Or, le lecteur notera, avant d’arriver a ces pages, que
«la disparité des autorités de référence » était déja
présente dans l'ceuvre de figures comme Sayyid
A. Khan ou méme d’'un Afghani (m. 1897). Si tel est
le cas, comment faire d’lgbal sa figure pionniere?

(7) Egalement auteur de plusieurs autres ouvrages, comme
al-Huriyya al-diniyya fi I-islam (La liberté religieuse en islam);
Fi maydan al-ijtihad (Dans I'Aréne de l'ijtihad); etc.

Les chapitres 3 et 4, intitulés respectivement
«Herméneutique et critique des savoirs religieux
en islam sunnite » (p. 107-135) et « Herméneutique
et critique des savoirs religieux en islam shi’ite »
(p. 137-181), présentent les approches en matiére
d’herméneutique de divers auteurs sunnites et
shiites. Concernant le chapitre 3, le lecteur averti
pourra étre surpris par l'absence de toute référence
a la thése soutenue en 2012 par Selami Varlik ®),
En effet, concernant la Turquie, C. Arminjon écrit
«Comme je 'ai indiqué dans l'introduction, pour
aborder les auteurs turcs, je suis tributaire des
rares travaux académiques consacrés a la Turquie »
(p- 103, note 1). Or I'entame de ce chapitre porte sur
«I'Ecole d’Ankara et I'herméneutique du Coran en
Turquie », theme au cceur de la these de S. Varlik qui
interroge la réception de I'herméneutique du double
mouvement, congue par Fazlur Rahman (m. 1988), et
le développement, dans la Turquie contemporaine,
d’'une herméneutique philosophique qui met en
débat les théories de Gadamer, de Rahman et de
Ricoeur sur les concepts d'objectivité, d’historicité,
d’intention de l'auteur, etc.

Ensuite sont exposées les nouvelles conceptions
de la foi par des penseurs contemporains (chapitre 5),
le rapport a l'altérité religieuse (chapitre 6), le
statut du texte coranique (chapitre 7); et le dernier
chapitre est consacré a la question de «la théologie
métaphysique ». D'une maniere générale, ces
chapitres se caractérisent par la présence minimale
des penseurs sunnites. La pensée sunnite critique se
limite-t-elle a I'ceuvre de H. Hanafi et de N. H. Aba
Zayd? Au chapitre 5 par exemple, seuls deux penseurs
sunnites sont véritablement mentionnés, avec cette
impression qu'il s'agit la d’'un sujet (la redéfinition de
la foi) peu traité en contexte sunnite. C. Arminjon
écrit: «Sur le second chantier de la “nouvelle
théologie”, les architectes sont moins nombreux. Il
semble que les théologiens turcs de I'Ecole d’Ankara
n‘aient pas cherché a redéfinir la religion ni ses
formes »; plus loin, elle ajoute: « Dans l'autre foyer
sunnite de I'élaboration de la “nouvelle théologie”,
I'Egypte, Hanafi et Abl Zayd ont livré quelques vues
qui s'apparentent plus a des notes de brouillon qu’a
des esquisses » (p. 183). Une telle présentation est
assez surprenante pour le sunnisme contemporain.
Que dire de la redéfinition par le syrien Muhammad
Shahrar (m. 2019) de la foi ou de la distinction
qu’il introduit (dans les années 1990) entre les

(8) Selami Varlik, Herméneutique coranique et objectivité du
sens: la critique philosophique de Fazlur Rahman dans la Turquie
contemporaine, these de doctorat en philosophie, sous la
direction d’Olivier Abel, Paris, EHESS, 2012.

BCAI 38 37

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

termes coraniques de mu'min (croyant) et muslim
(musulman)?®), Dans ces chapitres, C. Arminjon
ne fait aucune mention du projet d’aggiornamento
(théologique, juridique et exégétique) de la pensée
islamique initié par M. Shahrar. Que dire également
du penseur tunisien Mohamed Talbi (m. 2012) — un
autre penseur sunnite absent du livre (sans que le
lecteur sache pourquoi, selon quels critéres?) (1)

Par conséquent, C'est en sappuyant sur un corpus
assez maigre en auteurs sunnites que C. Arminjon
procede parfois a une comparaison hative des
contextes sunnites et shiites. Est-il pertinent de
continuer, encore de nos jours, a présenter ce
contexte sunnite comme totalement hermétique
ou systématiquement opposé (ou a opposer) au
contexte shiite? Sans nier les singularités de chaque
contexte, les tentatives d'opposition systématique
entre contexte sunnite et shiite, relevent parfois de
I'idéologie et du préjugé défavorable au premier.

Prenons par exemple ce passage: «[..] tout
en empruntant certaines méthodes aux sciences
humaines et a la philosophie européenne, plusieurs
penseurs sunnites conservent une nette visée
apologétique » (p. 24), et demandons-nous si
la visée apologétique qui y est mentionnée est
applicable, au fond, exclusivement au contexte
sunnite. Contrairement a ce que suggere l'auteure,
nous répondons par la négative.

Plus loin dans le livre, 'auteure céde encore a
cette tendance en opposant le penseur égyptien
sunnite Nasr Hamid Aba Zayd (m. 2010), qui serait
l'auteur d’une critique ingénue de la Nahda, a des
penseurs shiites, plus réalistes. Cette opposition fictive,
qui vise a souligner la singularité des auteurs shiites,
est construite par des expressions du type: Abt Zayd
«se demande avec anxiété », « Souscrivant a la
légende d’'une “renaissance religieuse” », « négligeant
les divergences entre les personnalités », « le désarroi
de I'écrivain égyptien » (p. 95). Tout cela conduit
a cette conclusion (qui était recherchée): « Avec
Aba Zayd, plusieurs philosophes et théologiens
iraniens constatent la discontinuité des moments de
la pensée islamique contemporaine. Contrairement
a lui, ils n’idéalisent aucun moment, se gardent de
se placer dans une lignée intellectuelle et mettent

(9) Voir son livre consacré a la question de la foi sous le titre
Al-islam wa-l-iman (Lislam et la foi), Damas, al-Ahali li-I-tiba‘a
wa-I-nashr wa-I-tawzi, 1996. Egalement son ouvrage concis qui
présente sa révision terminologique et son projet de réforme:
Dalil al-Qiraat al-mu‘dsira li-I-tanzil al-hakim: al-manhaj wa-I-
mustalahat, Beyrouth, Dar al--Saqi, 2016.

(10) Voir par exemple Mohamed Talbi, L'lslam n'est pas
voilé, il est culte: rénovation de la pensée musulmane, Editions
Cartaginoiseries, Tunis, 2009 (2" édition 2011).

en question la notion méme de réforme » (p. 95).
Pourtant, la critique initiée par Abl Zayd ne sarréte
ni ne débute par la pensée contemporaine et elle est
loin d’étre naive vis-a-vis des mouvements de réforme
et du patrimoine intellectuel des premiers siécles.
En la matiére, lire directement les textes des auteurs
permet de porter sur leur pensée un regard objectif.
Bien que nous n‘ayons pas suffisamment de place
ici pour accomplir une telle tache en profondeur,
donnons tout de méme quelques éléments concrets.
Comme tout penseur, I'ceuvre de Nasr H. Abl Zayd a
ses propres contradictions et insuffisances('"; mais
la naiveté mise en avant par C. Arminjon n'en fait
pas partie. Dans toute son ceuvre, il refuse et réfute
les idéalisations de la pensée réformiste musulmane
et I'héritage classique. Cela lui vaudra dailleurs des
critiques de la part méme de penseurs se situant
dans le courant réformiste sunnite. Tel est le cas
de I'Egyptien Gamal al-Banna (m. 2013; 4 ne pas
confondre avec Hasan al-Banna, son frére) qui disait,
a propos d’Abii Zayd: en lui «se sont mélés le pire
produit de l'orientalisme et ce que notre tradition
a donné de plus mauvais » 1%, exprimant ainsi son
désaccord quant a la maniere dont son compatriote
traite les sources islamiques et les questions (ou
priorités) qu'il met en exergue. Quant a Aba Zayd
lui-méme, il affirme:

«A travers 'étude de I'histoire et de la méthodo-
logie de I'exégese classique, jai pris conscience
du fait qu'il n'existe pas d’interprétation objec-
tive ou innocente. Les théologiens ont depuis
longtemps établi un principe herméneutique
déduit d’un verset spécifique du Coran (3, 7)
qui divise le Coran en versets “ambigus” ou
“révocables” (mutashabih) d’'une part, et en
versets “clairs” ou “irrévocables” (muhkam)
d’autre part. Par conséquent, ils ont logiquement
admis que l'irrévocable devrait étre la norme
dans l'interprétation ou pour lever 'ambiguité
durévocable. D’un point de vue herméneutique,
ils étaient d’accord, mais lorsqu'il s'agissait de
mettre en ceuvre ce principe, ils divergeaient.
Chaque groupe a décidé, selon sa propre posi-
tion théologique, ce qui était révocable et ce
qui était irrévocable. En fin de compte, ce qui
était considéré comme révocable par un groupe
donné était considéré comme irrévocable par
ses adversaires et vice versa. Clest ainsi que

(11) Voir ci-dessous les références que nous donnons et qui
analysent son ceuvre par une approche critique.

(12) Mouna A. Akouri, L'Enseignement de Gamdl al-Banna, Dar
al-fikr al-islami, 1997, p. 72.

BCAI 38

BCAIl en ligne

38

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

le Coran est devenu un champ de bataille ou
chaque groupe pouvait justifier ses positions
politiques, sociales et théologiques » (%)

Il ajoute, apres avoir rappelé les fondements
épistémologiques de la jurisprudence musulmane:

«Toute la littérature sur la charia, telle qu'elle
est exprimée dans les quatre principales écoles
sunnites, au moins, est basée sur les principes
susmentionnés. Cela signifie que la charia est
une production humaine et quelle na rien de
divin. De méme, personne ne peut prétendre
a sa validité indépendamment du temps et de
I'espace » (19,

Nasr Hamid Abt Zayd a donc sa propre grille
de lecture de I'histoire et des failles de la pensée
islamiques. Cette lecture n'est pas, en tout point, en
accord avec les idées des réformateurs du xix¢ siecle.
Il est a espérer que, dans une réédition de cet ouvrage,
il sera précisé dans quelle ceuvre dAba Zayd le lecteur
pourra vérifier le type d’affirmations suivantes: « A
la différence d’Abll Zayd, Sortsh considere que ces
réformateurs se sont fourvoyés parce qu'ils n'ont pas
pris conscience du caractére humain et historique
de la théologie » (p. 96). Car ces expressions et
affirmations sont données sans aucune référence a
un écrit précis de Nasr Hamid Aba Zayd. Nous nous
permettons ici de renvoyer le lecteur au livre La
pensée islamique contemporaine d’Alain Roussillon
(m. 2007), qui permet de mieux saisir les lignes
de fracture et de confluence entre les penseurs
sunnites et shiites contemporains('>. Un ouvrage
qui, de maniére assez curieuse, ne figure pas dans la
bibliographie fournie par C. Arminjon ('), alors que
son auteur s'intéresse a un corpus d'auteurs sunnites
beaucoup plus large que ce qu'elle propose.

Notons, enfin, quapres avoir lu ce portrait d’'un
Abl Zayd naif dans son rapport a I'héritage réformiste,

(13) Nasr Abu Zayd, Reformation of Islamic Thought. A critical
Historical Analysis, with the assistance of Dr. Katajun Amirpur
and Dr. Mohamad Nur Kholis Setiawan, Amsterdam, Amsterdam
University Press, 2006, p. 93 (notre traduction).

(14) Ibid., p. 94 (notre traduction).

(15) Voir notamment son livre La pensée islamique
contemporaine: acteurs et enjeux, Paris, Téraedre, 2005.

(16) Mentionnons également cette autre référence
(étonnamment absente de la bibliographie de C. Arminjon):
la thése de doctorat (disponible en ligne) de Kalthoum Saafi,
Vers une plateforme de modernisation de la pensée islamique:
une nouvelle alternative a travers la pensée de Abdelmaijid Charfi,
Mohammed Arkoun et Nasr Hamid Abou Zeid, these de doctorat
en sociologie, sous la direction de Burhan Ghalioun, Université
Paris 3,2011.

le lecteur trouvera, quelques pages plus loin, une
affirmation contraire et qui, cette fois-ci, le réunit
avec des penseurs iraniens contre Hasan Hanafi:
«A la différence, écrit C. Arminjon, des “nouveaux
théologiens” iraniens et d’Abl Zayd, lequel a pointé
les écarts entre la théorie de la connaissance des
théologiens de la fin du xix¢ siecle et I¢pistémologie
élaborée a sa [sic] propre génération, Hanafi souscrit
al’historiographie “réformiste” » (p. 119). La question
qui se pose est la suivante: lequel des deux portraits
reflete le mieux le Nasr H. Abti Zayd historique, ses
idées et son attitude vis-a-vis de I'héritage réformiste?
Désorienté, le lecteur ne pourra pas véritablement
trancher la question. Surtout si sa lecture se prolonge
jusqu’au dernier chapitre du livre ou l'auteure prend
le contre-pied de la présentation faite du penseur
égyptien au début de l'ouvrage. Elle écrit: « A rebours
de son adversaire [i.e. Hasan Hanafi] qu'il taxe de
concordisme, Abl Zayd conteste implacablement
les dogmes sunnites ainsi que leurs répercussions
dans la culture musulmane contemporaine » (p. 306).

Outre cet exposé en zigzag, l'ouvrage de
C. Arminjon renforce ce constat d’'une recherche
académique francaise qui tourne en rond des lors qu'il
s'agit des doctrines et figures de I'islam contemporain.
Lorsqu’elle traite de la pensée critique et réformiste
au sein de l'islam contemporain, cette recherche a
tendance a convoquer toujours les mémes figures,
les mémes écrits et, finalement, a toujours brosser
le méme portrait des dynamiques réinterprétatives
au sein de la pensée islamique actuelle. Quelle que
soit l'audace intellectuelle d'un Nasr H. Aba Zayd
ou d’'un Malekiyan, elle ne peut suffire pour saisir et
traiter des dynamiques de pensée critique au sein
de cet islam. Ces dynamiques s'expriment, de nos
jours, de maniére plurielle, polyphonique. Autrement
dit, elles dépassent le cercle clos (et réducteur) des
seuls penseurs/universitaires laics. Il serait salutaire
de sortir de ce paradigme qui structure la recherche
actuelle sur I'islam contemporain en contexte
francophone. En effet, primo, la pensée critique et
le discours de réforme ne sont pas I'apanage des
penseurs masculins. Ainsi, il est a regretter I'absence
de toute référence a des figures féminines dont les
ceuvres s'inscrivent pleinement dans le projet de
réévaluation des assises théologiques, exégétiques
et juridiques de l'islam. Lceuvre de Fatima Mernissi
(m. 2015) s'inscrit pleinement et entierement dans ce
cadre. Son ouvrage Le Harem politique'”), publié en
francais et en France en 1987, est un exposé critique
et méthodique visant a déconstruire certaines des

(17) Le Harem politique, Albin Michel, Paris, 1987.

BCAI 38 39

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

traditions, ou hadiths, attribuées au prophete de
I'islam et relatives a la place des femmes en islam.
Avant cela, c'est la question du voile qu'elle avait traité
dans son premier ouvrage, dans une approche, a la
fois, sociologie et herméneutique '), Par conséquent,
pourquoi la recherche académique actuelle la tient-
elle al'écart de son panthéon des figures réformistes
au sein de I'islam? D’autres ceuvres mériteraient
également toute l'attention des chercheurs, comme
celles de Olfa Youssef, universitaire tunisienne;
de Asma Lamrabet, biologiste et intellectuelle
marocaine; de Asma Barlas, universitaire pakistano-
américaine; etc. Secundo, il serait sans doute
opportun de sortir de la vulgate qui pergoit le milieu
des érudits/clercs sunnites comme insensible aux
critiques émises par les intellectuels/universitaires.
Il suffira, pour s’en rendre compte, détre attentif de
nos jours a la nature composite des discours d'érudits
sunnites qui, dans certaines circonstances, valident
les appels a la rupture avec tel héritage (turath)
de la période classique et, dans d’autres situations,
condamnent toute tentative de rupture et insistent
sur la nécessaire continuité et fidélité au turath.
Certes de telles postures, flottantes entre une attitude
réformiste en certaines occasions et conservatrice
en d'autres moments, peuvent ne pas convenir a la
définition ou la représentation que tel ou tel chercheur
souhaite donner des dynamiques critiques au sein de
l'islam actuel; cependant, elles existent bel et bien.
Ainsi, il est assez réducteur de traiter de émergence
d’une nouvelle théologie en islam ou de la formation
de nouveaux discours sur l'altérité religieuse en
se limitant au panthéon évoqué précédemment.
Un tel travail nécessite de faire également place a
I'étude des ceuvres d’érudits traditionnels comme le
sunnite saoudien Farhan al-Maliki (né en 1969) ou le
shiite irakien Sayyid Kamal al-Haydari (né en 1956),
actuellement en résidence surveillée 3 Qom (lran)
et interdit d'enseignement au sein de la hawza pour
ses positions réformistes (%), La situation actuelle de
Sayyid Kamal al-Haydari est un élément suffisant en
défaveur des idéalisations faites du contexte shiite.
Pour conclure, de notre point de vue, Iétude
des dynamiques réinterprétative et intellectuelle
au sein de l'islam ne peut se réduire a I'examen des
productions de réformistes et d’érudits traditionnels.
Méme si I'analyse de ces productions est nécessaire,

(18) Beyond the Veil. Male-Female dynamics in Musclim Society,
Saqi, Londres, 2011 (1 éd. 1975).

(19) Voir Youssouf T. Sangaré, « Igtihad as a Religious Obligation:
Ayatullah al-Sayyid Kamal al-Haydari and the Challenge of
Renewing Religious Thought (En Islam contemporain 1) »,
MIDEO, 36 (2021), p. 99-133.

son apport resterait insuffisant de nos jours pour
rendre compte, dans son ensemble, de la réalité des
dynamiques de la pensée islamique contemporaine.
La recherche académique devrait aussi s'intéresser
a ces domaines des sciences islamiques qui sont, de
plus en plus, investis par des femmes musulmanes.
C'est le cas, par exemple, du domaine de l'exégese
coranique qui, en ce qui concerne l'islam, ne peut
étre radicalement séparé du champ théologique. Les
commentaires coraniques publiés par la palestinienne
N&'ila Hashim Sabri (née en 1944)?% ou encore par
les deux égyptiennes Fawgiya Ibrahim al-Shirbini
(née en?)?) et Kariman Hamza (née en 1942)(??),
témoignent de cette ouverture et évolution en
cours au sein méme de I‘érudition traditionnelle.
Ce qui est significatif ici, ce n'est pas la fidélité a
I'exégese classique de ces commentatrices — ce
qu'il faudrait dailleurs vérifier theme par theme -
mais plutot qu’elles peuvent ouvrir la voie a de
nouvelles productions au coeur méme de I'érudition
traditionnelle sunnite. Ainsi, afin de sortir d'une
islamologie routiniére, il faudrait sans doute arriver
a trouver ce point géométral >>) ol1 'on tient compte,
de maniere effective, de la dissonance et de la disparité
des voies critiques au sein de I'islam contemporain.
Dans une telle perspective, il ne pourrait plus sagir
de « nouvelle théologie en islam » (au singulier; et ou
des voix sont tues) mais des « nouvelles théologies
musulmanes » (au pluriel).

Youssouf T. Sangaré
Institut National des Langues et
Civilisations Orientales (Inalco)

(20) En 11 volumes, publiés de 1997 22003 sous le titre al-Mubsir
li Nir al-Quran.

(21) En 4 volumes, publiés en 2008 sous le titre de Taysir al-tafsir.
(22) En 3 volumes, publiés en 2010 sous le titre Al-Lu’lu’
wa-I-marjan fi tafsir al-Quran.

(23) Ausens de Leibniz et de Bourdieu. Voir Jean-Louis Fabiani,
La Sociologie: histoire, idées et courants, Paris, Sciences Humaines
Editions, 2021, p. 27.

BCAI 38

BCAIl en ligne

40

BCAI 38 (2024) Constance Arminjon Hachem: Vers une nouvelle théologie en islam. Pour une histoire polyphonique, recensé par Youssouf T. Sangaré
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Photoshop 5 Default CMYK)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks true
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


