
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 43

Meir M. Bar-Asher, Aryeh Kofsky  
The ‘Alawī Religion. An Anthology 

Turnhout, Brepols (Bibliothèque de l’École des 
Hautes Études, Sciences religieuses, 190), 2021, 
221 p., ISBN : 9782503597812

Mots-clés :  Nuṣayrisme, shiisme, ghulāt, réincarna-
tion, hétérodoxie en islam

Keywords:  Nusayrism, Shiism, ghulāt, reincarnation, 
heterodoxy in Islam

Dans le prolongement de leur livre The 
Nuṣayrī-‘Alawī Religion. An Enquiry into its Theology 
and Liturgy, paru chez Brill en 2002, Meir M. Bar-Asher 
et Aryeh Kofsky publient aujourd’hui, vingt ans plus 
tard, une anthologie de textes significatifs issus 
de cette communauté shiite dont la plupart des 
membres vivent actuellement en Syrie et dans 
le sud-est de la Turquie. Le livre s’ouvre par une 
introduction qui reprend, tout en les résumant, les 
principaux thèmes de l’ouvrage de 2002 : l’histoire du 
nuṣayrisme, qui s’est développé au xe siècle à partir 
du shiisme imamite, sa théologie « trinitaire », avec 
les trois aspects de la divinité que sont l’Essence 
(ma‘nā = ‘Alī), le Nom (ism = Muḥammad) et la Porte 
(bāb = Salmān) ; sa croyance en la transmigration des 
âmes ; ses fêtes et ses rituels, dans lesquels le vin sacré, 
appelé ‘abd al-nūr (« le serviteur de la lumière ») 
occupe une place centrale ; sa pratique rigoureuse 
de la taqiyya ; son antinomisme qui s’attaque avant 
tout à la loi islamique. Enfin, sont évoqués les débats 
autour de l’identité nuṣayrie et ses rapports avec 
l’islam et, pour finir, le mouvement messianique 
de Salmān al-Murshid qui, au xxe siècle, causa un 
schisme au sein de la communauté. 

Ces thèmes constituent en même temps les 
différentes rubriques de l’anthologie, chacun étant 
illustré par un choix de textes, traduits en anglais, 
avec un commentaire parfois un peu trop suc-
cinct. Les traductions sont claires et fiables, bien 
que le lecteur arabisant aurait sans doute voulu 
savoir quels termes arabes se cachent derrière cer-
taines traductions (comme, p. ex., « illumination » 
[p. 50] ou « ontological » [p. 67]). La traduction de 
maqāmāt par « emanations » (p. 69) est malheu-
reuse : il s’agit plutôt d’hypostases de la divinité. La 
manière d’expliquer l’expression, à première vue 
surprenante, « la personne (shakhṣ) de la Fête 
du Sacrifice » est insuffisante et obscure (p. 135, 
n. 121). Ce genre d’imperfections reste toutefois 
assez limité et ne compromet en rien la qualité et 
la rigueur de l’ensemble.

La sélection des textes est judicieuse et offre au 
lecteur un bon aperçu de la nature, du style et du 
contenu de la littérature religieuse nuṣayrie. Pour 
le chercheur spécialisé dans les études shiites, en 
revanche, ce choix peut paraître plutôt décevant, 
en ce sens qu’une partie des textes est bien connue 
depuis longtemps et a déjà été traduite en une langue 
occidentale (cela vaut notamment pour le Kitāb 
al-Bākūra du renégat Sulaymān al-Adhanī), alors 
qu’un nombre considérable d’écrits nuṣayris, pour la 
plupart inconnus et donc jamais étudiés ni traduits à 
ce jour, ont été rendu accessibles récemment dans les 
six volumes que compte la Silsilat al-turāth al-‘alawī : 
Rasā’il al-ḥikma al-‘alawiyya, publiée au Liban en 2006 
par Abū Mūsā et Shaykh Mūsā (il s’agit bien sûr de 
pseudonymes). Exploiter d’avantage cet énorme 
corpus aurait donné à l’anthologie un caractère plus 
innovant.

Il semble exister dans la littérature anglo-saxonne 
un certain consensus pour qualifier le nuṣayrisme 
de « religion » (Yaron Friedman, par exemple, en 
fait de même dans son livre The Nuṣayrī ‘Alawīs. An 
Introduction to the Religion, History and Identity of 
the Leading Minority in Syria, Brill, 2010). Le titre de 
l’ouvrage que nous recensons ici, The ‘Alawī Religion. 
An Anthology, peut, par sa brièveté même, porter à 
confusion, en ce sens que ‘Alawī pourrait être compris 
comme se référant à l’Alévisme turc, qui constitue 
une tradition shiite bien différente du nuṣayrisme. 
En outre, on peut s’interroger sur la légitimité his-
torique de qualifier le nuṣayrisme de « religion » dis-
tincte de l’islam. De nos jours, une large majorité de 
nuṣayris se présente comme adhérant à une « école » 
(madhhab) au sein de l’islam shiite, pour des raisons 
stratégiques évidentes. Mais en lisant les textes réunis 
dans l’anthologie, il apparaît clairement que, dès son 
origine, cette tradition s’enracine profondément dans 
le shiisme et reflète une interprétation de la révéla-
tion musulmane, certes hautement « hétérodoxe » 
et située aux marges de l’islam, sans être toutefois 
en rupture totale avec lui.

Cela ressort notamment de la place centrale 
occupée par le Coran dans la littérature religieuse des 
nuṣayris. Les textes repris dans l’anthologie regorgent 
de citations coraniques. Bar-Asher et Kofsky relèvent 
avec raison (p. 53, n. 18) que les auteurs nuṣayris 
citent parfois des versets coraniques sous une forme 
qui n’est pas canonique et ils attribuent ce fait, à tort à 
mes yeux, au mépris que les nuṣayris auraient pour le 
livre sacré de l’islam (« testifying to the Nuṣayrī’s deva-
luation of the Qur’an »). Il vaudrait la peine de faire 
un inventaire de ces variantes – que l’on trouve aussi 
dans les textes druzes – qui dans la plupart des cas 
ne peuvent être imputées à l’inattention des copistes, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Meir M. Bar-Asher, Aryeh Kofsky: The ‘Alawī Religion. An Anthology, recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 44

puisque les exégèses qui accompagnent les versets en 
question prennent ces variantes en compte. Il faudrait 
alors se poser la question de savoir si dans certains 
milieux ultra-shiites (dont sont issus les nuṣayris et les 
druzes) circulaient des versions non canoniques du 
Coran et donc différentes de la vulgate ‘uthmānienne, 
généralement admise par la totalité des musulmans 
sunnites et shiites.

Quoi qu’il en soit, la littérature nuṣayrie ne 
témoigne en aucune façon d’un mépris ou d’une 
dépréciation du Coran. Bien qu’elle en propose sou-
vent une interprétation hautement « hétérodoxe », 
voire scandaleuse pour un musulman bien-pensant, 
le Livre même et son Prophète sont toujours cités 
avec respect, comme une autorité qui rythme les 
prières, les rituels et les fêtes (voir, p. ex., le texte 
traduit p. 135). La dogmatique et la spiritualité des 
nuṣayris sont dès lors profondément « islamiques ». 
Sur ce point, ils se distinguent fondamentalement de 
leurs voisins druzes, pour lesquels le Coran, et avec lui 
l’islam en tant que religion et système juridique, ont 
été abrogés « en leur sens littéral et caché » (ẓāhiran 
wa bāṭinan). Al-Ḥākim a clos le cycle de Muḥammad 
et initié une nouvelle religion postislamique : le dīn 
al-tawḥīd, la « religion de l’unicité ». Pour les nuṣayris, 

au contraire, personne n’a abrogé l’islam ou le Coran, 
mais les privilégiés qui en connaissent le sens caché 
« réel » sont exempts d’en pratiquer la lettre. Telle 
est l’attitude des shiites « exagérateurs » (ghulāt) 
qui ont défrayé les chroniques musulmanes dès les 
premiers siècles de l’islam et dont les nuṣayris sont 
les héritiers directs.

Dès lors, les textes de l’anthologie abordent 
des thèmes récurrents dans le shiisme radical des 
ghulāt, comme par exemple la divinité de ‘Alī, de 
Muḥammad et de Salmān, la manière dont le prin-
cipe divin s’infuse en chacun d’eux et le problème 
de l’incarnation et du docétisme, les cinq types 
de métamorphose par lesquels les âmes damnées 
transmigrent dans le règne animal, végétal et minéral, 
ou la symbolique sexuelle pour exprimer la relation 
entre le maître spirituel et le disciple. Par la richesse 
de sa thématique, l’anthologie intéressera un public 
d’islamologues et d’historiens de la religion bien plus 
large que le cénacle restreint des seuls spécialistes du 
nuṣayrisme et des mouvements ghulāt.

Daniel De Smet 
CNRS - UMR 8584 

Laboratoire d’Études sur les Monothéismes

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Meir M. Bar-Asher, Aryeh Kofsky: The ‘Alawī Religion. An Anthology, recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

