| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Meir M. BAR-ASHER, Aryeh KOFskY
The ‘Alawi Religion. An Anthology

Turnhout, Brepols (Bibliothéque de I'Ecole des
Hautes Etudes, Sciences religieuses, 190), 2021,
221 p,, ISBN: 9782503597812

Mots-clés: Nusayrisme, shiisme, ghuldt, réincarna-
tion, hétérodoxie en islam

Keywords: Nusayrism, Shiism, ghuldt, reincarnation,
heterodoxy in Islam

Dans le prolongement de leur livre The
Nusayri-Alawi Religion. An Enquiry into its Theology
and Liturgy, paru chez Brill en 2002, Meir M. Bar-Asher
et Aryeh Kofsky publient aujourd’hui, vingt ans plus
tard, une anthologie de textes significatifs issus
de cette communauté shiite dont la plupart des
membres vivent actuellement en Syrie et dans
le sud-est de la Turquie. Le livre s'ouvre par une
introduction qui reprend, tout en les résumant, les
principaux themes de 'ouvrage de 2002 : I'histoire du
nusayrisme, qui s'est développé au x¢ siecle a partir
du shiisme imamite, sa théologie «trinitaire », avec
les trois aspects de la divinité que sont I'Essence
(ma'na = ‘Ali),le Nom (ism = Muhammad) et la Porte
(bab = Salman); sa croyance en la transmigration des
ames; ses fétes et ses rituels, dans lesquels le vin sacré,
appelé ‘abd al-nar («le serviteur de la lumiére »)
occupe une place centrale; sa pratique rigoureuse
de la tagiyya; son antinomisme qui s'attaque avant
tout a la loi islamique. Enfin, sont évoqués les débats
autour de l'identité nusayrie et ses rapports avec
I'islam et, pour finir, le mouvement messianique
de Salman al-Murshid qui, au xx¢ siécle, causa un
schisme au sein de la communauté.

Ces themes constituent en méme temps les
différentes rubriques de I'anthologie, chacun étant
illustré par un choix de textes, traduits en anglais,
avec un commentaire parfois un peu trop suc-
cinct. Les traductions sont claires et fiables, bien
que le lecteur arabisant aurait sans doute voulu
savoir quels termes arabes se cachent derriére cer-
taines traductions (comme, p. ex., «illumination »
[p. 50] ou «ontological » [p. 67]). La traduction de
maqdamat par « emanations » (p. 69) est malheu-
reuse: il sagit plutot d’hypostases de la divinité. La
maniére d'expliquer I'expression, a premiére vue
surprenante, « la personne (shakhs) de la Féte
du Sacrifice » est insuffisante et obscure (p. 135,
n. 121). Ce genre d'imperfections reste toutefois
assez limité et ne compromet en rien la qualité et
la rigueur de I'ensemble.

La sélection des textes est judicieuse et offre au
lecteur un bon apercu de la nature, du style et du
contenu de la littérature religieuse nusayrie. Pour
le chercheur spécialisé dans les études shiites, en
revanche, ce choix peut paraitre plutét décevant,
en ce sens qu'une partie des textes est bien connue
depuis longtemps et a déja été traduite en une langue
occidentale (cela vaut notamment pour le Kitab
al-Bakdra du renégat Sulayman al-Adhani), alors
qu’un nombre considérable d’écrits nusayris, pour la
plupartinconnus et donc jamais étudiés ni traduits a
ce jour, ont été rendu accessibles récemment dans les
six volumes que compte la Silsilat al-turath al-alawi:
Rasd’il al-hikma al-alawiyya, publiée au Liban en 2006
par Ab Misa et Shaykh Musa (il s'agit bien siir de
pseudonymes). Exploiter d’avantage cet énorme
corpus aurait donné a I'anthologie un caractere plus
innovant.

Il semble exister dans la littérature anglo-saxonne
un certain consensus pour qualifier le nusayrisme
de «religion » (Yaron Friedman, par exemple, en
fait de méme dans son livre The Nusayri Alawis. An
Introduction to the Religion, History and Identity of
the Leading Minority in Syria, Brill, 2010). Le titre de
l'ouvrage que nous recensons ici, The ‘Alawi Religion.
An Anthology, peut, par sa briéveté méme, porter a
confusion, en ce sens que Alawi pourrait étre compris
comme se référant a I'Alévisme turc, qui constitue
une tradition shiite bien différente du nusayrisme.
En outre, on peut s'interroger sur la légitimité his-
torique de qualifier le nusayrisme de «religion » dis-
tincte de l'islam. De nos jours, une large majorité de
nusayris se présente comme adhéranta une « école »
(madhhab) au sein de I'islam shiite, pour des raisons
stratégiques évidentes. Mais en lisant les textes réunis
dans I'anthologie, il apparait clairement que, des son
origine, cette tradition senracine profondément dans
le shiisme et reflete une interprétation de la révéla-
tion musulmane, certes hautement «hétérodoxe »
et située aux marges de l'islam, sans étre toutefois
en rupture totale avec lui.

Cela ressort notamment de la place centrale
occupée par le Coran dans la littérature religieuse des
nusayris. Les textes repris dans I'anthologie regorgent
de citations coraniques. Bar-Asher et Kofsky relévent
avec raison (p. 53, n. 18) que les auteurs nusayris
citent parfois des versets coraniques sous une forme
qui n'est pas canonique et ils attribuent ce fait, a tort a
mes yeux, au mépris que les nusayris auraient pour le
livre sacré de I'islam (« testifying to the Nusayri’s deva-
luation of the Quran »). Il vaudrait la peine de faire
un inventaire de ces variantes — que l'on trouve aussi
dans les textes druzes — qui dans la plupart des cas
ne peuvent étre imputées a l'inattention des copistes,

BCAI 37 43
BCAI 37 (2023) Meir M. Bar-Asher, Aryeh Kofsky: The ‘Alawi Religion. An Anthology, recensé par Daniel De Smet

© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

puisque les exégeses qui accompagnent les versets en
question prennent ces variantes en compte. |l faudrait
alors se poser la question de savoir si dans certains
milieux ultra-shiites (dont sont issus les nusayris et les
druzes) circulaient des versions non canoniques du
Coran et donc différentes de la vulgate ‘uthmanienne,
généralement admise par la totalité des musulmans
sunnites et shiites.

Quoi qu'il en soit, la littérature nusayrie ne
témoigne en aucune facon d’'un mépris ou d’'une
dépréciation du Coran. Bien qu’elle en propose sou-
vent une interprétation hautement « hétérodoxe »,
voire scandaleuse pour un musulman bien-pensant,
le Livre méme et son Prophete sont toujours cités
avec respect, comme une autorité qui rythme les
priéres, les rituels et les fétes (voir, p. ex., le texte
traduit p. 135). La dogmatique et la spiritualité des
nusayris sont des lors profondément «islamiques ».
Sur ce point, ils se distinguent fondamentalement de
leurs voisins druzes, pour lesquels le Coran, et avec lui
I'islam en tant que religion et systeme juridique, ont
été abrogés «en leur sens littéral et caché » (zahiran
wa bdtinan). Al-Hakim a clos le cycle de Muhammad
et initié une nouvelle religion postislamique: le din
al-tawhid, la « religion de I'unicité ». Pour les nusayris,

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

au contraire, personne n'a abrogé I'islam ou le Coran,
mais les privilégiés qui en connaissent le sens caché
«réel » sont exempts d'en pratiquer la lettre. Telle
est l'attitude des shiites « exagérateurs » (ghulat)
qui ont défrayé les chroniques musulmanes des les
premiers siecles de I'islam et dont les nusayris sont
les héritiers directs.

Deés lors, les textes de I'anthologie abordent
des themes récurrents dans le shiisme radical des
ghulat, comme par exemple la divinité de ‘Ali, de
Muhammad et de Salman, la maniere dont le prin-
cipe divin s'infuse en chacun d'eux et le probleme
de l'incarnation et du docétisme, les cinq types
de métamorphose par lesquels les ames damnées
transmigrent dans le regne animal, végétal et minéral,
ou la symbolique sexuelle pour exprimer la relation
entre le maitre spirituel et le disciple. Par la richesse
de sa thématique, I'anthologie intéressera un public
d’islamologues et d’historiens de la religion bien plus
large que le cénacle restreint des seuls spécialistes du
nusayrisme et des mouvements ghuldt.

Daniel De Smet
CNRS - UMR 8584
Laboratoire d’Etudes sur les Monothéismes

BCAI 37

BCAIl en ligne

44

BCAI 37 (2023) Meir M. Bar-Asher, Aryeh Kofsky: The ‘Alawi Religion. An Anthology, recensé par Daniel De Smet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

