
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 38

Élise Voguet, Anne Troadec (dir.)  
Pouvoirs et autorités en Islam

Paris, Marseille, Diacritiques Éditions 
(Les conférences de l’IISMM), 2020, 131 p., 
ISBN : 9791097093563

Mots-clés :  pouvoir, islam, califat, sultanat, droit 

Keywords:  power, Islam, caliphate, sultanate, law

Le premier cycle publié des conférences de 
l’Institut d’études de l’Islam et des sociétés du monde 
musulman (IISMM) – qui se tiennent tous les ans à 
l’EHESS – rassemble des interventions d’historiens et 
politistes autour du thème du pouvoir dans l’espace 
musulman, essentiellement moyen-oriental et plus 
marginalement maghrébin. Les communications 
portent à la fois sur l’histoire des institutions poli-
tiques (Françoise Micheau) mais aussi des dimensions 
normatives et intellectuelles de l’autorité dès l’Islam 
classique (Makram Abbès), jusqu’à des réflexions 
générales sur les formes prises par ces institutions 
à la période contemporaine (Élisabeth Picard), 
notamment sous l’angle du droit (Jean-Philippe Bras, 
Nathalie Bernard-Maugiron). La place des femmes 
est une des seules approches consacrées plus net-
tement aux acteurs du pouvoir (Azadeh Kian), avec 
l’évocation, par Hamit Bozarslan des révolutionnaires 
et des dissidents. Le cycle s’achève sur l’intervention 
de François Burgat, inscrite dans les débats sur la 
radicalisation, omniprésents lors des années où les 
séminaires se tenaient (2015-2016).

Ces conférences sont d’une utilité pédagogique 
incontestable pour tout lecteur non familier de 
ces épineuses questions en contexte musulman ; 
elles présentent aussi un état actuel des acquis de 
la recherche française sur le pouvoir et ses limites. 
Elles apportent en effet des éclairages, grâce à des 
définitions robustes, sur des questions trop souvent 
simplifiées dans le débat public et font, en cela, œuvre 
utile d’après la mission de formation continue et 
de diffusion de la recherche scientifique dévolue à 
l’IISMM. Les sens du mot « califat » ou « charia » sont 
inscrits dans des présentations toujours historicisées 
et nuancées. Quelques fils rouges se dégagent : au 
contraire des conceptions simplifiées de l’islamisme 
radical – dont la présence s’était très tragiquement 
manifestée dans le contexte de ce cycle commencé 
à l’automne 2015 – les contributions combattent la 
réduction du politique au religieux, dans la lignée des 
travaux de Jocelyne Dakhlia, ou l’idée que le Coran 
ou la Sunna contiendraient, une fois pour toute, le 
lexique du pouvoir en islam. Makram Abbes rappelle 

l’existence d’une littérature moins dogmatique que 
politique dans le genre des « miroirs des princes », 
rapprochant les auteurs musulmans du xe siècle 
d’une pensée machiavélienne, pour en faire les por-
teurs d’une « modernité » (p. 36) politique précoce. 
De la même façon, Azadeh Kian ne veut pas réduire 
l’oppression des femmes musulmanes à la religion 
mais met au jour des formes de féminisme islamiste. 
François Burgat, enfin, appelle à observer, dans la 
construction de l’État islamique, « derrière la forêt 
du religieux, le politique » (p. 120).

Toutes choses connues mais dont le rappel est 
précieux : le pluralisme des inspirations du pouvoir 
en islam traverse aussi ces communications. Les 
références grecques, perses et hindoues nourrissent 
la variété et la fermeté des conseils aux princes dans la 
littérature classique, les juristes musulmans peuvent 
puiser dans le vaste corpus d’interprétations des 
quatre écoles juridiques (madhhab) et si les juristes 
ont toujours justifié une obéissance inconditionnelle 
à l’autorité par peur de la discorde (fitna), les aspira-
tions au pouvoir juste ont trouvé aussi leurs propres 
sources intellectuelles et idéologiques. Les auteurs 
n’idéalisent pas l’état d’un monde arabo-musulman 
où les régimes autoritaires perdurent, du fait de la 
dérive des idéaux révolutionnaires ou de la monopo-
lisation des ressources. Ils montrent en revanche que 
les sociétés du monde musulman sont rarement nées 
d’approches univoques du droit musulman ou des 
interprétations étroites d’un pouvoir théocratique.

Ces conférences dégagent, pour un historien, 
des mouvements d’ensemble communs à bien des 
contextes : la sécularisation du droit au xixe siècle, 
l’affaiblissement du pouvoir des oulémas, détenteurs, 
jadis, du monopole de l’interprétation des textes, 
l’étatisation, dans le fond, des sociétés. La rupture de 
1979 est particulièrement illustrée par l’interprétation 
vive et éclairante d’Hamit Bozarslan : la conversion à 
la violence de l’islam radical fait de celle-ci le nouveau 
moteur, à la place de la révolution, de la dissidence et 
d’une interprétation belliqueuse du monde. L’intérêt 
de la longue durée – au risque assumé et mis à 
distance du culturalisme – est également souligné 
par ces différentes interventions. Il reste qu’elles sug-
gèrent une forme de clôture de la pensée du pouvoir 
à la fin du xve siècle, avant sa renaissance future ou, 
plutôt, elles dénotent l’absence de travaux, dans un 
contexte français, sur les riches siècles de l’époque 
« moderne » (xvie-xviiie siècle) entre l’islam médié-
val et les temps de la « modernité » du xixe siècle. 
L’approche scripturaire et intellectuelle de ces ques-
tions, précieuses, rend l’absence d’analyses sociales 
et économiques parfois criante, tant l’entrée dans la 
mondialisation bouleverse les frontières du pouvoir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Élise Voguet, Anne Troadec (dir.): Pouvoirs et autorités en Islam, recensé par Antoine Perrier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 39

et de ses détenteurs, aux bases sociales changeantes 
et parfois fragiles. On peut enfin regretter l’absence 
de bibliographie commentée ou d’une mention de 
références plus précises où le lecteur, même peu 
familier de ces questions, aurait pu suivre les pistes 
ouvertes par ces interventions dont l’utilité et la qua-
lité nourrissent incontestablement la bonne tenue du 
débat public sur l’islam.

Antoine Perrier 
CNRS - IREMAM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Élise Voguet, Anne Troadec (dir.): Pouvoirs et autorités en Islam, recensé par Antoine Perrier
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

