| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Angelika NEUWIRTH, Michael A. SELLS (eds.)
Qur’dnic Studies Today

Abdingdon, New York, Routledge, 2016
(hardback & e-book), 2019 (paperback),
360 p., ISBN: hardback 9781138181953;
paperback 9780367875831;

e-book 9781315646657

Mots-clés: Coran, études coraniques, histoire,
contexte, chronologie du Coran, études textuelles
et littéraires, composition, interprétation, réception,
récitation, antiquité tardive.

Keywords: Qur’an, quranic studies, history,
context, chronology in the Qur’an, literary studies,
composition, interpretation, reception, recitation,
Late antiquity.

Publié en 2016 a la suite d’'une conférence ayant
eu lieual'université de Chicago en 2012, cet ouvrage
entend a la fois refléter « la profondeur et I'étendue »
des études coraniques d'aujourd’hui et offrir matiére
a réflexion dans le cadre de cette discipline. Les
éditeurs sont deux spécialistes reconnus. Angelika
Neuwirth (ci-apres « A.N. »), professeur émérite en
études arabes de |'université libre de Berlin, pionniére
des études coraniques en Allemagne et bien au-dela,
nest plus a présenter, depuis son analyse tres fouil-
lée des aspects structurels, rythmiques, rimiques
et littéraires des sourates mecquoises (Studien zur
Komposition der mekkanischen Suren, 1981) et jusqu’a
son commentaire du Coran en plusieurs volumes qui
paraissent 'un aprés I'autre depuis 2011(", en passant
par ses nombreuses actions favorisant les études
coraniques (comme le lancement du programme de
recherche Corpus Coranicum en 2007). Le second édi-
teur, Michael Sells, alors a la fois professeur d’histoire
et littérature islamiques, et professeur de littérature
comparée, a l'université de Chicago, a contribué
a divers domaines tels que la littérature arabe, la
mystique, et I'analyse des liens entre son et sens dans
le Coran. Les contributeurs sont tous spécialisés en
études coraniques; les plus jeunes d’entre eux, de la
génération émergeant dans les années 2000 ou 2010,
sont aujourd’hui (2023) reconnus dans le champ.

(1) Premiére période mecquoise: Der Koran. Frithmekkanische
Suren. Poetische Prophetie. Handkommentar mit Ubersetzung,
Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2011, traduit en anglais (The
Quran. Text and Commentary. Volume 1, Early Meccan Suras:
Poetic Prophecy) en 2022); seconde période mecquoise (pour
I'instant uniquement en allemand): volume 2.1., 2017 et
volume 2.2, 2021.

La prédominance (sinon l'exclusivité), dans cet
ouvrage, de contributions d’universitaires évoluant
dans les milieux germaniques ou nord-américains de
la recherche souligne le dynamisme de ceux-ci.

Rédigée principalement par A.N,, I'introduction
expose des idées cheres a celle-ci. La premiere, intro-
duite par le sous-titre Philology contested (p. 1-6), est
que l'approche historico-critique du Coran doit étre
impérativement complétée par une approche « litté-
raire » (entendre: rhétorique, philologique, littéraire).
Il est nécessaire de « reconnecter le texte a ceux qui
I'ont recu » ) (p. 4) et donc, comme cette réception
commence des le ministere du prophéte, dexplorer,
dans le texte coranique, des traces du processus de
canonisation de celui-ci, avec I'idée que l'on peut y
trouver le reflet de débats en cours dans la commu-
nauté des disciples du prophéte qui était en train de
se former en méme temps que le texte. A.N. souligne
combien le texte coranique fournit des informations
importantes sur le contexte de sa propre réception

— et donc sur les caractéristiques sociales et idéolo-
giques du milieu de naissance du texte. Dans la partie
Literary Scholarship (p. 6-7), elle poursuit en ce sens
et évoque brievement un second point: les sourates
sont a considérer comme des unités, un «genre
littéraire innovant », exprimant en leur forme finale
le «consensus de la communauté »; les additions
visibles dans le texte (comme les additions médi-
noises a des sourates mecquoises, par exemple) sont
la trace et la preuve de ce « renouvellement continu
de la pensée de la communauté » (continuous
communal rethinking). La réception et l'interpréta-
tion du texte ont commencé des I'époque de cette
premiére communauté et se trouvent exprimées dans
le Coran lui-méme. Un troisieme point, développé
par Michael Sells (Aurality and Interdiscursivity, p. 7-8)
est la valeur de I'étude de l'oralité et de I'«auralité »
(le fait qu’un texte soit destiné a étre écouté): les
dimensions liées au son (rimes, rythme, formules
oratoires, changements de situation d’‘énonciation,
etc.) doivent étre prises en considération, a travers
une lecture serrée (close reading) des passages cora-
niques, ainsi que les résonances internes (la « transdis-
cursivity », terme préféré par M.S. au terme habituel
d’«intratextualité ») au Coran.

Une quatrieme idée, chere a AN, est l'inscrip-
tion du Coran dans I'Antiquité tardive (p. 9-10).
Celle-ci est un « espace épistémique partagé » (shared
espistemic space, Denkraum) entre les diverses
communautés, «ou des pratiques textuelles parti-
culiéres sont employées par diverses communautés »

(2) Ma traduction, comme pour toutes les autres citations en
francais dans ce compte-rendu.

BCAI 37

BCAIl en ligne

27

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(p. 9). AN. se réfere a James Kugel qui indique
que juifs et chrétiens ont, au cours de I'Antiquité
tardive, changé leur facon de regarder leurs textes
sacrés d’'une maniére tellement massive qu'elle
s'apparente a une réécriture des textes bibliques. De
méme, elle indique que, pour Sidney Griffith, lors
de I'Antiquité tardive, les traditions bibliques ont
été ré-énoncées, développées, dans de nombreux
textes homélitiques (surtout oraux) chrétiens, juifs,
etc,, et quainsi, I'acces au contenu biblique se faisait
davantage via cette « Bible interprétée » (interpreted
Bible) ®), souvent orale, que par une lecture du texte
canonique écrit. A partir de ces hypothéses de Kugel
et Griffith, A.N. propose de voir le Coran comme
participant lui-méme a cette interpreted Bible;
cette nouvelle maniére, tardo-antique, de regarder
les textes bibliques aurait aussi été partagée par
la communauté coranique, qui l'aurait adoptée et
développée (p. 10). Fustigeant ceux qui ont, jusque-
13, relégué le Coran au statut de « texte secondaire »,
«ré-utilisateur » des textes bibliques, elle affirme
avec raison qu’une telle compréhension du milieu
pluriel de 'Antiquité tardive permet de considérer
le Coran comme « un interlocuteur comme un autre
dans le débat [qui avait] cours », interlocuteur qui
réinterpréte les traditions du passé, qu'il s'agisse des
traditions bibliques, de la poésie arabe ancienne, ou
de la philosophie hellénistique, et qui est lui-méme
le « producteur » en tant que tel, de plein droit (a
‘producer’ in its own right), d’'un discours religieux.
La premiéere partie de l'ouvrage traite théori-
quement de personnages coraniques. Le premier
chapitre, « Wansbrough, Bultmann, and the Theory
of Variant Traditions in the Qur’an » (p.17-51), ne
concerne pourtant que de maniére secondaire un
personnage, Shu‘ayb, I'un des prophetes coraniques.
Devin ). Stewart — professeur reconnu en études
arabes et islamiques a Emory University (USA), ayant
travaillé tant sur le figh, le chiisme et la littérature que
sur le Coran —, offre dans ce chapitre un éclairage
sur la méthode qui sous-tend les travaux de John
Wansbrough, Quranic Studies (1977) et The Sectarian
Milieu (1978), deux ouvrages qui ont remis en cause
beaucoup de certitudes du champ des études
coraniques et suscité un profond renouveau, pour et
contre leurs idées. A la suite d’'un article de Charles
Adams (1997), D.S. souligne que l'inspiration princi-
pale de laméthode de Wansbrough est le courant de
la « critique des formes » (ou «form criticism ») du
Nouveau Testament développée au sein des études

(3) Sidney H. Griffith, The Bible in Arabic. The Scriptures of the
‘People of the Book’ in the Language of Islam, Princeton, 2013,
p. 91-92. Griffith se réféere a ). Kugel.

bibliques protestantes germaniques (Formgeschichte).
Il présente ensuite I'histoire de ce courant, soulignant
que deux de ses maitres, Martin Dibelius (1883-1947)
et Rudolf Karl Bultmann (1884-1976), visaient, par
I'identification des formes littéraires dans les textes
bibliques, a comprendre le contexte social originel
(Sitz im Leben) de ces textes, notamment I'histoire
de la formation de la communauté concernée. Cela
les a amenés a poser I'hypothese que le Nouveau
Testament aurait été formé a partir d’assemblage
de logia (textes courts en circulation). Or pour
Wansbrough, la compilation et la rédaction du Coran
se seraient passées de la méme maniere (p. 20):
son ouvrage Quranic Studies a tenté « d'expliquer
comment le Coran, dans sa forme actuelle, est né de
I'assemblage de logia prophétiques plus anciennes et
de traditions qui circulaient au sein de la premiere
communauté musulmane » (p. 21). Or, écrit D.S,, ces
hypothéses posent question, notamment «I’hypo-
thése des traditions variantes » (« variant traditions
hypothesis ») de Wansbrough, qui consiste a penser
que les différences entre les variantes d’'un récit, dans
le Coran, sont dues a ce qu'elles dérivent chacune de
logia qui circulaient dans des zones géographiques
différentes. D.S. analyse la maniére dont Wansbrough
s'était fondé sur I'étude de trois versions coraniques
du récit concernant le prophéte Shu‘ayb (en al-A‘raf
(Q7),Had (Q11) et al-Shu‘ara’ (Q26)) et comment il
en avait déduit qu'elles reflétaient des logia indépen-
dantes du récit sur Shu‘ayb, circulant en divers lieux
avant |'élaboration du Coran. D.S., au contraire, tient
pour bien plus probable que le récit concernant un
personnage ait été a chaque fois adapté a la sourate
particuliére dans laquelle il a été placé, parce que ces
sourates (qui prennent souvent la forme d’'un sermon
tripartite, comme I'a montré Neuwirth) ont chacune
des visées parénétiques sur un théme particulier.
D.S. note d’ailleurs que Wansbrough a vu cet aspect
parénétique mais en resté a son hypothese.

Pour renforcer sa critique, D.S. se penche ensuite
sur la catégorie a laquelle appartiennent les récits sur
Shu‘ayb, celle des punishment stories (Straflegenden),
c'est-a-dire les récits coraniques dans lesquels Dieu
punit un peuple du passé qui n‘avait pas écouté
un prophete. D.S. présente différentes études sur
les punishment stories et explique, comme d’autres
chercheurs, que la fonction de ces récits est d’avertir
les membres de I'auditoire contemporain du texte
que, s'ils rejettent le présent prophéete, ils subiront le
méme sort. A partir du cas de la sourate al-Qamar
(Q54) qui présente une série paralléle de punishment-
stories insistant toutes sur le fait que les peuples ont
traité de mensonge les messages des prophetes, il
montre a nouveau que cest le theme mis en avant

| BCAI 37 28
BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

dans une sourate-sermon spécifique qui explique
les différences entre les variantes d'un méme récit
en divers lieux du Coran. Puis D.S. reprend chacune
des trois variantes coraniques concernant Shu‘ayb
étudiées par Wansbrough, et les analyse cette fois en
lien avec I'ensemble de la sourate ou ils sont chacun
insérés (Q7, Q11 et Q26); il y ajoute, en conclusion,
I'analyse d’un tres bref récit concernant Shu‘ayb dans
la sourate al-"Ankabat (Q29). Ayant ainsi démontré
que «I’hypothese des traditions variantes » dévelop-
pée par Wansbrough ne tient pas, D.S. termine par
des considérations sur les limites de la Formgeschichte,
et leur dépassement par le mouvement de la «cri-
tique rédactionnelle » (Redaktionsgeschichte), et a sa
suite, par la « critique du canon » (canonical criticism)
dont se sont, entre autres, inspirés Neuwirth et Sinai
pour étudier le Coran. Ce long et riche article de
D.S. livre une importante clef de compréhension,
particulierement bienvenue, des travaux centraux
de Wansbrough permettant de déconstruire et
reconstruire plus justement des hypotheses sur
I'histoire de la composition du texte coranique; D.S.
offre aussi sa propre analyse, brillante, des logiques
de composition a l'ceuvre dans la formation du texte,
comme une étape essentielle sur ce chemin.

Le chapitre 2 (p. 52-81), intitulé « Lot’s Wife:
Late Antique Paradigms of Sense and the Qur’an » est
écrit par Nora K Schmid, alors chercheuse a la Freie
Universitat de Berlin, et ayant depuis rejoint le pro-
gramme de recherche ERC « Qur'anic Commentary:
An Integrative Paradigm » dirigé par Nicolai Sinai a
Oxford. (Notons qu'il convient de ne pas confondre
Nora K.Schmid avec Nora Schmidt, autre spécialiste
germanophone des études coraniques, de méme
génération, ayant notamment travaillé sur les
débuts de l'exégese coranique; les deux ont édité
ensemble un ouvrage avec Angelika Neuwirth ().
Ici, Nora K. Schmid tente de montrer «|'émergence
de la maniére spécifique dont le Coran a fait sens de
la figure de la femme de Loth, dans le cadre d’'une
herméneutique authentiquement coranique et du
background de la Bible interprétée®) » (p.52). La
femme de Loth apparait tres brievement danslelivre
biblique dela Genese (19,26) selon lequel, fuyantavec
Loth la destruction de Sodome et Gomorrhe, elle se
retourne en arriére et est immédiatement transfor-
mée en statue de sel. Le Coran évoque ce mythe en
quelques rares versets dispersés. Pourquoilafemmey
apparait-elle de maniére apparemment insignifiante,

(4) Denkraum Spdtantike: Reflexionen von Antiken im Umfeld
des Koran, Wiesbaden, Harrassowitz, 2016.

(5) 1l sagit du concept d'interpreted Bible mis en avant par
S. Griffith, a la suite de ). Kugel; cf. infra et supra.

et surtout, « dépossédée » de I'élément principal du
récit biblique la concernant - sa transformation en
statue de sel ?Dans une premiere partie, N.S.cherchea
établir «I'horizon interprétatif a l'aune duquel chacun
des traitements de la figure de lafemme de Loth dans
le Coran doit étre cerné » (p. 53). Sappuyant sur des
travaux de biblistes dont James L. Kugel, N.S. retrace
I'évolution de l'interprétation des textes bibliques en
général et durécitsurladestruction de Sodome et sur
lafemme de Loth en particulier, tant chez les exégetes
juifs que chrétiens. Passant par le Talmud, Philon
d’Alexandrie, Origene ou encore Jean Chrysostome,
parmidautres, elle souligne comment une dimension
allégorique a été progressivement introduite dans
I'interprétation de ces récits, avec une variété de sens.
Kugel avait noté que les exégetes juifs et chrétiens
s‘étaientinterrogés sur ce qu'ilyavait de mauvais dans
le comportement de la femme de Loth; N.S., dans sa
seconde partie, montre que cette méme interrogation
estsoulevée par le Coran lui-méme. Cela, précise-t-elle,
ne peut étre vu que si I'on lit le Coran «selon l'ordre
supposé de sa révélation » (p. 62), qui est ici l'ordre
chronologique noldekien tel que revu et affiné par
plusieurs chercheurs germanophones, dont Angelika
Neuwirth, Nicolai Sinai et elle-méme, dans le cadre du
programme de recherche Corpus Coranicum © (n. 86
p. 63). Ayant brievement réfuté les critiques adres-
sées a cet ordre chronologique (p. 63), N.S. scrute
tour a tour, en fonction de cet ordre, les passages
coraniques concernant de pres ou de loin la femme
de Loth (donc les récits concernant la destruction,
par Dieu, du peuple de Loth), et les confronte a I'idée
que la communauté coranique a connu un dévelop-
pement dans le méme temps. Par exemple, a propos
des « premiéres » occurrences de ces passages, dans
lesquelles lafemme de Loth n'est pas mentionnée, N.S.
écrit que cela « n'est pas surprenant si 'on prend en
considération I'importance delarelation consanguine,
defierté généalogique et du désir d'une descendance
nombreuse, qui étaient encore prédominants a ce
stade » (p. 64). En effet, N.S. estime que les membres
de l'auditoire du Prophete commencent a peine, a
cette période précise, a se libérer des liens familiaux

(6) Cette version actualisée de l'ordre chronologique d’'appari-
tion (ou de composition) des sourates (et versets) du Coran se
trouve aujourd’hui en ligne sur le site www.corpuscoranicum.de/
en/commentary (consulté le 9 janvier 2023), assortie, pour les
deux premieres périodes, d'un commentaire en allemand. Pour
la premiére période mecquoise, la référence est « Chronologisch-
literaturwissenschaftlicher Kommentar zum Koran, hg. von der
Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften
durch Nicolai Sinai unter Mitarbeit von Nora K. Schmid, unter
Verwendung von Vorarbeiten Angelika Neuwirths. Betaversion:
Stand 1.0.2023 ».

| BCAI 37 29
BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

— ils se tourneront ensuite davantage vers les liens
internes a la communauté religieuse en formation —,
et que celava de pairaveclefaitque le Coranignorela
femme de Loth a ce stade. Puis, lors des « deuxieme et
troisiéme périodes mecquoises », 'image se diversifie:
les proches commettant le péché sont rejetés, et cela
setraduitdansle texte. Lorsdela « derniére » mention
de cet épisode (en Q66), en période « médinoise », « la
figure de la femme de Loth acquiert du sens en tant
quexemple [exemplum] duquel des conclusions mo-
rales peuvent étre déduites » par les croyants présents
dans l'auditoire. Suite a cette analyse serrée de I'évo-
lution « chronologique » de la figure de la femme de
Loth aulongdu texte coranique, N.S. conclut: « Dans
le Coran, lafigure de lafemme de Loth et sa [mise en]
narration sont repensées et scrutées pour leur poten-
tiel historique et schématisant par la communauté
qui entoure le prophéte; les éléments appartenant
a une approche plus allégorique sont délibérément
éliminés. » (p. 72). Au total, cetarticle dense et précis
de Nora K. Schmid est un exemple convaincant des
conclusions riches qui peuvent étre tirées d’analyses
qui, comme la sienne, situent le Coran a la fois dans
une histoire de la pensée tardo-antique et dans un
cadre supposé de développement chronologique a
la suite de Noldeke et Neuwirth.

Le chapitre suivant (« The Sign of Jonah:
Transformations and Interpretations of the Jonah
Story in the Qur’dn », chapitre 3, p. 82-101), est
dans la méme veine: la chercheuse germanophone
Hannalies Koloska, alors membre du projet Corpus
Coranicum, et auteur, entre autres, d’'un livre sur la
sourate al-Kahf"”), se propose de revisiter, en fonc-
tion de présupposés neuwirthiens, la maniere dont
le Coran s'est approprié la Iégende de Jonas. Celui-ci,
d’apres le texte biblique (dans le bref Livre de Jonas),
a été jeté a la mer parce qu'il avait désobéi a l'ordre
de Dieu d’aller prévenir les habitants de la grande
ville de Ninive de la destruction prochaine de celle-ci
s'ils ne revenaient pas vers Dieu; mais Dieu envoie un
grand poisson qui l'avale puis, aprés la priere de Jonas,
le rejette sur le rivage, et Jonas accomplit finalement
sa mission. H.K. adopte un plan comparable a celui
de l'article de N. Schmid — d’abord les interprétations
tardo-antiques du récit concernant Jonas, puis les
passages coraniques étudiés en séquence « chrono-
logique » —, si ce n'est qu’elle introduit un autre type
de sources permettant de cerner les interprétations
tardo-antiques: I'iconographie chrétienne. Les repré-
sentations chrétiennes de I'épisode de Jonas sur des
sarcophages, tombeaux et autres témoignent de

l'espérance d’'une intervention et du pardon divins,
et de paix éternelle: ces interprétations iconogra-
phiques sont différentes de celles exprimées par
les textes théologiques, lesquels soulignent plutot
le réle de Jonas sortant des entrailles du poisson
comme préfigurant Jésus-Christ passant de la mort
a la résurrection, sauveur des paiens et préchant le
repentir. Les quatre passages coraniques évoquant
Jonas, étudiés en seconde partie du chapitre, sont
allusifs et «requierent, de maniere évidente, une
certaine connaissance préalable du récit de la part
de l'auditoire » (p. 86). Dans le « premier » passage,
datant de «la fin de la premiére période mec-
quoise » (Q68, 48-50), H.K. note deux points de vue
divergents: v. 48, une mise en garde enjoignant au
prophete de ne pas protester contre l'ordre donné
par Dieu; et v. 49-50, Jonas faisant figure d'exemple
de consolation et d'encouragement au repentir
pour tout membre de la communauté (p. 87). Pour
le «second » passage coranique concernant Jonas,
dans Q37, «sourate du début de la deuxieme période
mecquoise », H. K. note entre autres la possible
influence de I'iconographie chrétienne tardo-antique,
dans laquelle I'image de Jonas étendu sous un plant
de coloquinte était répandue. H. K. donne plusieurs
références de littérature secondaire ® suggérant que
le texte coranique a pu étre influencé par (ou a pu
répondre a) non seulement des textes, mais aussi des
images de l'antiquité tardive. Les deux «derniers »
passages coraniques, en Q21 et Q10, sont encore dif-
férents, introduisant, d’'un c6té, davantage de détails
issus des traditions juives et chrétiennes mais, de
l'autre, insufflant une identité trés coranique a Jonas.
H.K. conclut que dans le Coran, Jonas évolue d'une
figure négative a un exemple positif, modele pour
les croyants sinceres repentants; cette évolution — le
Coran laissant a dessein de cOté certains éléments de
I'iconographie et des textes chrétiens — refléte une
sorte de réexamen de la communauté coranique par
elle-méme. Figurent ensuite quatre photographies, en
noir et blanc, des exemples iconographiques utilisés
dans le corps de l'article. Cet article bien construit
— qui, peut-étre, aurait pu étre renforcé au moyen
du déplacement, vers le corps du texte, de certains
éléments intéressants développés en note — offre
un autre exemple de l'application de la chronologie
et des intuitions neuwirthiennes et ouvre de facon
prometteuse et originale sur le lien entre Coran et
iconographie tardo-antique.
La seconde partie de l'ouvrage, rassemblant en
théorie des études de sourates spécifiques, commence

(7) Offenbarung Asthetik und Koranexegese. Zwei Studien zu
Sure 18 (al-Kahf), Wiesbaden, Harrassowitz, 2015.

(8) Notamment larticle « The Iconography of the Qur’an » de
Matthias Radscheit (2003).

| BCAI 37 30

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

par le chapitre 4, « End of Hope: Siiras 10-15, Despai;
and a Way out of Mecca » (p. 105-123), écrit par
Walid A.Saleh, alors Associate Professor a I'université
de Toronto et connu notamment pour ses travaux sur
le tafsir. Ce chapitre se situe lui aussi dans la logique
d’'un développement chronologique préétabli du
texte coranique — comme le montre la premiére
phrase, «Lorsque (by the time) nous atteignons la
sourate 61(...), nousavons une théologie de la guerre
tout-a-fait élaborée »:le déroulement chronologique
de l'apparition des sourates jusqu’a cette sourate 61
est vu comme allant de soi, alors qu'il n'y a pas d’'una-
nimité dans le champ sur le déroulement temporel
exact de la composition successive des sourates, ni
méme sur I'idée qu'il y ait un déroulement temporel.
L'analyse de W.S. se révele fine. [l commence par noter
que le texte de cette sourate reproche abruptement
aux croyants de ne pas faire ce qu'ils disent, parce
qu'ils ne combattent pas sur le chemin de Dieu; 'argu-
ment présent dans la sourate est que «si les musul-
mans soutiennent Muhammad comme les disciples
ont soutenu Jésus, ils domineront tout autant » que
ceux-ci (p. 106). A partir de la, W.S. se demande d'ou
vient cette « théologie de la guerre » exprimée dans
le Coran:il analyse les modes d’argumentation et les
développements qui ont conduit la communauté
des débuts de I'islam a prendre le chemin d’'une telle
théologie — par contraste avec la premiere partie de
la mission muhammadienne, lors de laquelle le pro-
phete ne serait décrit que comme un avertisseur, sans
pouvoir, sans responsabilité sur les gens, etc.

Apres avoir brievement argumenté en faveur
de la considération des sourates par groupes (par
exemple le groupe des hawdmim), W.S. présente
son analyse des six sourates Q10 a Q15 qui appar-
tiennent traditionnellement a un méme groupe, et
auraient méme formé initialement un booklet: un
petit ouvrage indépendant « composé en réponse
a un développement particulier dans la carriére
de Muhammad » (p. 108). La sourate Hid (Q10)
se fait I'cho du doute du prophéte, dont le destin
commence a apparaitre comme différent de celui
des prophetes du passé décrits jusque-la, sauvés par
Dieu et assistant au chatiment de leur peuple impie.
La sourate «reformule » I'idée que Muhammad
verra lui aussi de ses yeux ce moment de salut et de
chatiment, « reconnaissant tacitement » (en Q10, 46)
que laréplique des opposants mecquois qui disaient
«attendre » pour Muhammad « le destin » (donc, sa
mort) (Q52, 30) n‘était peut-étre pas extravagante: le
prophete semble prendre conscience que sa propre
mort peut survenir avant celle de ses détracteurs, et
la sourate semble se faire I'écho de cette réflexion.
La sourate Yinus (Q11) est dans la méme veine,

exprimant le profond désespoir de Muhammad
face a la réalité déconcertante du retard de la puni-
tion des opposants et de la fin des conversions; elle
assimile le chatiment immédiat des opposants au
chatiment lors du Jour du Jugement, prend acte
de la fin de la période des conversions (Q11, 36) et
fortifie la foi de Muhammad. La sourate se termine
sur la notion d’attente (intizar), qui montre, suggere
WS., l'impasse dans laquelle se trouve Muhammad,
et nous permet de comprendre « combien il était
incertain du résultat de sa mission prophétique a La
Mecque (mais non de sa vocation) » (p. 113). Il nous
faut admettre une «crise dans le Coran » (p. 113),
visible dans ces sourates (Q11, Q12), affirme W.S. Il
choisit de regarder la sourate Yisuf (Q12) comme
une fiction politique liée aux sourates précédentes et
suivantes; développant ses idées notamment a partir
des travaux de M.S. Stern, il indique que cette sourate
est «impossible a comprendre, sauf a la mettre en
rapport avec le désespoir, avec un Muhammad qui
explore des options en vue de quitter La Mecque ».
WS. propose également de voir la sourate al-Ra‘d
(Q13) comme un reproche adressé aux croyants
détre encore dans I'idée d’'une conversion universelle
(v.31). De méme, il discerne dans la sourate Ibrahim
(Q14) le fait que les dénégateurs demandent non
un signe/miracle (dya) (comme c’était le cas dans
les occurrences précédentes) mais un « pouvoir »
(sultan); ce changement de vocabulaire est vu par
W.S. comme le signe de l'irruption de I'idée du pou-
voir temporel et de la conquéte territoriale comme
les solutions qui se dessinent alors pour Muhammad.

Au total, ce chapitre, fondé sur le présupposé
d’'un développement chronologique du texte — mais
qui dans le détail, ne suit ni l'ordre rapporté par I'édi-
tion coranique d’al-Azhar, fondée sur une liste tradi-
tionnelle, qui place Q13 en milieu de période médi-
noise, ni sur l'ordre de Noldeke, ni sur celui du Corpus
coranicum —, expose, avec liberté et précision, des
intuitions captivantes: les six sourates auraient été
composées en réponse a une crise majeure (ou «la »
crise majeure (p. 120), période d’'anxiété et de déses-
poir) dans la carriére prophétique de Muhammad et
refleteraient une période de transition dans sa vision
dumonde, qui l'aurait mené a I'hégire et a l'adoption
de logiques guerrieres, manifestées dans les parties
médinoises du Coran. W.S. termine en suggérant
que le jihdd, combat armé, apparait non comme
un moyen mais comme une solution théologique
nécessaire face a I'absence de chatiment et a la fin
des conversions.

Le chapitre 5, « The Casting: A Close Hearing
of Sdra 20: 1-79 » («L'acte de «lancer/jeter »: une
écoute attentive de Q20, 1-79 », p. 124-177) est un

BCAI 37

BCAIl en ligne

31

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

long article de Michael A. Sells, sur la partie de la
sourate Ta’Ha’ (Q20) narrant la premiére moitié de
la vie du prophete Moise. Il explore notamment la
maniére dont ce passage met en exergue le fait de
«lancer » ou «jeter » (ilga’, qadf, nabd; en anglais:
casting). Dans I'épisode célebre de la confrontation
aux magiciens de Pharaon, Moise jette son baton,
qui devient miraculeusement un serpent; mais la
mere de Moise «jette » également celui-ci, bébé,
dans l'arche, laquelle est «jetée » dans les eaux;
I'amour divin est «jeté » sur Moise, etc. M.S. se livre
a une analyse tres détaillée du passage en question,
considérant notamment les situations dénonciation
(qui parle a qui?) encastrées les unes dans les autres,
ou encore ce qu'il appelle les sound-meaning units.
Il le compare avec les autres passages coraniques
traitant des mémes aventures de Moise. Par exemple,
I'examen du tahlil (variantes de la formule «il n'yade
dieu que Dieu ») en divers intratextes (transdiscursivi-
ties) lui permet de montrer qu'en Q20, contrairement
a ce qui se passe en Q27 et Q28, ce tahlil n'est pas
suivi directement de l'ordre «Jette ton baton ! » mais
d’un élément apocalyptique, reflet de Q79, préservé
a dessein dans Q20, Q79 s'avérant le modéle formel
et phonologique de ce passage de Q20 (p. 141-142).
MS. fait aussi appel a l'intertextualité (notamment
avec le livre biblique de L'Exode) ainsi qu'aux exégetes
musulmans, par exemple a propos de leur discussion
du fait que, selon le Coran, la mére de Moise regoit
une révélation (wahy) (Q20, Q28) comme celle
adressée aux prophetes; ou encore a propos de
I'absence de marque précise de la fin du discours de
Moise quand celui-ci répond a Pharaon, et que M.S.
voit comme une ambiguité voulue. Il est difficile
de résumer l'ensemble de cette riche analyse. M.S.
s'intéresse notamment au temps des verbes, mon-
trant que chaque sous-épisode du récit mosaique se
trouve placé dans une temporalité particuliere: les
histoires de sa naissance, son enfance, I'homicide et
la période a Madyan sont racontées a Moise lorsqu'il
est prés du feu de la vallée de Tuwa; la confrontation
avec Pharaon lui est rapportée en avance (p. 129);
la question directe — que le texte pousse a attribuer
a Pharaon, sans le désigner — indique une rupture
de temps et de lieu: Moise est maintenant devant
Pharaon. M.S. note également que le fait de ne pas
nommer le propheéte permet au texte de créer une
sorte d'intimité avec ceux qui regoivent le texte (que
M.S. désigne comme the audient, (p. 128) terme qui
inclut pour lui les diverses formes d’auditeurs et
de lecteurs du texte). Signalons encore les analyses
du discours sur le baton de Moise et son lien avec
I'eschatologie, ou encore sur la disparition de Pharaon
(p. 165), liée a la question du ghayb (ce qui n'a pas

été révélé), en résonance avec Q53. M.S. termine son
article par une traduction anglaise de I'ensemble du
passage étudié.

Ce chapitre est moins assertif que le précé-
dent sur un certain nombre de points, comme par
exemple l'identité du personnage a qui le texte
s'adresse: M.S. refuse de le nommer, afin de suivre la
logique coranique — le texte ne nomme Muhammad
que quatre fois —, utilisant le terme « le propheéte ».De
méme, M.S. est prudent concernant la datation rela-
tive des passages considérés, la structure des phrases,
I'identité des personnes ou objets a qui les pronoms
renvoient, etc., par souci détre au plus proche du
texte. Une note indique que ce chapitre est le résultat
d’'un long travail de maturation a travers plusieurs
séminaires donnés par le professeur, qui remercie
les participants pour leurs observations; cela peut
expliquer en partie sa longueur et sa densité, avec
uneattention particuliere au détail — mais cet aspect
provientaussi du choix de l'auteur, qui croit aux fruits
de l'examen serré et approfondi (a close-hearing) d'un
passage coranique donné — y compris dans sa dimen-
sion sonore —, en étant surtout attentif « au texte tel
qu'il est », tout en I'éclairant par d'autres passages et,
al'occasion, par l'intertextualité ou par la lecture des
tafsir-s ultérieurs. En prenant ainsi les passages cora-
niques a bras-le-corps, M.S. dégage de nombreuses
remarques tres précises et fort précieuses.

Le chapitre 6, intitulé « Qur’anic Studies
and Historical-Critical Philology: The Qur’dn’s
Staging, Penetrating, and finally Eclipsing of Biblical
Tradition » (p. 178-206), est composé par Angelika
Neuwirth. On retrouve dans l'introduction les argu-
mentations habituelles d’A.N. sur les études cora-
niques, mais le fait quelles soient ici condensées leur
donne unaspect peut-étre plus polémique qu’ailleurs.
Dans son désir de réclamer que le Coran soit étudié
avec leméme niveau d’attention et de rigueur que les
autres textes religieux (« C'est a peine une exagéra-
tion de dire que le Coran et la Bible n'ont pas encore
été considérés sur un pied d'égalité » (p. 178)), elle
déclare que «Le Coran n’a jusqu’a présent pas été
reconnu comme faisant partie du canon occidental
dusavoir théologique pertinent (the Western canon of
theologically relevant knowledge) » (p. 178); ouencore,
que «alors que les lectures juives de la Bible ont fini
par recevoir une place — quoique marginale — dans
la théologie, le Coran est resté dans le domaine de la
philologie, exclu des discours théologiques occiden-
taux » (p. 178). Cesaffirmationsinterrogent:ya-t-il ici
meélange entre savoir universitaire sur les religions et
réflexions confessionnelles internes a ces religions?
Le fait qu'il soit ici question du « savoir théologique
occidental pertinent » porte a se demander si A.N.

| BCAI 37

BCAIl en ligne

32

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

souhaite que les théologiens chrétiens occidentaux
utilisent les enseignements du Coran comme étant
« pertinents » pour les théologies qu'ils développent
au sein de leurs Eglises; si tel était le cas, A.N. prend
ici une position confessionnelle qui reléverait d’'un
essai personnel, politique, hors de l'université, et qui
n‘aurait pas, a notresens, sa place au sein d’'un ouvrage
académique. Si, au contraire, A.N. vise les universitaires
qui nagissent pas selon une logique confessionnelle et
n‘ont pas pour objectif de développer un savoir théo-
logique, mais bien un savoir historien, destiné a tous
(islamologues, historiens, philologues, etc.), alors son
propos est digne d’intérét. Inviter les universitaires a
considérer le Coran comme lieu de réception, d’inter-
prétation et de nouveau développement de la pensée
biblique (ce qu'il est, objectivement, par la majeure
partie de son contenu, méme s'il contient également
des éléments non liés a I'univers biblique), peut, de
fait, stimuler une meilleure compréhension, histo-
rienne, destinée a tous, du texte coranique. Devant
ce qui ressemble a une certaine ambivalence, on ne
peut qu'appeler a plus de clarté et de rigueur dans le
respect du cadre académique — tout en rappelant par
ailleurs 'immense et tres pertinente contribution de
A.N. aux études coraniques sur le plan de l'analyse
philologique, rhétorique et compositionnelle du
Coran. La suite de l'introduction est d’ailleurs tout a
fait intéressante. Elle contient un bref rappel de I'évo-
lution des études coraniques, une interrogation sur
le r6le de la philologie dans ce champ, une réflexion
solide sur la maniére dont le Coran doit étre regardé
par les chercheurs: soit un «fait accompli textuel »
(a literary fait accompli), c'est-a-dire un «livre dans
lequel le prophéte et sa communauté ne sont que
les protagonistes d’'un récit raconté par un auteur
ou un compilateur », soit «le miroir d’'un processus,
une suite de messages adressés a un auditoire réel,
messages dont la complexité et la sophistication théo-
logique augmentent étape par étape et qui attestent,
en ultime période, de la mise en place d'une identité
communautaire » (p. 182). Cest la seconde option
qui est retenue par A.N. Les rédacteurs du Coran
doivent en étre considérés comme les premiers exé-
getes (p. 183): le Coran reflete le développement de
la pensée de lacommunauté muhammadienne; ceux
des chercheurs occidentaux qui ne regardent pas le
Coran « comme un processus » regoivent, icicomme
ailleurs, un feu nourri de critiques sous laplume dA.N,,
qui défend une hypothese forte, non dénuée de fon-
dements ni d’intérét, et qui aide a réfléchir, qu'on en
accepte ou non les détails, quand on essaie de penser
I'histoire de la composition du Coran. Simplement,
on pourrait suggérer que la pertinence de I'adoption
d’'une approche synchronique ou diachronique du

texte coranique dépend de l'objet que le chercheur
essaie de cerner. Mais il est certain que lorsque c'est
la reconstitution de I'histoire du texte qui est visée,
I'hypothése de A.N. est utile et stimulante.

Le chapitre en lui-méme montre de maniére
tout a fait pertinente une évolution importante
qui aurait eu lieu lors de I'élaboration du texte cora-
nique: le passage de la construction de l'autorité du
prophete biblique Moise — en «deuxiéme période
mecquoise » — a la déconstruction partielle de cette
méme autorité au profit de celle de Muhammad — en
période « médinoise ». Ceci, sur fond d’'une réflexion
sur la maniére dont le Coran utilise les matériaux
bibliques: premiérement, en les « mettant en scéne »
(staging biblical tradition), sous forme de récitation
psalmodique, poétique, pendant la « premiére
période mecquoise »; ensuite, en les « pénétrant »
pour s'accommoder aux besoin de la nouvelle
communauté coranique; puis, en les «éclipsant »
(cest-a-dire en prenant leur place, de maniére a ce
qu'ils n'apparaissent qu'en fond): lors de la période
«médinoise », le r6le prophétique de Moise est alors
relégué a l'arriére-plan afin que soit élevé celui de
Muhammad. Létude s'accompagne d’une réflexion
sur les perceptions changeantes de la Bible par la
communauté coranique en devenir, en lien avec le
contexte tardo-antique, a partir d'exemple précis: par
exemple, pourquoi I'animal qui est censé avoir dévoré
Joseph, dans la sourate du méme nom (Yasuf, Q12),
est-il un loup, alors que dans la Genese il s'agissait sim-
plement d’'un animal sauvage ? Le Coran aurait gardé
ici une trace d'interprétations chrétiennes — Joseph
vu comme précurseur du Christ, lequel est symbolisé
par un agneau, dont I'ennemi est le loup —, interpré-
tations qu'il aurait choisi d'ignorer par ailleurs. Cette
maniére «coranique » de procéder marquerait la
période lors de laquelle la communauté, autour du
propheéte, aurait évolué vers une « dés-allégorisation »
et une «correction » des lectures chrétiennes des
récits bibliques. Cet exemple et d'autres montrent,
selon A.N., le développement parallele du texte
coranique et de la communauté autour de celui qui
proclame le texte (le prophéte); I'évolution de la
réflexion de la communauté se refléte sans cesse dans
les évolutions du texte coranique. Au final, la brillante
étude présentée ici, solide, dense et précise, aide

— entre autres — a mieux saisir la relation Coran-Bible
telle qu'exprimée par le texte coranique.

Le chapitre 7 est consacré a la «sunna des
messagers », avec comme sous-titre « The Qur’dn’s
Paradigm for Messengers and Prophet: A Reading of
Strat ash-Shu‘ara’ » (p. 207-227). Son auteur est
Sidney H. Griffith, professeur émérite de la Catholic
University of America, spécialiste, entre autres, du

BCAI 37 33
BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

christianisme arabe et syriaque et connu, notamment,
pour ses travaux sur les liens entre Bible et Coran
(The Bible in Arabic, 2013) et entre juifs, chrétiens et
musulmansaux débuts de l'islam (dont The Church in
the Shadow of the Mosque, 2008). Son chapitre traite
de la prophétologie coranique, c'est-a-dire la défini-
tion, par l'auteur du Coran, du réle d’'un prophéte et
desimplicationsde cerole. Pour cefaire, S.G. présente
une analyse précise mais relativement bréve des dif-
férentessections de lasourate Les poétes (al-Shu‘ara’,
Q26). De maniére générale, dit-il, le Coran ne cite pas
la Bible mais «re-présente les histoires des figures
bibliques majeures dans le cadre de sa propre et singu-
liere « prophétologie », la « sunna de nos messagers »
(...). Enbref, le Coran renvoie en miroir,d’abord par la
proclamation orale, puisa l'écrit, les modes non-écrits
dela transmission des textes bibliques et traditionnels
juifs et chrétiens qui circulaient parmilesjuifs et chré-
tiens arabophones en Arabie avant I'avenement de
I'islam » (p. 216).S.G. expose alors les prophétologies
de groupes « judéo-chrétiens » et des manichéens, les
comparant brievementala prophétologie coranique
(p.217-219), pour revenir a son idée: la prophétolo-
gie coranique, identifiée a la « sunna des messagers »
étudiée a partir de Q26, «suggere [l'idée] que celui
qui a composé cette Ecriture en arabe a employé le
vocabulaire et la syntaxe — concernant les fonctions
de messager et de prophete - facilementdisponibles,
afin de critiquer et corriger les idées en cours a propos
des messages des messagers et prophétes antérieurs,
et, clairement, afin de présenter son propre ensei-
gnement a propos du Dieu unique (...) » (p. 219). 1l
affirme que «le Coran présente Muhammad et sa
mission dans I'horizon plus large de I'histoire des
prophetes et messagers venus avant lui aux « gens de
I'Ecriture » comme le messager de Dieu paradigma-
tique, dontle message critique et corrige les croyances
et pratiques déformées de ces communautés, juifs,
chrétiens, mushrikiin, parmi d’autres arabophones
(...) » (p. 220). Deux parties conclusives relativement
répétitives sont suivies d'un appendice contenant des
extraits traduits de la sourate Q26 dansle cadre d’'une
structure reconstituée.

Ce chapitre présente des éléments justes; mais
certains sont déja connus par ailleurs®), Cependant,

(9) S.G. mentionne, parmi d’autres, les travaux de Brannon M.
Wheeler, Roberto Tottoli, Jacques Jomier, l'article « Prophets and
Prophethood » d’Uri Rubin dans I'Encyclopaedia of the Qurén;
on pourrait ajouter des ouvrages plus anciens en allemand et
d’autres plus récents en frangais. Le présent article reprend et
développe la partie concernant Q26 (p. 62-71) située a l'inté-
rieur du chapitre 2 de l'ouvrage de I'auteur The Bible in Arabic
(Princeton UP, 2013).

d’'une part, le présent chapitre a son intérét: il est
bon que ces choses soit dites dans des publications
récentes, et de la part de chercheurs confirmés
comme l'est l'auteur. D’autre part, dans le cadre
d’un simple article, il est difficile d’aller plus loin
sauf a s'engager, soit dans les méandres de l'intra-
textualité ou lI'immensité de l'intertextualité (ce a
quoi S.G. procede ici de fagon plutét limitée), soit
dans une lecture chronologique du texte, soit dans
la complexité rhétorique et sonore du texte (comme
dans le chapitre précédent). Le mérite de ce chapitre
est surtout d'affirmer l'utilité de la prise en compte
du paradigme du schéma prophétique, appelé dans
le Coran «sunna des messagers », pour comprendre
la maniere dont l'auteur coranique traite la relation
entre son propre texte et les bibles hébraiques et
chrétiennes. Le Coran « propose son propre modele
exégétique distinct pour lire les Ecritures venues
avant lui », qui fait que «ceux qui ignorent ou ne
suivent pas ce modéle coranique » pour comprendre
les missions des prophetes du passé s'exposent a
étre accusés par lui de distorsion, dissimulation,
conjecture, etc. (p. 222). Comprendre cela permettra
d’ajuster certains travaux qui ne pergoivent pas suf-
fisamment les logiques internes du Coran et, affirme
S.G., déviter des erreurs herméneutiques.

Le chapitre suivant (8) analyse la mise en voix
d’'une sourate par un récitateur coranique contem-
porain. Intitulé « Textual and Paratextual meaning in
the Recited Qur’an: An Analysis of a Performance of
Sarat al-Furqdn by Sheikh Mishari Rashid Alafasy »
(p. 228-246), il est composé par la musicologue
islamologue américaine Lauren E. Osborne, alors
Assistant Professor a Whitman College (USA). Malgré
quelques défauts (répétitions, redondances gram-
maticales, absence de certaines analyses attendues,
etc.), cette bréve étude est d’'un grand intérét pour les
islamologues. Elle traite de la pratique de la récitation
coranique, et notamment de la pratique contem-
poraine, en mélant analyse philologique du texte
(relevant du champ des études coraniques) et ana-
lyse musicale de son interprétation vocale (relevant
du champ de la musicologie). Aprés un rappel des
principaux chercheurs ayant contribué a ce double
champ (William Graham, Frederick Denny, Kristina
Nelson, et aussi Anna Gade et Anne Rasmussen sur
la récitation coranique en Indonésie), L.O. reprend
les travaux de l'ethnomusicologue Michael Frishkopf
pour identifier la récitation du shaykh Mishari Rashid
al-‘Afasi — imam de Koweit-city, né en 1976 et réci-
tateur coranique populaire et médiatique — comme
relevant du style « saoudien » impliqué dans la revi-
vification actuelle des idées islamiques. L.O. a choisi
d’analyser deux récitations par al-‘Afasi de la sourate

| BCAI 37 34

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

al-Furgan (Q25). Suit une analyse philologique de la
structure de la sourate, tant en terme de sens que
de rimes. Puis L.O. décrit le premier enregistrement,
transcrivant les notes du son de la récitation de
plusieurs versets sur des portées musicales avec la
transcription latine du texte arabe récité, et le minu-
tage. Elle note que al-‘Afasi commence par utiliser
le magam (mode, tonalité, gamme de la musique
arabe) appelé kurd, puis passe brusquement, v. 35-
62, au magdam ‘ajam, pour revenir au magam kurd
en fin de sourate (v. 63-77). Lon comprend alors que
ces ruptures correspondent a des ruptures notées
par l'analyse philologique, mais aussi que toutes les
ruptures philologiques ne font pas l'objet de rupture
de son dans cet enregistrement. On aurait apprécié
que la correspondance (ou l'absence de correspon-
dance) entre sens et son soit analysée de maniere plus
détaillée; par exemple, rien n'est dit au sujet du v. 61
dans la partie musicologique alors qu'il est présenté
dans la partie philologique comme «un moment
clé de la structure » (p. 233). L.O. souligne quelques
éléments intéressants, ainsi le choix d’al-‘Afasi de
ne pas suivre la méthode habituelle de passage d'un
maqam a un autre, qui consiste a chanter/jouer une
note commune aux deux magdm-s pour adoucir la
transition, au v. 35. On aurait attendu la description
et l'analyse de la récitation des v. 64-77 selon l'ex-
trait A, p. 242, mais rien n'est précisé. La description
de l'enregistrement B est tres succincte — peut-étre
est-ce dU au fait que ledit enregistrement n'était
plus disponible en ligne au moment de l'écriture du
chapitre, comme indiqué en note 27 —, mais on se
demande pourquoi l'auteur na pas alors cherché a
inclure d’'autres récitations du méme genre. Malgré
ce manque, ce chapitre offre une ouverture fort
intéressante vers l'univers du son coranique, univers
généralement négligé par les études coraniques.

La troisiéme partie de I'ouvrage collectif entend
rassembler des études dans lesquelles le Coran est mis
«face a ses autres »: poésie arabe antéislamique, et
les religions en présence lors de I'apparition du texte.
Le chercheur Ghassan el Masri, alors directeur d’'un
projet au sein du programme Corpus Coranicum, et
auteur de plusieurs travaux sur les liens entre Coran
et poésie arabe ancienne, contribue, ici aussi a Iétude
de ce domaine, par le chapitre 9, intitulé « Ma’sal:
What the Talal Would Tell Us » (p.249-261). Il y
étudie le theme du talal («ruine », pl. atlal, qui fait
référence aux « lamentations sur les ruines » — avec
le motif du ubi sunt —, théme caractéristique d’'une
partie du prologue de la gasida, le poéme-type de
la poésie arabe antéislamique) et de sa reprise et
« théologisation » dans le Coran. Dans ce chapitre,
il explore le cas d'un nom de lieu (Ma’sal) présent

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

dans un poeme du célébre poéte préislamique Imru’
al-Qays et montre que, contrairement a l'opinion
des savants médiévaux, Ma’sal est - comme le sug-
gerent les sources épigraphiques, archéologiques,
et une attention plus poussée aux autres poétes
I'époque — le nom d'un lieu de rassemblement des
armées himyarites avec leurs vassaux, dont la tribu
de Kinda, qui a connu ensuite le déclin. Imru’ al-Qays,
prince de Kinda, a da utiliser ce toponyme pour
indiquer la tristesse ressentie apres la désertion de ce
lieu, signe du déclin social, politique et culturel, qui
aurait été ressenti en Arabie avant l'islam. Le cas de
Ma’sal n'est qu’'un exemple de « la forte inadéquation
entre la perception quont eu les commentateurs
médiévaux des poete préislamiques et les contextes
historiques des lieux mentionnés par ceux-ci (...) »
(p- 255). Or, mieux connaitre le but de I'utilisation
de ces toponymes dans la poésie antéislamique
— notamment le théme du déclin politique en Arabie
préislamique a travers le topos du talal - pourrait
permettre de mieux saisir les stratégies rhétoriques
de la «réponse » coranique a cette poésie. Le Coran,
propose G.E.M,, aréutilisé ce théeme des «ruines » en
lui fournissant une explication (si les villes ont été
détruites, c'est parce que Dieu les a punies de sétre
opposées aux prophétes qui leur étaient envoyés),
explication qui permet d'ouvrir a une vision un peu
plus «optimiste », remplacant l'arbitraire du sort
du temps qui passe (dahr) par une certaine justice
divine, et affirmant du méme coup l'omnipotence
divine. Au total, malgré la brieveté de son chapitre,
G.E.M. montre par cet exemple pertinent et original
comment le Coran, qui a «arabisé » des éléments
de la culture biblique, a également procédé a une
«théologisation-biblicisation » de certains themes de
la poésie arabe antéislamique traditionnelle. Le Coran
a ainsi constitué un « manifeste théo-poétique »
(a theopoetic manifesto, p. 258), et «du méme coup,
il a rendu sa théologie eschatologique familiere aux
Arabes, et la poésie arabe familiére, nouvelle ». Une
petite remarque technique: la translittération des
poemes arabes en caractére latins, dans les citations
longues, aurait été plus utilement remplacée par le
texte en caracteres arabes.

Le chapitre suivant (10), intitulé « Ahbar and
Ruhban. Religious Leaders in the Qur’dn in Dialogue
with Christian and Rabbinic Literature » (p. 262-293),
est écrit par Holger M. Zellentin, spécialiste du
judaisme dans I'Antiquité tardive, alors Associate
Professor d'études juives a I'Université de Nottingham.
Lauteur sest spécialisé dans le lien entre Coran et
antiquité tardive, comme en témoigne sa mono-
graphie de 2013, The Quran’s Legal Culture: The
Didascalia Apostolorum as a Point of Departure.

BCAI 37

BCAIl en ligne

35

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Comme l'indique la note 1, le présent article est
une version plus développée d’un épilogue publié
dans The Quran’s Legal Culture (p.203-228); il est
en méme temps publié en allemand (« Ahbar Und
Ruhban: Religiose Leitfiguren Im Koran in Dialog Mit
Christlicher Und Rabbinischer Literatur », p. 125-166)
dans le collectif dirigé par Nora Schmidt, Nora K.
Schmid et Angelika Neuwirth, Denkraum Spdtantike:
Reflexionen von Antiken im Umfeld des Koran (2016).

H.Z. commence par expliquer ce qu’était le
«judéo-christianisme » dans la période précédant
I'islam ("9 non pas tant un mouvement religieux
différentdelareligion juive et de lareligion chrétienne,
mais plutdt des tendances de groupes, au sein des
communautés juives ou des Eglises chrétiennes, qui
auraient eu une pensée spécifique, notamment en
matiere de prescriptions, laquelle se serait trouvée
décrite, rejetée ou exprimée dans des textes tardo-
antiques comme les Homélies Pseudo-Clémentines ou
la Didascalia Apostolorum. H.Z. estime globalement
que cette culture juridique judéo-chrétienne est éga-
lement visible dans le Coran, qui y répond. Il est donc
important, suggere-t-il, de lire ces textes (et d’autres,
notamment rabbiniques) pour mieux comprendre
I'argumentation coranique, surtout celle des passages
qualifiés de « médinois ». C'est ce a quoi procéde H.Z.
dans la suite de l'article, pour comprendre le sens des
termes ahbar et ruhban dans le Coran. Il pose I'hypo-
thése qu'il convient de lire les critiques faites auxjuifs et
au chrétiens comme simultanées et similaires (p. 265).
Les termes ruhban et ruhbdniyya ne renverraient pas
aux idées de monachisme et de célibat, comme géné-
ralement compris dans le tafsir, mais aux évéques, les
chefsreligieux chrétiens, et a leur fonction. Entreautres,
H.Z.argue que le texte coranique met en garde contre
le risque d'attribuer aux ahbar (qui seraient les chefs
des rabbins) et aux ruhban (donc, non pas les moines
mais les évéques) une autorité trop grande (qui confi-
nerait a l'autorité divine). Cela permet de saisir que la
critique adressée, ici, par le Coran au judaisme et au
christianisme est bien plus fine et plus informée qu'en
apparence. Au total, cet article original, précis mais
parfois répétitif, fondé sur des connaissances détaillées
del'histoire et des textes des communautés religieuses
de I'Antiquité tardive, montre la richesse et la nuance
apportéesalacompréhension du Coran par un travail
intertextuel sérieux couplé uneapproche philologique,
et invite a creuser davantage la piste de la «culture
juridique judéo-chrétienne ».

Enfin, dans le dernier chapitre, « Reinterpreting
the Qur’anic Criticism of Other Religions » (chap. 11,

(10) Voir The Quran’s Legal Culture pour plus de précisions.

p. 294-309), Mun'’im Sirry, alors Assistant Professor
a l'université Notre-Dame (USA), spécialiste du
texte coranique et du tafsir, décrit la maniere dont
plusieurs théologiens musulmans contemporains
interpretent les passages coraniques concernant
le statut des autres religions. Notant tout d’abord
que «le Coran expose une attitude ambivalente
envers l'autre » (p.294), avec d’'une part une tolé-
rance pour les autres religions et d'autre part une
approche exclusiviste (seul I'islam est la vraie religion),
il expose l'attitude des savants médiévaux — qui
auraient largement utilisé la théorie de I'abrogation
pour comprendre ces passages coraniques —, pour
ensuite se consacrer plus longuement a l'attitude
des savants musulmans contemporains. Il donne en
une premiére section plusieurs exemples de discours
qui « particularisent » le sens des versets coraniques
concernés (ainsi certaines interprétations de Q5, 51,
passage qui semble dire aux musulmans de ne pas
prendre les juifs ou chrétiens pour amis/patrons/
clients, etc.); il évoque les commentaires du savant
indonésien Hamka (m. en 1981), du savant iranien
Tabataba'm (m. la méme année), ou encore de Rashid
Rida (m. en 1935) et les travaux d’universitaires
contemporains. Puis, dans une autre section, il
convoque des commentaires contemporains qui, au
contraire, généralisent les discours coraniques — ainsi,
pour l'interprétation de Q5, 51, le penseur indonésien
Muhammad Quraish Shihab pense que les personnes
qu'’il est conseillé de ne pas prendre pour amis/alliés
sont celles qui se comportent d'une maniére négative
telle que décrite dans le Coran, et non spécifiquement
des juifs ou des chrétiens. M.S. signale également le
savant syrien Jamal al-Din al-Qasimi (m. en 1914) a
propos de l'interprétation des versets sur les doc-
trines chrétiennes, notamment la question de la
trinité, du trithéisme ou du culte marial. Le chapitre
de M.S, relativement bref, a le mérite d'ouvrir le pré-
sent ouvrage a 'immense question de la réception du
Coran par les sociétés musulmanes jusqu’a nos jours:
les études coraniques contemporaines se doivent
aussi de regarder et détudier le Coran tel que lu et
«vécu » au sein de l'islam d’aujourd’hui.

Suit une bibliographie générale de vingt-quatre
pages, bien fournie — présentant principalement de
la littérature secondaire en études coraniques, et
bibliques dans une certaine mesure —, en anglais et
allemand notamment. Un index des références cora-
niques et un index des concepts et des noms propres
complétent I'ensemble. Au total, méme 'il ne couvre
pas I'ensemble du champ des études coraniques

— comment un ouvrage a lui seul le pourrait-il 2 —, et
méme si ses accents parfois « neuwirthiens » peuvent
ne pas toujours faire I'unanimité — mais quels travaux

| BCAI 37 36
BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

pourraient la faire dans ce champ ? —, Quranic Studies
Today est un ouvrage qui apporte beaucoup. Au-dela
de sa structure un peu artificielle, il rassemble des
contributions fort intéressantes, exposant nombre
d’idées nouvelles, inspirantes, souvent tres précises,
prenant en compte la complexité du texte coranique
et de ses contextes, et a la pointe des études cora-
niques des années 2010.

Anne-Sylvie Boisliveau
Maitre de conférences
Université de Strasbourg

BCAI 37 37
BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Quranic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

