
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 27

Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.) 
Qurʾānic Studies Today

Abdingdon, New York, Routledge, 2016 
(hardback & e-book), 2019 (paperback), 
360 p., ISBN : hardback 9781138181953 ; 
paperback 9780367875831 ; 
e-book 9781315646657

Mots-clés :  Coran, études coraniques, histoire, 
contexte, chronologie du Coran, études textuelles 
et littéraires, composition, interprétation, réception, 
récitation, antiquité tardive. 

Keywords:  Qur’an, quranic studies, history, 
context, chronology in the Qur’ān, literary studies, 
composition, interpretation, reception, recitation, 
Late antiquity.

Publié en 2016 à la suite d’une conférence ayant 
eu lieu à l’université de Chicago en 2012, cet ouvrage 
entend à la fois refléter « la profondeur et l’étendue » 
des études coraniques d’aujourd’hui et offrir matière 
à réflexion dans le cadre de cette discipline. Les 
éditeurs sont deux spécialistes reconnus. Angelika 
Neuwirth (ci-après « A.N. »), professeur émérite en 
études arabes de l’université libre de Berlin, pionnière 
des études coraniques en Allemagne et bien au-delà, 
n’est plus à présenter, depuis son analyse très fouil-
lée des aspects structurels, rythmiques, rimiques 
et littéraires des sourates mecquoises (Studien zur 
Komposition der mekkanischen Suren, 1981) et jusqu’à 
son commentaire du Coran en plusieurs volumes qui 
paraissent l’un après l’autre depuis 2011 (1), en passant 
par ses nombreuses actions favorisant les études 
coraniques (comme le lancement du programme de 
recherche Corpus Coranicum en 2007). Le second édi-
teur, Michael Sells, alors à la fois professeur d’histoire 
et littérature islamiques, et professeur de littérature 
comparée, à l’université de Chicago, a contribué 
à divers domaines tels que la littérature arabe, la 
mystique, et l’analyse des liens entre son et sens dans 
le Coran. Les contributeurs sont tous spécialisés en 
études coraniques ; les plus jeunes d’entre eux, de la 
génération émergeant dans les années 2000 ou 2010, 
sont aujourd’hui (2023) reconnus dans le champ. 

(1)  Première période mecquoise : Der Koran. Frühmekkanische 
Suren. Poetische Prophetie. Handkommentar mit Übersetzung, 
Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2011, traduit en anglais (The 
Qur’an. Text and Commentary. Volume 1, Early Meccan Suras: 
Poetic Prophecy) en 2022) ; seconde période mecquoise (pour 
l’instant uniquement en allemand) : volume 2.1., 2017 et 
volume 2.2, 2021.

La prédominance (sinon l’exclusivité), dans cet 
ouvrage, de contributions d’universitaires évoluant 
dans les milieux germaniques ou nord-américains de 
la recherche souligne le dynamisme de ceux-ci.

Rédigée principalement par A.N., l’introduction 
expose des idées chères à celle-ci. La première, intro-
duite par le sous-titre Philology contested (p. 1-6), est 
que l’approche historico-critique du Coran doit être 
impérativement complétée par une approche « litté-
raire » (entendre : rhétorique, philologique, littéraire). 
Il est nécessaire de « reconnecter le texte à ceux qui 
l’ont reçu » (2) (p. 4) et donc, comme cette réception 
commence dès le ministère du prophète, d’explorer, 
dans le texte coranique, des traces du processus de 
canonisation de celui-ci, avec l’idée que l’on peut y 
trouver le reflet de débats en cours dans la commu-
nauté des disciples du prophète qui était en train de 
se former en même temps que le texte. A.N. souligne 
combien le texte coranique fournit des informations 
importantes sur le contexte de sa propre réception 

– et donc sur les caractéristiques sociales et idéolo-
giques du milieu de naissance du texte. Dans la partie 
Literary Scholarship (p. 6-7), elle poursuit en ce sens 
et évoque brièvement un second point : les sourates 
sont à considérer comme des unités, un « genre 
littéraire innovant », exprimant en leur forme finale 
le « consensus de la communauté » ; les additions 
visibles dans le texte (comme les additions médi-
noises à des sourates mecquoises, par exemple) sont 
la trace et la preuve de ce « renouvellement continu 
de la pensée de la communauté » (continuous 
communal rethinking). La réception et l’interpréta-
tion du texte ont commencé dès l’époque de cette 
première communauté et se trouvent exprimées dans 
le Coran lui-même. Un troisième point, développé 
par Michael Sells (Aurality and Interdiscursivity, p. 7-8) 
est la valeur de l’étude de l’oralité et de l’« auralité » 
(le fait qu’un texte soit destiné à être écouté) : les 
dimensions liées au son (rimes, rythme, formules 
oratoires, changements de situation d’énonciation, 
etc.) doivent être prises en considération, à travers 
une lecture serrée (close reading) des passages cora-
niques, ainsi que les résonances internes (la « transdis-
cursivity », terme préféré par M.S. au terme habituel 
d’« intratextualité ») au Coran.

Une quatrième idée, chère à A.N., est l’inscrip-
tion du Coran dans l’Antiquité tardive (p. 9-10). 
Celle-ci est un « espace épistémique partagé » (shared 
espistemic space, Denkraum) entre les diverses 
communautés, « où des pratiques textuelles parti-
culières sont employées par diverses communautés » 

(2)  Ma traduction, comme pour toutes les autres citations en 
français dans ce compte-rendu.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 28

(p. 9). A.N. se réfère à James Kugel qui indique 
que juifs et chrétiens ont, au cours de l’Antiquité 
tardive, changé leur façon de regarder leurs textes 
sacrés d’une manière tellement massive qu’elle 
s’apparente à une réécriture des textes bibliques. De 
même, elle indique que, pour Sidney Griffith, lors 
de l’Antiquité tardive, les traditions bibliques ont 
été ré-énoncées, développées, dans de nombreux 
textes homélitiques (surtout oraux) chrétiens, juifs, 
etc., et qu’ainsi, l’accès au contenu biblique se faisait 
davantage via cette « Bible interprétée » (interpreted 
Bible) (3), souvent orale, que par une lecture du texte 
canonique écrit. À partir de ces hypothèses de Kugel 
et Griffith, A.N. propose de voir le Coran comme 
participant lui-même à cette interpreted Bible ; 
cette nouvelle manière, tardo-antique, de regarder 
les textes bibliques aurait aussi été partagée par 
la communauté coranique, qui l’aurait adoptée et 
développée (p. 10). Fustigeant ceux qui ont, jusque-
là, relégué le Coran au statut de « texte secondaire », 
« ré-utilisateur » des textes bibliques, elle affirme 
avec raison qu’une telle compréhension du milieu 
pluriel de l’Antiquité tardive permet de considérer 
le Coran comme « un interlocuteur comme un autre 
dans le débat [qui avait] cours », interlocuteur qui 
réinterprète les traditions du passé, qu’il s’agisse des 
traditions bibliques, de la poésie arabe ancienne, ou 
de la philosophie hellénistique, et qui est lui-même 
le « producteur » en tant que tel, de plein droit (a 

‘producer’ in its own right), d’un discours religieux.
La première partie de l’ouvrage traite théori-

quement de personnages coraniques. Le premier 
chapitre, « Wansbrough, Bultmann, and the Theory 
of Variant Traditions in the Qurʾān » (p. 17-51), ne 
concerne pourtant que de manière secondaire un 
personnage, Shuʿayb, l’un des prophètes coraniques. 
Devin J. Stewart – professeur reconnu en études 
arabes et islamiques à Emory University (USA), ayant 
travaillé tant sur le fiqh, le chiisme et la littérature que 
sur le Coran –, offre dans ce chapitre un éclairage 
sur la méthode qui sous-tend les travaux de John 
Wansbrough, Qur’anic Studies (1977) et The Sectarian 
Milieu (1978), deux ouvrages qui ont remis en cause 
beaucoup de certitudes du champ des études 
coraniques et suscité un profond renouveau, pour et 
contre leurs idées. À la suite d’un article de Charles 
Adams (1997), D.S. souligne que l’inspiration princi-
pale de la méthode de Wansbrough est le courant de 
la « critique des formes » (ou « form criticism ») du 
Nouveau Testament développée au sein des études 

(3)  Sidney H. Griffith, The Bible in Arabic. The Scriptures of the 
‘People of the Book’ in the Language of Islam, Princeton, 2013, 
p. 91-92. Griffith se réfère à J. Kugel.

bibliques protestantes germaniques (Formgeschichte). 
Il présente ensuite l’histoire de ce courant, soulignant 
que deux de ses maîtres, Martin Dibelius (1883-1947) 
et Rudolf Karl Bultmann (1884-1976), visaient, par 
l’identification des formes littéraires dans les textes 
bibliques, à comprendre le contexte social originel 
(Sitz im Leben) de ces textes, notamment l’histoire 
de la formation de la communauté concernée. Cela 
les a amenés à poser l’hypothèse que le Nouveau 
Testament aurait été formé à partir d’assemblage 
de logia (textes courts en circulation). Or pour 
Wansbrough, la compilation et la rédaction du Coran 
se seraient passées de la même manière (p. 20) : 
son ouvrage Quranic Studies a tenté « d’expliquer 
comment le Coran, dans sa forme actuelle, est né de 
l’assemblage de logia prophétiques plus anciennes et 
de traditions qui circulaient au sein de la première 
communauté musulmane » (p. 21). Or, écrit D.S., ces 
hypothèses posent question, notamment « l’hypo-
thèse des traditions variantes » (« variant traditions 
hypothesis ») de Wansbrough, qui consiste à penser 
que les différences entre les variantes d’un récit, dans 
le Coran, sont dues à ce qu’elles dérivent chacune de 
logia qui circulaient dans des zones géographiques 
différentes. D.S. analyse la manière dont Wansbrough 
s’était fondé sur l’étude de trois versions coraniques 
du récit concernant le prophète Shuʿayb (en al-Aʿrāf 
(Q7), Hūd (Q11) et al-Shuʿarāʾ (Q26)) et comment il 
en avait déduit qu’elles reflétaient des logia indépen-
dantes du récit sur Shuʿayb, circulant en divers lieux 
avant l’élaboration du Coran. D.S., au contraire, tient 
pour bien plus probable que le récit concernant un 
personnage ait été à chaque fois adapté à la sourate 
particulière dans laquelle il a été placé, parce que ces 
sourates (qui prennent souvent la forme d’un sermon 
tripartite, comme l’a montré Neuwirth) ont chacune 
des visées parénétiques sur un thème particulier. 
D.S. note d’ailleurs que Wansbrough a vu cet aspect 
parénétique mais en resté à son hypothèse.

Pour renforcer sa critique, D.S. se penche ensuite 
sur la catégorie à laquelle appartiennent les récits sur 
Shuʿayb, celle des punishment stories (Straflegenden), 
c’est-à-dire les récits coraniques dans lesquels Dieu 
punit un peuple du passé qui n’avait pas écouté 
un prophète. D.S. présente différentes études sur 
les punishment stories et explique, comme d’autres 
chercheurs, que la fonction de ces récits est d’avertir 
les membres de l’auditoire contemporain du texte 
que, s’ils rejettent le présent prophète, ils subiront le 
même sort. À partir du cas de la sourate al-Qamar 
(Q54) qui présente une série parallèle de punishment-
stories insistant toutes sur le fait que les peuples ont 
traité de mensonge les messages des prophètes, il 
montre à nouveau que c’est le thème mis en avant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 29

dans une sourate-sermon spécifique qui explique 
les différences entre les variantes d’un même récit 
en divers lieux du Coran. Puis D.S. reprend chacune 
des trois variantes coraniques concernant Shuʿayb 
étudiées par Wansbrough, et les analyse cette fois en 
lien avec l’ensemble de la sourate où ils sont chacun 
insérés (Q7, Q11 et Q26) ; il y ajoute, en conclusion, 
l’analyse d’un très bref récit concernant Shuʿayb dans 
la sourate al-ʿAnkabūt (Q29). Ayant ainsi démontré 
que « l’hypothèse des traditions variantes » dévelop-
pée par Wansbrough ne tient pas, D.S. termine par 
des considérations sur les limites de la Formgeschichte, 
et leur dépassement par le mouvement de la « cri-
tique rédactionnelle » (Redaktionsgeschichte), et à sa 
suite, par la « critique du canon » (canonical criticism) 
dont se sont, entre autres, inspirés Neuwirth et Sinai 
pour étudier le Coran. Ce long et riche article de 
D.S. livre une importante clef de compréhension, 
particulièrement bienvenue, des travaux centraux 
de Wansbrough permettant de déconstruire et 
reconstruire plus justement des hypothèses sur 
l’histoire de la composition du texte coranique ; D.S. 
offre aussi sa propre analyse, brillante, des logiques 
de composition à l’œuvre dans la formation du texte, 
comme une étape essentielle sur ce chemin.

Le chapitre 2 (p. 52-81), intitulé « Lot’s Wife: 
Late Antique Paradigms of Sense and the Qurʾān » est 
écrit par Nora K  Schmid, alors chercheuse à la Freie 
Universität de Berlin, et ayant depuis rejoint le pro-
gramme de recherche ERC « Qur’anic Commentary: 
An Integrative Paradigm » dirigé par Nicolai Sinai à 
Oxford. (Notons qu’il convient de ne pas confondre 
Nora K. Schmid avec Nora Schmidt, autre spécialiste 
germanophone des études coraniques, de même 
génération, ayant notamment travaillé sur les 
débuts de l’exégèse coranique ; les deux ont édité 
ensemble un ouvrage avec Angelika Neuwirth (4)). 
Ici, Nora K. Schmid tente de montrer « l’émergence 
de la manière spécifique dont le Coran a fait sens de 
la figure de la femme de Loth, dans le cadre d’une 
herméneutique authentiquement coranique et du 
background de la Bible interprétée (5) » (p. 52). La 
femme de Loth apparait très brièvement dans le livre 
biblique de la Genèse (19, 26) selon lequel, fuyant avec 
Loth la destruction de Sodome et Gomorrhe, elle se 
retourne en arrière et est immédiatement transfor-
mée en statue de sel. Le Coran évoque ce mythe en 
quelques rares versets dispersés. Pourquoi la femme y 
apparait-elle de manière apparemment insignifiante, 

(4)  Denkraum Spätantike: Reflexionen von Antiken im Umfeld 
des Koran, Wiesbaden, Harrassowitz, 2016.
(5)  Il s’agit du concept d’interpreted Bible mis en avant par 
S. Griffith, à la suite de J. Kugel ; cf. infra et supra.

et surtout, « dépossédée » de l’élément principal du 
récit biblique la concernant – sa transformation en 
statue de sel ? Dans une première partie, N.S. cherche à 
établir « l’horizon interprétatif à l’aune duquel chacun 
des traitements de la figure de la femme de Loth dans 
le Coran doit être cerné » (p. 53). S’appuyant sur des 
travaux de biblistes dont James L. Kugel, N.S. retrace 
l’évolution de l’interprétation des textes bibliques en 
général et du récit sur la destruction de Sodome et sur 
la femme de Loth en particulier, tant chez les exégètes 
juifs que chrétiens. Passant par le Talmud, Philon 
d’Alexandrie, Origène ou encore Jean Chrysostome, 
parmi d’autres, elle souligne comment une dimension 
allégorique a été progressivement introduite dans 
l’interprétation de ces récits, avec une variété de sens. 
Kugel avait noté que les exégètes juifs et chrétiens 
s’étaient interrogés sur ce qu’il y avait de mauvais dans 
le comportement de la femme de Loth ; N.S., dans sa 
seconde partie, montre que cette même interrogation 
est soulevée par le Coran lui-même. Cela, précise-t-elle, 
ne peut être vu que si l’on lit le Coran « selon l’ordre 
supposé de sa révélation » (p. 62), qui est ici l’ordre 
chronologique nöldekien tel que revu et affiné par 
plusieurs chercheurs germanophones, dont Angelika 
Neuwirth, Nicolai Sinai et elle-même, dans le cadre du 
programme de recherche Corpus Coranicum (6) (n. 86 
p. 63). Ayant brièvement réfuté les critiques adres-
sées à cet ordre chronologique (p. 63), N.S. scrute 
tour à tour, en fonction de cet ordre, les passages 
coraniques concernant de près ou de loin la femme 
de Loth (donc les récits concernant la destruction, 
par Dieu, du peuple de Loth), et les confronte à l’idée 
que la communauté coranique a connu un dévelop-
pement dans le même temps. Par exemple, à propos 
des « premières » occurrences de ces passages, dans 
lesquelles la femme de Loth n’est pas mentionnée, N.S. 
écrit que cela « n’est pas surprenant si l’on prend en 
considération l’importance de la relation consanguine, 
de fierté généalogique et du désir d’une descendance 
nombreuse, qui étaient encore prédominants à ce 
stade » (p. 64). En effet, N.S. estime que les membres 
de l’auditoire du Prophète commencent à peine, à 
cette période précise, à se libérer des liens familiaux 

(6)  Cette version actualisée de l’ordre chronologique d’appari-
tion (ou de composition) des sourates (et versets) du Coran se 
trouve aujourd’hui en ligne sur le site www.corpuscoranicum.de/
en/commentary (consulté le 9 janvier 2023), assortie, pour les 
deux premières périodes, d’un commentaire en allemand. Pour 
la première période mecquoise, la référence est « Chronologisch-
literaturwissenschaftlicher Kommentar zum Koran, hg. von der 
Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften 
durch Nicolai Sinai unter Mitarbeit von Nora K. Schmid, unter 
Verwendung von Vorarbeiten Angelika Neuwirths. Betaversion: 
Stand 1.0.2023 ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 30

– ils se tourneront ensuite davantage vers les liens 
internes à la communauté religieuse en formation –, 
et que cela va de pair avec le fait que le Coran ignore la 
femme de Loth à ce stade. Puis, lors des « deuxième et 
troisième périodes mecquoises », l’image se diversifie : 
les proches commettant le péché sont rejetés, et cela 
se traduit dans le texte. Lors de la « dernière » mention 
de cet épisode (en Q66), en période « médinoise », « la 
figure de la femme de Loth acquiert du sens en tant 
qu’exemple [exemplum] duquel des conclusions mo-
rales peuvent être déduites » par les croyants présents 
dans l’auditoire. Suite à cette analyse serrée de l’évo-
lution « chronologique » de la figure de la femme de 
Loth au long du texte coranique, N.S. conclut : « Dans 
le Coran, la figure de la femme de Loth et sa [mise en] 
narration sont repensées et scrutées pour leur poten-
tiel historique et schématisant par la communauté 
qui entoure le prophète ; les éléments appartenant 
à une approche plus allégorique sont délibérément 
éliminés. » (p. 72). Au total, cet article dense et précis 
de Nora K. Schmid est un exemple convaincant des 
conclusions riches qui peuvent être tirées d’analyses 
qui, comme la sienne, situent le Coran à la fois dans 
une histoire de la pensée tardo-antique et dans un 
cadre supposé de développement chronologique à 
la suite de Nöldeke et Neuwirth.

Le chapitre suivant (« The Sign of Jonah: 
Transformations and Interpretations of the Jonah 
Story in the Qurʾān », chapitre 3, p. 82-101), est 
dans la même veine : la chercheuse germanophone 
Hannalies Koloska, alors membre du projet Corpus 
Coranicum, et auteur, entre autres, d’un livre sur la 
sourate al-Kahf (7), se propose de revisiter, en fonc-
tion de présupposés neuwirthiens, la manière dont 
le Coran s’est approprié la légende de Jonas. Celui-ci, 
d’après le texte biblique (dans le bref Livre de Jonas), 
a été jeté à la mer parce qu’il avait désobéi à l’ordre 
de Dieu d’aller prévenir les habitants de la grande 
ville de Ninive de la destruction prochaine de celle-ci 
s’ils ne revenaient pas vers Dieu ; mais Dieu envoie un 
grand poisson qui l’avale puis, après la prière de Jonas, 
le rejette sur le rivage, et Jonas accomplit finalement 
sa mission. H.K. adopte un plan comparable à celui 
de l’article de N. Schmid – d’abord les interprétations 
tardo-antiques du récit concernant Jonas, puis les 
passages coraniques étudiés en séquence « chrono-
logique » –, si ce n’est qu’elle introduit un autre type 
de sources permettant de cerner les interprétations 
tardo-antiques : l’iconographie chrétienne. Les repré-
sentations chrétiennes de l’épisode de Jonas sur des 
sarcophages, tombeaux et autres témoignent de 

(7)  Offenbarung, Ästhetik und Koranexegese. Zwei Studien zu 
Sure 18 (al-Kahf), Wiesbaden, Harrassowitz, 2015.

l’espérance d’une intervention et du pardon divins, 
et de paix éternelle : ces interprétations iconogra-
phiques sont différentes de celles exprimées par 
les textes théologiques, lesquels soulignent plutôt 
le rôle de Jonas sortant des entrailles du poisson 
comme préfigurant Jésus-Christ passant de la mort 
à la résurrection, sauveur des païens et prêchant le 
repentir. Les quatre passages coraniques évoquant 
Jonas, étudiés en seconde partie du chapitre, sont 
allusifs et « requièrent, de manière évidente, une 
certaine connaissance préalable du récit de la part 
de l’auditoire » (p. 86). Dans le « premier » passage, 
datant de « la fin de la première période mec-
quoise » (Q68, 48-50), H.K. note deux points de vue 
divergents : v. 48, une mise en garde enjoignant au 
prophète de ne pas protester contre l’ordre donné 
par Dieu ; et v. 49-50, Jonas faisant figure d’exemple 
de consolation et d’encouragement au repentir 
pour tout membre de la communauté (p. 87). Pour 
le « second » passage coranique concernant Jonas, 
dans Q37, « sourate du début de la deuxième période 
mecquoise », H. K. note entre autres la possible 
influence de l’iconographie chrétienne tardo-antique, 
dans laquelle l’image de Jonas étendu sous un plant 
de coloquinte était répandue. H. K. donne plusieurs 
références de littérature secondaire (8) suggérant que 
le texte coranique a pu être influencé par (ou a pu 
répondre à) non seulement des textes, mais aussi des 
images de l’antiquité tardive. Les deux « derniers » 
passages coraniques, en Q21 et Q10, sont encore dif-
férents, introduisant, d’un côté, davantage de détails 
issus des traditions juives et chrétiennes mais, de 
l’autre, insufflant une identité très coranique à Jonas. 
H.K. conclut que dans le Coran, Jonas évolue d’une 
figure négative à un exemple positif, modèle pour 
les croyants sincères repentants ; cette évolution – le 
Coran laissant à dessein de côté certains éléments de 
l’iconographie et des textes chrétiens – reflète une 
sorte de réexamen de la communauté coranique par 
elle-même. Figurent ensuite quatre photographies, en 
noir et blanc, des exemples iconographiques utilisés 
dans le corps de l’article. Cet article bien construit 

– qui, peut-être, aurait pu être renforcé au moyen 
du déplacement, vers le corps du texte, de certains 
éléments intéressants développés en note – offre 
un autre exemple de l’application de la chronologie 
et des intuitions neuwirthiennes et ouvre de façon 
prometteuse et originale sur le lien entre Coran et 
iconographie tardo-antique. 

La seconde partie de l’ouvrage, rassemblant en 
théorie des études de sourates spécifiques, commence 

(8)  Notamment l’article « The Iconography of the Qurʾān » de 
Matthias Radscheit (2003).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 31

par le chapitre 4, « End of Hope: Sūras 10–15, Despair, 
and a Way out of Mecca » (p. 105-123), écrit par 
Walid A. Saleh, alors Associate Professor à l’université 
de Toronto et connu notamment pour ses travaux sur 
le tafsīr. Ce chapitre se situe lui aussi dans la logique 
d’un développement chronologique préétabli du 
texte coranique – comme le montre la première 
phrase, « Lorsque (by the time) nous atteignons la 
sourate 61 (…), nous avons une théologie de la guerre 
tout-à-fait élaborée » : le déroulement chronologique 
de l’apparition des sourates jusqu’à cette sourate 61 
est vu comme allant de soi, alors qu’il n’y a pas d’una-
nimité dans le champ sur le déroulement temporel 
exact de la composition successive des sourates, ni 
même sur l’idée qu’il y ait un déroulement temporel. 
L’analyse de W.S. se révèle fine. Il commence par noter 
que le texte de cette sourate reproche abruptement 
aux croyants de ne pas faire ce qu’ils disent, parce 
qu’ils ne combattent pas sur le chemin de Dieu ; l’argu-
ment présent dans la sourate est que « si les musul-
mans soutiennent Muḥammad comme les disciples 
ont soutenu Jésus, ils domineront tout autant » que 
ceux-ci (p. 106). À partir de là, W.S. se demande d’où 
vient cette « théologie de la guerre » exprimée dans 
le Coran : il analyse les modes d’argumentation et les 
développements qui ont conduit la communauté 
des débuts de l’islam à prendre le chemin d’une telle 
théologie – par contraste avec la première partie de 
la mission muhammadienne, lors de laquelle le pro-
phète ne serait décrit que comme un avertisseur, sans 
pouvoir, sans responsabilité sur les gens, etc. 

Après avoir brièvement argumenté en faveur 
de la considération des sourates par groupes (par 
exemple le groupe des ḥawāmīm), W.S. présente 
son analyse des six sourates Q10 à Q15 qui appar-
tiennent traditionnellement à un même groupe, et 
auraient même formé initialement un booklet : un 
petit ouvrage indépendant « composé en réponse 
à un développement particulier dans la carrière 
de Muhammad » (p. 108). La sourate Hūd (Q10) 
se fait l’écho du doute du prophète, dont le destin 
commence à apparaître comme différent de celui 
des prophètes du passé décrits jusque-là, sauvés par 
Dieu et assistant au châtiment de leur peuple impie. 
La sourate « reformule » l’idée que Muhammad 
verra lui aussi de ses yeux ce moment de salut et de 
châtiment, « reconnaissant tacitement » (en Q10, 46) 
que la réplique des opposants mecquois qui disaient 
« attendre » pour Muhammad « le destin » (donc, sa 
mort) (Q52, 30) n’était peut-être pas extravagante : le 
prophète semble prendre conscience que sa propre 
mort peut survenir avant celle de ses détracteurs, et 
la sourate semble se faire l’écho de cette réflexion. 
La sourate Yūnus (Q11) est dans la même veine, 

exprimant le profond désespoir de Muhammad 
face à la réalité déconcertante du retard de la puni-
tion des opposants et de la fin des conversions ; elle 
assimile le châtiment immédiat des opposants au 
châtiment lors du Jour du Jugement, prend acte 
de la fin de la période des conversions (Q11, 36) et 
fortifie la foi de Muhammad. La sourate se termine 
sur la notion d’attente (intiẓār), qui montre, suggère 
W.S., l’impasse dans laquelle se trouve Muhammad, 
et nous permet de comprendre « combien il était 
incertain du résultat de sa mission prophétique à La 
Mecque (mais non de sa vocation) » (p. 113). Il nous 
faut admettre une « crise dans le Coran » (p. 113), 
visible dans ces sourates (Q11, Q12), affirme W.S. Il 
choisit de regarder la sourate Yūsuf (Q12) comme 
une fiction politique liée aux sourates précédentes et 
suivantes ; développant ses idées notamment à partir 
des travaux de M.S. Stern, il indique que cette sourate 
est « impossible à comprendre, sauf à la mettre en 
rapport avec le désespoir, avec un Muhammad qui 
explore des options en vue de quitter La Mecque ». 
W.S. propose également de voir la sourate al-Raʿd 
(Q13) comme un reproche adressé aux croyants 
d’être encore dans l’idée d’une conversion universelle 
(v. 31). De même, il discerne dans la sourate Ibrāhīm 
(Q14) le fait que les dénégateurs demandent non 
un signe/miracle (āya) (comme c’était le cas dans 
les occurrences précédentes) mais un « pouvoir » 
(sulṭān) ; ce changement de vocabulaire est vu par 
W.S. comme le signe de l’irruption de l’idée du pou-
voir temporel et de la conquête territoriale comme 
les solutions qui se dessinent alors pour Muhammad. 

Au total, ce chapitre, fondé sur le présupposé 
d’un développement chronologique du texte – mais 
qui dans le détail, ne suit ni l’ordre rapporté par l’édi-
tion coranique d’al-Azhar, fondée sur une liste tradi-
tionnelle, qui place Q13 en milieu de période médi-
noise, ni sur l’ordre de Nöldeke, ni sur celui du Corpus 
coranicum –, expose, avec liberté et précision, des 
intuitions captivantes : les six sourates auraient été 
composées en réponse à une crise majeure (ou « la » 
crise majeure (p. 120), période d’anxiété et de déses-
poir) dans la carrière prophétique de Muhammad et 
reflèteraient une période de transition dans sa vision 
du monde, qui l’aurait mené à l’hégire et à l’adoption 
de logiques guerrières, manifestées dans les parties 
médinoises du Coran. W.S. termine en suggérant 
que le jihād, combat armé, apparait non comme 
un moyen mais comme une solution théologique 
nécessaire face à l’absence de châtiment et à la fin 
des conversions.

Le chapitre 5, « The Casting: A Close Hearing 
of Sūra 20: 1–79 » (« L’acte de « lancer/jeter » : une 
écoute attentive de Q20, 1-79 », p. 124-177) est un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 32

long article de Michael A. Sells, sur la partie de la 
sourate ṬāʾHāʾ (Q20) narrant la première moitié de 
la vie du prophète Moïse. Il explore notamment la 
manière dont ce passage met en exergue le fait de 
« lancer » ou « jeter » (ilqāʾ, qaḏf, nabḏ ; en anglais : 
casting). Dans l’épisode célèbre de la confrontation 
aux magiciens de Pharaon, Moïse jette son bâton, 
qui devient miraculeusement un serpent ; mais la 
mère de Moïse « jette » également celui-ci, bébé, 
dans l’arche, laquelle est « jetée » dans les eaux ; 
l’amour divin est « jeté » sur Moïse, etc. M.S. se livre 
à une analyse très détaillée du passage en question, 
considérant notamment les situations d’énonciation 
(qui parle à qui ?) encastrées les unes dans les autres, 
ou encore ce qu’il appelle les sound-meaning units. 
Il le compare avec les autres passages coraniques 
traitant des mêmes aventures de Moïse. Par exemple, 
l’examen du tahlīl (variantes de la formule « il n’y a de 
dieu que Dieu ») en divers intratextes (transdiscursivi-
ties) lui permet de montrer qu’en Q20, contrairement 
à ce qui se passe en Q27 et Q28, ce tahlīl n’est pas 
suivi directement de l’ordre « Jette ton bâton ! » mais 
d’un élément apocalyptique, reflet de Q79, préservé 
à dessein dans Q20, Q79 s’avérant le modèle formel 
et phonologique de ce passage de Q20 (p. 141-142). 
M.S. fait aussi appel à l’intertextualité (notamment 
avec le livre biblique de L’Exode) ainsi qu’aux exégètes 
musulmans, par exemple à propos de leur discussion 
du fait que, selon le Coran, la mère de Moïse reçoit 
une révélation (waḥy) (Q20, Q28) comme celle 
adressée aux prophètes ; ou encore à propos de 
l’absence de marque précise de la fin du discours de 
Moïse quand celui-ci répond à Pharaon, et que M.S. 
voit comme une ambiguïté voulue. Il est difficile 
de résumer l’ensemble de cette riche analyse. M.S. 
s’intéresse notamment au temps des verbes, mon-
trant que chaque sous-épisode du récit mosaïque se 
trouve placé dans une temporalité particulière : les 
histoires de sa naissance, son enfance, l’homicide et 
la période à Madyān sont racontées à Moïse lorsqu’il 
est près du feu de la vallée de Ṭuwā ; la confrontation 
avec Pharaon lui est rapportée en avance (p. 129) ; 
la question directe – que le texte pousse à attribuer 
à Pharaon, sans le désigner – indique une rupture 
de temps et de lieu : Moïse est maintenant devant 
Pharaon. M.S. note également que le fait de ne pas 
nommer le prophète permet au texte de créer une 
sorte d’intimité avec ceux qui reçoivent le texte (que 
M.S. désigne comme the audient, (p. 128) terme qui 
inclut pour lui les diverses formes d’auditeurs et 
de lecteurs du texte). Signalons encore les analyses 
du discours sur le bâton de Moïse et son lien avec 
l’eschatologie, ou encore sur la disparition de Pharaon 
(p. 165), liée à la question du ghayb (ce qui n’a pas 

été révélé), en résonance avec Q53. M.S. termine son 
article par une traduction anglaise de l’ensemble du 
passage étudié.

Ce chapitre est moins assertif que le précé-
dent sur un certain nombre de points, comme par 
exemple l’identité du personnage à qui le texte 
s’adresse : M.S. refuse de le nommer, afin de suivre la 
logique coranique – le texte ne nomme Muhammad 
que quatre fois –, utilisant le terme « le prophète ». De 
même, M.S. est prudent concernant la datation rela-
tive des passages considérés, la structure des phrases, 
l’identité des personnes ou objets à qui les pronoms 
renvoient, etc., par souci d’être au plus proche du 
texte. Une note indique que ce chapitre est le résultat 
d’un long travail de maturation à travers plusieurs 
séminaires donnés par le professeur, qui remercie 
les participants pour leurs observations ; cela peut 
expliquer en partie sa longueur et sa densité, avec 
une attention particulière au détail – mais cet aspect 
provient aussi du choix de l’auteur, qui croit aux fruits 
de l’examen serré et approfondi (a close-hearing) d’un 
passage coranique donné – y compris dans sa dimen-
sion sonore –, en étant surtout attentif « au texte tel 
qu’il est », tout en l’éclairant par d’autres passages et, 
à l’occasion, par l’intertextualité ou par la lecture des 
tafsīr-s ultérieurs. En prenant ainsi les passages cora-
niques à bras-le-corps, M.S. dégage de nombreuses 
remarques très précises et fort précieuses.

Le chapitre 6, intitulé « Qurʾānic Studies 
and Historical-Critical Philology: The Qurʾān’s 
Staging, Penetrating, and finally Eclipsing of Biblical 
Tradition » (p. 178-206), est composé par Angelika 
Neuwirth. On retrouve dans l’introduction les argu-
mentations habituelles d’A.N. sur les études cora-
niques, mais le fait qu’elles soient ici condensées leur 
donne un aspect peut-être plus polémique qu’ailleurs. 
Dans son désir de réclamer que le Coran soit étudié 
avec le même niveau d’attention et de rigueur que les 
autres textes religieux (« C’est à peine une exagéra-
tion de dire que le Coran et la Bible n’ont pas encore 
été considérés sur un pied d’égalité » (p. 178)), elle 
déclare que « Le Coran n’a jusqu’à présent pas été 
reconnu comme faisant partie du canon occidental 
du savoir théologique pertinent (the Western canon of 
theologically relevant knowledge) » (p. 178) ; ou encore, 
que « alors que les lectures juives de la Bible ont fini 
par recevoir une place – quoique marginale – dans 
la théologie, le Coran est resté dans le domaine de la 
philologie, exclu des discours théologiques occiden-
taux » (p. 178). Ces affirmations interrogent : y a-t-il ici 
mélange entre savoir universitaire sur les religions et 
réflexions confessionnelles internes à ces religions ? 
Le fait qu’il soit ici question du « savoir théologique 
occidental pertinent » porte à se demander si A.N. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 33

souhaite que les théologiens chrétiens occidentaux 
utilisent les enseignements du Coran comme étant 
« pertinents » pour les théologies qu’ils développent 
au sein de leurs Églises ; si tel était le cas, A.N. prend 
ici une position confessionnelle qui relèverait d’un 
essai personnel, politique, hors de l’université, et qui 
n’aurait pas, à notre sens, sa place au sein d’un ouvrage 
académique. Si, au contraire, A.N. vise les universitaires 
qui n’agissent pas selon une logique confessionnelle et 
n’ont pas pour objectif de développer un savoir théo-
logique, mais bien un savoir historien, destiné à tous 
(islamologues, historiens, philologues, etc.), alors son 
propos est digne d’intérêt. Inviter les universitaires à 
considérer le Coran comme lieu de réception, d’inter-
prétation et de nouveau développement de la pensée 
biblique (ce qu’il est, objectivement, par la majeure 
partie de son contenu, même s’il contient également 
des éléments non liés à l’univers biblique), peut, de 
fait, stimuler une meilleure compréhension, histo-
rienne, destinée à tous, du texte coranique. Devant 
ce qui ressemble à une certaine ambivalence, on ne 
peut qu’appeler à plus de clarté et de rigueur dans le 
respect du cadre académique – tout en rappelant par 
ailleurs l’immense et très pertinente contribution de 
A.N. aux études coraniques sur le plan de l’analyse 
philologique, rhétorique et compositionnelle du 
Coran. La suite de l’introduction est d’ailleurs tout à 
fait intéressante. Elle contient un bref rappel de l’évo-
lution des études coraniques, une interrogation sur 
le rôle de la philologie dans ce champ, une réflexion 
solide sur la manière dont le Coran doit être regardé 
par les chercheurs : soit un « fait accompli textuel » 
(a literary fait accompli), c’est-à-dire un « livre dans 
lequel le prophète et sa communauté ne sont que 
les protagonistes d’un récit raconté par un auteur 
ou un compilateur », soit « le miroir d’un processus, 
une suite de messages adressés à un auditoire réel, 
messages dont la complexité et la sophistication théo-
logique augmentent étape par étape et qui attestent, 
en ultime période, de la mise en place d’une identité 
communautaire » (p. 182). C’est la seconde option 
qui est retenue par A.N. Les rédacteurs du Coran 
doivent en être considérés comme les premiers exé-
gètes (p. 183) : le Coran reflète le développement de 
la pensée de la communauté muhammadienne ; ceux 
des chercheurs occidentaux qui ne regardent pas le 
Coran « comme un processus » reçoivent, ici comme 
ailleurs, un feu nourri de critiques sous la plume d’A.N., 
qui défend une hypothèse forte, non dénuée de fon-
dements ni d’intérêt, et qui aide à réfléchir, qu’on en 
accepte ou non les détails, quand on essaie de penser 
l’histoire de la composition du Coran. Simplement, 
on pourrait suggérer que la pertinence de l’adoption 
d’une approche synchronique ou diachronique du 

texte coranique dépend de l’objet que le chercheur 
essaie de cerner. Mais il est certain que lorsque c’est 
la reconstitution de l’histoire du texte qui est visée, 
l’hypothèse de A.N. est utile et stimulante.

Le chapitre en lui-même montre de manière 
tout à fait pertinente une évolution importante 
qui aurait eu lieu lors de l’élaboration du texte cora-
nique : le passage de la construction de l’autorité du 
prophète biblique Moïse – en « deuxième période 
mecquoise » – à la déconstruction partielle de cette 
même autorité au profit de celle de Muhammad – en 
période « médinoise ». Ceci, sur fond d’une réflexion 
sur la manière dont le Coran utilise les matériaux 
bibliques : premièrement, en les « mettant en scène » 
(staging biblical tradition), sous forme de récitation 
psalmodique, poétique, pendant la « première 
période mecquoise » ; ensuite, en les « pénétrant » 
pour s’accommoder aux besoin de la nouvelle 
communauté coranique ; puis, en les « éclipsant » 
(c’est-à-dire en prenant leur place, de manière à ce 
qu’ils n’apparaissent qu’en fond) : lors de la période 
« médinoise », le rôle prophétique de Moïse est alors 
relégué à l’arrière-plan afin que soit élevé celui de 
Muhammad. L’étude s’accompagne d’une réflexion 
sur les perceptions changeantes de la Bible par la 
communauté coranique en devenir, en lien avec le 
contexte tardo-antique, à partir d’exemple précis : par 
exemple, pourquoi l’animal qui est censé avoir dévoré 
Joseph, dans la sourate du même nom (Yūsuf, Q12), 
est-il un loup, alors que dans la Genèse il s’agissait sim-
plement d’un animal sauvage ? Le Coran aurait gardé 
ici une trace d’interprétations chrétiennes – Joseph 
vu comme précurseur du Christ, lequel est symbolisé 
par un agneau, dont l’ennemi est le loup –, interpré-
tations qu’il aurait choisi d’ignorer par ailleurs. Cette 
manière « coranique » de procéder marquerait la 
période lors de laquelle la communauté, autour du 
prophète, aurait évolué vers une « dés-allégorisation » 
et une « correction » des lectures chrétiennes des 
récits bibliques. Cet exemple et d’autres montrent, 
selon A.N., le développement parallèle du texte 
coranique et de la communauté autour de celui qui 
proclame le texte (le prophète) ; l’évolution de la 
réflexion de la communauté se reflète sans cesse dans 
les évolutions du texte coranique. Au final, la brillante 
étude présentée ici, solide, dense et précise, aide 

– entre autres – à mieux saisir la relation Coran-Bible 
telle qu’exprimée par le texte coranique.

Le chapitre 7 est consacré à la « sunna des 
messagers », avec comme sous-titre « The Qurʾān’s 
Paradigm for Messengers and Prophet: A Reading of 
Sūrat ash-Shuʿarāʾ » (p. 207-227). Son auteur est 
Sidney H. Griffith, professeur émérite de la Catholic 
University of America, spécialiste, entre autres, du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 34

christianisme arabe et syriaque et connu, notamment, 
pour ses travaux sur les liens entre Bible et Coran 
(The Bible in Arabic, 2013) et entre juifs, chrétiens et 
musulmans aux débuts de l’islam (dont The Church in 
the Shadow of the Mosque, 2008). Son chapitre traite 
de la prophétologie coranique, c’est-à-dire la défini-
tion, par l’auteur du Coran, du rôle d’un prophète et 
des implications de ce rôle. Pour ce faire, S.G. présente 
une analyse précise mais relativement brève des dif-
férentes sections de la sourate Les poètes (al-Shuʿarāʾ, 
Q26). De manière générale, dit-il, le Coran ne cite pas 
la Bible mais « re-présente les histoires des figures 
bibliques majeures dans le cadre de sa propre et singu-
lière « prophétologie », la « sunna de nos messagers » 
(…). En bref, le Coran renvoie en miroir, d’abord par la 
proclamation orale, puis à l’écrit, les modes non-écrits 
de la transmission des textes bibliques et traditionnels 
juifs et chrétiens qui circulaient parmi les juifs et chré-
tiens arabophones en Arabie avant l’avènement de 
l’islam » (p. 216). S.G. expose alors les prophétologies 
de groupes « judéo-chrétiens » et des manichéens, les 
comparant brièvement à la prophétologie coranique 
(p. 217-219), pour revenir à son idée : la prophétolo-
gie coranique, identifiée à la « sunna des messagers » 
étudiée à partir de Q26, « suggère [l’idée] que celui 
qui a composé cette Écriture en arabe a employé le 
vocabulaire et la syntaxe – concernant les fonctions 
de messager et de prophète – facilement disponibles, 
afin de critiquer et corriger les idées en cours à propos 
des messages des messagers et prophètes antérieurs, 
et, clairement, afin de présenter son propre ensei-
gnement à propos du Dieu unique (…) » (p. 219). Il 
affirme que « le Coran présente Muhammad et sa 
mission dans l’horizon plus large de l’histoire des 
prophètes et messagers venus avant lui aux « gens de 
l’Écriture » comme le messager de Dieu paradigma-
tique, dont le message critique et corrige les croyances 
et pratiques déformées de ces communautés, juifs, 
chrétiens, mushrikūn, parmi d’autres arabophones 
(…) » (p. 220). Deux parties conclusives relativement 
répétitives sont suivies d’un appendice contenant des 
extraits traduits de la sourate Q26 dans le cadre d’une 
structure reconstituée. 

Ce chapitre présente des éléments justes ; mais 
certains sont déjà connus par ailleurs (9). Cependant, 

(9)  S.G. mentionne, parmi d’autres, les travaux de Brannon M. 
Wheeler, Roberto Tottoli, Jacques Jomier, l’article « Prophets and 
Prophethood » d’Uri Rubin dans l’Encyclopaedia of the Qur’ān ; 
on pourrait ajouter des ouvrages plus anciens en allemand et 
d’autres plus récents en français. Le présent article reprend et 
développe la partie concernant Q26 (p. 62-71) située à l’inté-
rieur du chapitre 2 de l’ouvrage de l’auteur The Bible in Arabic 
(Princeton UP, 2013).

d’une part, le présent chapitre a son intérêt : il est 
bon que ces choses soit dites dans des publications 
récentes, et de la part de chercheurs confirmés 
comme l’est l’auteur. D’autre part, dans le cadre 
d’un simple article, il est difficile d’aller plus loin 
sauf à s’engager, soit dans les méandres de l’intra-
textualité ou l’immensité de l’intertextualité (ce à 
quoi S.G. procède ici de façon plutôt limitée), soit 
dans une lecture chronologique du texte, soit dans 
la complexité rhétorique et sonore du texte (comme 
dans le chapitre précédent). Le mérite de ce chapitre 
est surtout d’affirmer l’utilité de la prise en compte 
du paradigme du schéma prophétique, appelé dans 
le Coran « sunna des messagers », pour comprendre 
la manière dont l’auteur coranique traite la relation 
entre son propre texte et les bibles hébraïques et 
chrétiennes. Le Coran « propose son propre modèle 
exégétique distinct pour lire les Écritures venues 
avant lui », qui fait que « ceux qui ignorent ou ne 
suivent pas ce modèle coranique » pour comprendre 
les missions des prophètes du passé s’exposent à 
être accusés par lui de distorsion, dissimulation, 
conjecture, etc. (p. 222). Comprendre cela permettra 
d’ajuster certains travaux qui ne perçoivent pas suf-
fisamment les logiques internes du Coran et, affirme 
S.G., d’éviter des erreurs herméneutiques.

Le chapitre suivant (8) analyse la mise en voix 
d’une sourate par un récitateur coranique contem-
porain. Intitulé « Textual and Paratextual meaning in 
the Recited Qurʾān: An Analysis of a Performance of 
Sūrat al-Furqān by Sheikh Mishari Rashid Alafasy » 
(p. 228-246), il est composé par la musicologue 
islamologue américaine Lauren E. Osborne, alors 
Assistant Professor à Whitman College (USA). Malgré 
quelques défauts (répétitions, redondances gram-
maticales, absence de certaines analyses attendues, 
etc.), cette brève étude est d’un grand intérêt pour les 
islamologues. Elle traite de la pratique de la récitation 
coranique, et notamment de la pratique contem-
poraine, en mêlant analyse philologique du texte 
(relevant du champ des études coraniques) et ana-
lyse musicale de son interprétation vocale (relevant 
du champ de la musicologie). Après un rappel des 
principaux chercheurs ayant contribué à ce double 
champ (William Graham, Frederick Denny, Kristina 
Nelson, et aussi Anna Gade et Anne Rasmussen sur 
la récitation coranique en Indonésie), L.O. reprend 
les travaux de l’ethnomusicologue Michael Frishkopf 
pour identifier la récitation du shaykh Mishārī Rāshid 
al-ʿAfāsī – imam de Koweït-city, né en 1976 et réci-
tateur coranique populaire et médiatique – comme 
relevant du style « saoudien » impliqué dans la revi-
vification actuelle des idées islamiques. L.O. a choisi 
d’analyser deux récitations par al-ʿAfāsī de la sourate 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 35

al-Furqān (Q25). Suit une analyse philologique de la 
structure de la sourate, tant en terme de sens que 
de rimes. Puis L.O. décrit le premier enregistrement, 
transcrivant les notes du son de la récitation de 
plusieurs versets sur des portées musicales avec la 
transcription latine du texte arabe récité, et le minu-
tage. Elle note que al-ʿAfāsī commence par utiliser 
le maqām (mode, tonalité, gamme de la musique 
arabe) appelé kurd, puis passe brusquement, v. 35-
62, au maqām ʿajam, pour revenir au maqām kurd 
en fin de sourate (v. 63-77). L’on comprend alors que 
ces ruptures correspondent à des ruptures notées 
par l’analyse philologique, mais aussi que toutes les 
ruptures philologiques ne font pas l’objet de rupture 
de son dans cet enregistrement. On aurait apprécié 
que la correspondance (ou l’absence de correspon-
dance) entre sens et son soit analysée de manière plus 
détaillée ; par exemple, rien n’est dit au sujet du v. 61 
dans la partie musicologique alors qu’il est présenté 
dans la partie philologique comme « un moment 
clé de la structure » (p. 233). L.O. souligne quelques 
éléments intéressants, ainsi le choix d’al-ʿAfāsī de 
ne pas suivre la méthode habituelle de passage d’un 
maqām à un autre, qui consiste à chanter/jouer une 
note commune aux deux maqām-s pour adoucir la 
transition, au v. 35. On aurait attendu la description 
et l’analyse de la récitation des v. 64-77 selon l’ex-
trait A, p. 242, mais rien n’est précisé. La description 
de l’enregistrement B est très succincte – peut-être 
est-ce dû au fait que ledit enregistrement n’était 
plus disponible en ligne au moment de l’écriture du 
chapitre, comme indiqué en note 27 –, mais on se 
demande pourquoi l’auteur n’a pas alors cherché à 
inclure d’autres récitations du même genre. Malgré 
ce manque, ce chapitre offre une ouverture fort 
intéressante vers l’univers du son coranique, univers 
généralement négligé par les études coraniques.

La troisième partie de l’ouvrage collectif entend 
rassembler des études dans lesquelles le Coran est mis 
« face à ses autres » : poésie arabe antéislamique, et 
les religions en présence lors de l’apparition du texte. 
Le chercheur Ghassan el Masri, alors directeur d’un 
projet au sein du programme Corpus Coranicum, et 
auteur de plusieurs travaux sur les liens entre Coran 
et poésie arabe ancienne, contribue, ici aussi à l’étude 
de ce domaine, par le chapitre 9, intitulé « Maʾsal: 
What the Ṭalal Would Tell Us » (p. 249-261). Il y 
étudie le thème du ṭalal (« ruine », pl. aṭlāl, qui fait 
référence aux « lamentations sur les ruines » – avec 
le motif du ubi sunt –, thème caractéristique d’une 
partie du prologue de la qaṣīda, le poème-type de 
la poésie arabe antéislamique) et de sa reprise et 
« théologisation » dans le Coran. Dans ce chapitre, 
il explore le cas d’un nom de lieu (Maʾsal) présent 

dans un poème du célèbre poète préislamique Imru’ 
al-Qays et montre que, contrairement à l’opinion 
des savants médiévaux, Maʾsal est – comme le sug-
gèrent les sources épigraphiques, archéologiques, 
et une attention plus poussée aux autres poètes 
l’époque – le nom d’un lieu de rassemblement des 
armées himyarites avec leurs vassaux, dont la tribu 
de Kinda, qui a connu ensuite le déclin. Imruʾ al-Qays, 
prince de Kinda, a dû utiliser ce toponyme pour 
indiquer la tristesse ressentie après la désertion de ce 
lieu, signe du déclin social, politique et culturel, qui 
aurait été ressenti en Arabie avant l’islam. Le cas de 
Maʾsal n’est qu’un exemple de « la forte inadéquation 
entre la perception qu’ont eu les commentateurs 
médiévaux des poète préislamiques et les contextes 
historiques des lieux mentionnés par ceux-ci (…) » 
(p. 255). Or, mieux connaître le but de l’utilisation 
de ces toponymes dans la poésie antéislamique 

– notamment le thème du déclin politique en Arabie 
préislamique à travers le topos du ṭalal – pourrait 
permettre de mieux saisir les stratégies rhétoriques 
de la « réponse » coranique à cette poésie. Le Coran, 
propose G.E.M., a réutilisé ce thème des « ruines » en 
lui fournissant une explication (si les villes ont été 
détruites, c’est parce que Dieu les a punies de s’être 
opposées aux prophètes qui leur étaient envoyés), 
explication qui permet d’ouvrir à une vision un peu 
plus « optimiste », remplaçant l’arbitraire du sort 
du temps qui passe (dahr) par une certaine justice 
divine, et affirmant du même coup l’omnipotence 
divine. Au total, malgré la brièveté de son chapitre, 
G.E.M. montre par cet exemple pertinent et original 
comment le Coran, qui a « arabisé » des éléments 
de la culture biblique, a également procédé à une 
« théologisation-biblicisation » de certains thèmes de 
la poésie arabe antéislamique traditionnelle. Le Coran 
a ainsi constitué un « manifeste théo-poétique » 
(a theopoetic manifesto, p. 258), et « du même coup, 
il a rendu sa théologie eschatologique familière aux 
Arabes, et la poésie arabe familière, nouvelle ». Une 
petite remarque technique : la translittération des 
poèmes arabes en caractère latins, dans les citations 
longues, aurait été plus utilement remplacée par le 
texte en caractères arabes.

Le chapitre suivant (10), intitulé « Aḥbār and 
Ruhbān. Religious Leaders in the Qurʾān in Dialogue 
with Christian and Rabbinic Literature » (p. 262-293), 
est écrit par Holger M. Zellentin, spécialiste du 
judaïsme dans l’Antiquité tardive, alors Associate 
Professor d’études juives à l’Université de Nottingham. 
L’auteur s’est spécialisé dans le lien entre Coran et 
antiquité tardive, comme en témoigne sa mono-
graphie de 2013, The Qur’ān’s Legal Culture: The 
Didascalia Apostolorum as a Point of Departure. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 36

Comme l’indique la note 1, le présent article est 
une version plus développée d’un épilogue publié 
dans The Qur’ān’s Legal Culture (p. 203-228) ; il est 
en même temps publié en allemand (« Aḥbār Und 
Ruhbān: Religiöse Leitfiguren Im Koran in Dialog Mit 
Christlicher Und Rabbinischer Literatur », p. 125-166) 
dans le collectif dirigé par Nora Schmidt, Nora K. 
Schmid et Angelika Neuwirth, Denkraum Spätantike: 
Reflexionen von Antiken im Umfeld des Koran (2016).

H.Z. commence par expliquer ce qu’était le 
« judéo-christianisme » dans la période précédant 
l’islam (10) : non pas tant un mouvement religieux 
différent de la religion juive et de la religion chrétienne, 
mais plutôt des tendances de groupes, au sein des 
communautés juives ou des Églises chrétiennes, qui 
auraient eu une pensée spécifique, notamment en 
matière de prescriptions, laquelle se serait trouvée 
décrite, rejetée ou exprimée dans des textes tardo-
antiques comme les Homélies Pseudo-Clémentines ou 
la Didascalia Apostolorum. H.Z. estime globalement 
que cette culture juridique judéo-chrétienne est éga-
lement visible dans le Coran, qui y répond. Il est donc 
important, suggère-t-il, de lire ces textes (et d’autres, 
notamment rabbiniques) pour mieux comprendre 
l’argumentation coranique, surtout celle des passages 
qualifiés de « médinois ». C’est ce à quoi procède H.Z. 
dans la suite de l’article, pour comprendre le sens des 
termes aḥbār et ruhbān dans le Coran. Il pose l’hypo-
thèse qu’il convient de lire les critiques faites aux juifs et 
au chrétiens comme simultanées et similaires (p. 265). 
Les termes ruhbān et ruhbāniyya ne renverraient pas 
aux idées de monachisme et de célibat, comme géné-
ralement compris dans le tafsīr, mais aux évêques, les 
chefs religieux chrétiens, et à leur fonction. Entre autres, 
H.Z. argue que le texte coranique met en garde contre 
le risque d’attribuer aux aḥbār (qui seraient les chefs 
des rabbins) et aux ruhbān (donc, non pas les moines 
mais les évêques) une autorité trop grande (qui confi-
nerait à l’autorité divine). Cela permet de saisir que la 
critique adressée, ici, par le Coran au judaïsme et au 
christianisme est bien plus fine et plus informée qu’en 
apparence. Au total, cet article original, précis mais 
parfois répétitif, fondé sur des connaissances détaillées 
de l’histoire et des textes des communautés religieuses 
de l’Antiquité tardive, montre la richesse et la nuance 
apportées à la compréhension du Coran par un travail 
intertextuel sérieux couplé une approche philologique, 
et invite à creuser davantage la piste de la « culture 
juridique judéo-chrétienne ».

Enfin, dans le dernier chapitre, « Reinterpreting 
the Qurʾānic Criticism of Other Religions » (chap. 11, 

(10)  Voir The Qur’ān’s Legal Culture pour plus de précisions.

p. 294-309), Mun’im Sirry, alors Assistant Professor 
à l’université Notre-Dame (USA), spécialiste du 
texte coranique et du tafsīr, décrit la manière dont 
plusieurs théologiens musulmans contemporains 
interprètent les passages coraniques concernant 
le statut des autres religions. Notant tout d’abord 
que « le Coran expose une attitude ambivalente 
envers l’autre » (p. 294), avec d’une part une tolé-
rance pour les autres religions et d’autre part une 
approche exclusiviste (seul l’islam est la vraie religion), 
il expose l’attitude des savants médiévaux – qui 
auraient largement utilisé la théorie de l’abrogation 
pour comprendre ces passages coraniques –, pour 
ensuite se consacrer plus longuement à l’attitude 
des savants musulmans contemporains. Il donne en 
une première section plusieurs exemples de discours 
qui « particularisent » le sens des versets coraniques 
concernés (ainsi certaines interprétations de Q5, 51, 
passage qui semble dire aux musulmans de ne pas 
prendre les juifs ou chrétiens pour amis/patrons/
clients, etc.) ; il évoque les commentaires du savant 
indonésien Hamka (m. en 1981), du savant iranien 
Ṭabaṭabā‘ī (m. la même année), ou encore de Rashīd 
Riḍā (m. en 1935) et les travaux d’universitaires 
contemporains. Puis, dans une autre section, il 
convoque des commentaires contemporains qui, au 
contraire, généralisent les discours coraniques – ainsi, 
pour l’interprétation de Q5, 51, le penseur indonésien 
Muḥammad Quraish Shihab pense que les personnes 
qu’il est conseillé de ne pas prendre pour amis/alliés 
sont celles qui se comportent d’une manière négative 
telle que décrite dans le Coran, et non spécifiquement 
des juifs ou des chrétiens. M.S. signale également le 
savant syrien Jamāl al-Dīn al-Qāsimī (m. en 1914) à 
propos de l’interprétation des versets sur les doc-
trines chrétiennes, notamment la question de la 
trinité, du trithéisme ou du culte marial. Le chapitre 
de M.S., relativement bref, a le mérite d’ouvrir le pré-
sent ouvrage à l’immense question de la réception du 
Coran par les sociétés musulmanes jusqu’à nos jours : 
les études coraniques contemporaines se doivent 
aussi de regarder et d’étudier le Coran tel que lu et 
« vécu » au sein de l’islam d’aujourd’hui.

Suit une bibliographie générale de vingt-quatre 
pages, bien fournie – présentant principalement de 
la littérature secondaire en études coraniques, et 
bibliques dans une certaine mesure –, en anglais et 
allemand notamment. Un index des références cora-
niques et un index des concepts et des noms propres 
complètent l’ensemble. Au total, même s’il ne couvre 
pas l’ensemble du champ des études coraniques 

– comment un ouvrage à lui seul le pourrait-il ? –, et 
même si ses accents parfois « neuwirthiens » peuvent 
ne pas toujours faire l’unanimité – mais quels travaux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 37

pourraient la faire dans ce champ ? –, Qur’ānic Studies 
Today est un ouvrage qui apporte beaucoup. Au-delà 
de sa structure un peu artificielle, il rassemble des 
contributions fort intéressantes, exposant nombre 
d’idées nouvelles, inspirantes, souvent très précises, 
prenant en compte la complexité du texte coranique 
et de ses contextes, et à la pointe des études cora-
niques des années 2010.

Anne-Sylvie Boisliveau 
Maître de conférences 

Université de Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Angelika Neuwirth, Michael A. Sells (eds.): Qurʾānic Studies Today, recensé par Anne-Sylvie Boisliveau
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

