Antonio CONSTAN-NAVA (ed.)

Al-Haygy ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah

al-Asbahi al-Andalusi, Libro del origen

de los sucesos y recuerdo de los virtuosos:
estudio general y traduccion anotada al espariol
del manuscrito unicum num. 2295

de la Biblioteca Nacional de Tunez

Madrid, CSIC, 2022, 463 p.,
ISBN: 9788400109165

Mots-clés: récits de voyage, rihla, mudéjars,
al-Andalus, pelerinage (a La Mecque)

Keywords: travelogues, rihla, mudejars, al-Andalus,
pilgrimage (to Mecca)

Antonio Constan-Nava publie dans cet ouvrage
la traduction d’un des principaux récits de voyage
produit dans le milieu mudéjar (. Ce travail est issu
d’'une these, soutenue en 2014, a l'université d’Ali-
cante, sous la direction de Francisco Franco-Sanchez,
proposant une édition diplomatique, une traduction
annotée et une étude générale du manuscrit unicum
n°2295, conservé a la Bibliotheque Nationale de
Tunis, découvert seulement en 1989. Le manuscrit
ayant fait l'objet de deux éditions récentes, dues res-
pectivement 2 Muhammad Bensharifa® et 2 Juma‘a
Shaykha®, I'A. a choisi de ne publier que la traduction,
assortie d'annotations de bas de page, ou sont systé-
matiquement notés les écarts relevés entre le texte
original et les deux éditions existantes, marquées par
une tendance a I'hypercorrection. Elle est précédée
d’'une étude scientifique (p. 25-126), comprenant
une carte des lieux mentionnés dans l'ouvrage. Les
reproductions des trois illustrations figurant dans le
manuscrit et deux index (onomastique et topony-
mique) complétent le volume.

Dans son étude introductive, I'A. commence
par établir I'histoire du texte qui, résultant de plu-
sieurs phases décriture, est complexe a reconstituer.
Lauteur, Ibn al-Sabbah, aurait rédigé dans les années

(1) Nous connaissons actuellement trois autres relations de
voyage mudéjares: un texte anonyme en arabe datant de 1395-
1396 et deux en aljamiado: la rihla de Omar Patun (1491-1495)
et un texte anonyme intitulé Las Coplas del alhichante de Puey
Monzén (vers 1517).

(2) Ansab al-ahbar wa-tadkirat al-ahyar: Rihlat al-mudajjan
al-Hajj Abd Allah Ibn al-Sabbdh, Rabat, Dar Abi Ragraq Ii-1-
Tibi‘a, 2008.

(3) ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah al-Andalusi, Nisbat al-Ahbar wa-
tadkirat al-Ahyar, Tunis, 2011; rééditée avec le méme titre dans
un volume monographique de la revue Dirasat Andalusiyya,
Tunis, 2012.

VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES

1450-1460 une sorte de proto-rihla, sous la forme de
notes de voyage, incluant des illustrations puis, un
de ses proches ou un de ses disciples aurait alors mis
en récit cette méme matiére, entre le milieu du xv¢
et le début du xvi€ siecle en Espagne, dans le milieu
mudéjar. Ce dernier l'aurait alors complété avec des
anecdotes transmises par son maitre, donnant ainsi a
I'ceuvre un caractére oral marqué. Cependant, 'exem-
plaire conservé serait une copie, réalisée a Tunis entre
le xvi® et le xvii® siecle, probablement dans un envi-
ronnement morisque ou turc. Le copiste, comprenant
mal la lettre du texte original, a rajouté une partie de
la vocalisation du texte, en suivant parfois le scheme
vocalique turc. Aprés avoir restitué le titre original
de l'ouvrage, en s‘appuyant sur une citation interne,
et rappelé trés rapidement les caractéristiques
générales du genre de la rihla auquel il appartient,
A. Constan-Nava s'intéresse a sa langue et a son style.
La langue est marquée par une forte influence de
I'arabe dialectal et des langues romanes, interférant
avec l'arabe littéral. Il distingue également différents
registres de langue: un premier registre, dominant
dans les parties descriptives du texte, caractérisé par
des constructions simples et stéréotypées; un second
registre, cherchant a étre plus élevé, marqué par un
style ampoulé mais aussi par de nombreuses erreurs
dans les domaines syntaxique et lexical.

On ne sait pratiquement rien de la vie du voya-
geur. Ibn al-Sabbah n’est mentionné dans aucun
des répertoires biographiques connus et les seules
informations dont nous disposons proviennent de
ses propres références et de celles du copiste, qui
apparaissent tout au long de son récit. C'est donc a
partir des données indirectes figurant dans le texte
que I'A. propose de situer le voyage entre le dernier
tiers du x1ve siecle et la premiere moitié du xve siecle,
alors qu’lbn al-Sabbah avait probablement entre 20
et 30 ans. Ce dernier prétend descendre de la pres-
tigieuse tribu yémeénite de Qahtan, et plus précisé-
ment du clan de Sabbah, installé en al-Andalus au
moment de la conquéte. Toujours en s'appuyant sur
la critique interne du texte, I'A. démontre qu'il s'agit
probablement d'un mudéjar, originaire de Jativa — a
proximité de Valence, dans la couronne d’Aragon — et
non d’Almeria comme on le pensait jusqu’a présent.
Sa connaissance intime du christianisme — au point
que certains chercheurs ont émis I'hypotheése qu'il
s'agissait d'un converti — montre qu'il a grandi dans
une communauté musulmane sous domination
chrétienne. S'il utilise les réseaux marchands pour se
déplacer, il se présente avant tout comme un pelerin
et un ascéte itinérant. Il a fréquenté des savants et
finit par se transformer a son tour en maitre, ou plu-
tot, d’apres I'A. en conteur et en prédicateur.

BCAI 37

183

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Hayy ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah al-Asbahi al-Andalusi, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traduccién anotada al espafol del manuscrito unicum nim. 2295 de la Biblioteca Nacional de TUnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Louvrage débute par I'évocation nostalgique
d‘al-Andalus comme paradis perdu, théme classique
dans la littérature mudéjare, suivie d'une description
du royaume nasride, ultime territoire ibérique sous
domination islamique, dont il propose une descrip-
tion assez détaillée. Apres avoir rappelé les heures de
gloire de I'histoire andalouse, identifiées aux périodes
omeyyade et almohade, il aborde le theme de son
déclin, dont il situe le commencement avec |'abdica-
tion du troisieme calife almohade, Ya“qub al-Mansir
(1184-1199). Cherchant a justifier théologiquement
le recul continu de I'lslam dans la péninsule Ibérique,
il recourt au schéma prophétique de la destruction
et de la restauration en mentionnant, a l'appui de
sa démonstration, des citations coraniques et des
explications exégétiques. Il évoque ensuite les diffi-
cultés a acquérir une bonne connaissance de l'islam
et du monde musulman dans les territoires passés
sous domination chrétienne. Cette ignorance tient
au fait, précise Ibn al-Sabbah, que les grands savants
ont disparu. La transmission de la science, de maitre
a disciple, s’est interrompue et la connaissance
n'est désormais accessible qu'au travers des livres,
eux-mémes de plus en plus difficiles a trouver. Cest
précisément pour répondre a cette situation qu'il
décide d’entreprendre son voyage.

L'A. précise que l'itinéraire suivi est moins celui
d’'une expérience vécue qu’une élaboration littéraire
a des fins éducative et apologétique, destinée a
mettre en récit le monde musulman, qu'il prétend
avoir entierement parcouru, d'ouest en est. Partant
d’'un point géographique non précisé et a une date
indéterminée, son récit suit une progression linéaire.
Il se rendit d’Almeria a Grenade, puis franchit le
détroit de Gibraltar pour atteindre Ceuta. Il gagna
ensuite Marrakech, Fes, Tlemcen, Oran, Alger, Tunis,
Tripoli, Alexandrie et Le Caire. Puis, il séjourna dans
les lieux saints de l'lslam, a La Mecque, Médine et
Jérusalem. Aprés un séjour en Syrie, il poursuivit son
périple jusquen Anatolie, en Perse et en Irag. Son
récit s'achéve a Bagdad, a une date, la encore, non
précisée. Son voyage de retour, en revanche, n'est pas
décrit. Chaque pays fait I'objet d’'une description sté-
réotypée: monuments célébres, qualités, productions
commerciales, beauté de sa nature, bonté des habi-
tants. Comme toute rihla, le récit d’'lbn al-Sabbah est
un voyage en quéte de savoir (rihla fitalab al-ilm), qui
lui a permis d’acquérir, outre un savoir religieux, tout
un bagage littéraire qui apparait dans son ceuvre, de
méme que la langue arabe dont il se sert pour écrire.
Il fait allusion, mais sans trop insister, aux études
et aux savants, qu'il a rencontrés dans chaque ville.
Pratiquant les visites pieuses (ziydrat), il mentionne
les mausolées des prophétes, des compagnons du

VI. CODICOLOGIE, €EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES

Prophéte et des saints, ainsi que les tombes des
oulémas et des dévots, en citant leurs ceuvres et leurs
écrits. Il décrit parfois quelques lieux saints chrétiens
et juifs. Ainsi, il prétend étre entré a Constantinople,
alors qu'elle était encore sous domination chrétienne,
et étre parvenu a visiter, en se déguisant, I'église
Sainte-Sophie. Comme les autres ouvrages relevant
du genre littéraire de la rihla, le récit est marqué
par une forte dimension autobiographique, en rap-
portant des anecdotes et en donnant de précieuses
informations sur les conditions de voyage. Il utilisa
les réseaux marchands, comme le montre les men-
tions systématiques des caravanes et des ports ainsi
que les passages d'une densité remarquable sur les
caractéristiques économiques des villes. Il bénéficia
également des aumones destinées aux voyageurs, aux
ascetes et aux pauvres dans le cadre des différentes
institutions de charité telles que les mosquées, les
madrasas et les zawiya-s. Il mentionne, dans des pas-
sages suggestifs, les dangers liés au banditisme, aux
dissidences politico-religieuses et a la traversée des
déserts. Son insistance a décrire les espaces publics,
propices aux rassemblements de personnes, tels que
les places des marchés, les ports, les environs des
mosquées, des sanctuaires et des tombes, amene
I'A. a émettre I'hypothese que Ibn al-Sabbah vivait,
durant son voyage, comme un ascete prédicateur
itinérant, délivrant sermons et anecdotes édifiantes.

A la fin de l'ouvrage, il prétend avoir dicté ce
récit de voyage dans le but de renforcer l'instruction
religieuse de ses coreligionnaires, vivants sous domi-
nation chrétienne, et pour leur fournir des renseigne-
ments sur les terres d’Islam. De nombreux passages
laissent également entendre qu'il s'agissait d'éviter le
danger qu'ils ne soient tentés par la conversion au
christianisme. Cest la raison pour laquelle il insiste
sur les matieres religieuses, en rappelant les enseigne-
ments et les rites les plus importants, a commencer
par ceux du pélerinage, tout en décrivant son itiné-
raire comme une expérience spirituelle, dont un des
points culminants fut I'illumination métaphysique
du tombeau du Prophéte & Médine. A cet égard,
l'ouvrage fut sans doute congu comme un guide de
voyage pour les futurs pélerins, en fournissant des
renseignements pratiques comme la description
de l'itinéraire a suivre, les taxes a payer, les moyens
de transports utilisés, les lieux d’hébergement, les
moyens de subsistance ainsi que I'exposé détaillé
des lieux saints a visiter, intégrant méme a son récit
des illustrations concernant les principaux dentre
eux, comme la mosquée du Prophete a Médine, la
mosquée al-Agsa a Jérusalem et la mosquée Haram
al-Halil a Hébron. Dans sa tonalité générale, le
récit montre un aspect éducatif marqué, en fondant

BCAI 37

184

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Hayy ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah al-Asbahi al-Andalusi, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traduccién anotada al espafol del manuscrito unicum nim. 2295 de la Biblioteca Nacional de TUnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

systématiquement les témoignages qu'il rapporte sur
des citations coraniques et sur des hadiths, n’hésitant
pas a en proposer une explication afin de la rendre
plus intelligible a son public. Il recueille également
des histoires (gisas) des prophetes, ainsi que des
anecdotes pieuses et populaires, qu'il souhaite trans-
mettre a son auditoire. Dans la tradition de la collecte
des merveilles (‘aja’ib), il décrit les curiosités de la
terre et rapporte un répertoire ethnographique de
coutumes et modes de vie, illustrant la diversité des
peuples de I'lslam. Au Maghreb, il signale les vertus
guerrieres des Ban(i Hilal et exalte leur piété. Il releve
également les différences linguistiques, en relevant
notamment I'importance de la langue persane dans
I'Orient islamique. Il évoque ainsi des oulémas qui
chantent et récitent des vers en persan, accompagnés
de mélodies andalouses qui racontaient la disgrace
d’al-Andalus. Cependant, tout au long de son périple,
il manifeste un attachement viscéral au sunnisme, en
condamnant systématiquement les autres courants
religieux musulmans, en les accusant d’'innovation
(bid‘a). Sa description de la Perse, présentée comme
un foyer d’hérésie, est ainsi volontairement limitée
au prétexte qu'on n'y vénere pas les compagnons du
Prophéte. Dans ce vaste tableau du monde musul-
man qu'il décrit, il évoque l'extréme morcellement
des entités politiques de son temps, ainsi que le
passage du califat — dont la ruine de Bagdad et de
Marrakech illustre I'effondrement — a la multiplica-
tion des royaumes. Pourtant, la conscience de l'unité
demeure. L'lslam est présenté comme un monde a
deux poles: Fés est la capitale de I'Occident comme
Le Caire l'est de I'Orient. De méme, si l'affrontement
avec la chrétienté est omniprésent, notamment a
travers la description des puissantes murailles de
Jérusalem, de Jativa ou d’Oran, et si la domination
commerciale des Latins est directement évoquée
a Beyrouth, Damas et Alexandrie, la mention des
succes ottomans sur les Byzantins permet de susciter
des espoirs de revanche aux musulmans vivant dans
la péninsule Ibérique. Tamerlan, dont Ibn al-Sabbah
exalte la puissance de I'armée et la pureté doctrinale
des nombreux oulémas de Samarcande et Boukhara
qui le soutiennent, incarne tout particuliérement la
gloire retrouvée de I'lslam.

Ce travail vient enrichir le champ des études
mudéjares et élargit la littérature disponible sur les
rihla-s, ouvrant d’intéressantes perspectives. Létude
philologique menée par I'A. tend a confirmer 'image
des mudéjars comme celle d'une minorité «déculé
turée » (J.-P. Molénat), menacée par la perte de la
langue arabe, indissociable de la religion musulmane,
sous ses formes orale et écrite, et de la connaissance
des territoires de I'lslam. On pourrait rajouter, sur

un plan épistémologique, qu’lbn al-Sabbah offre un
témoignage intéressant sur le passage d’'un savoir oral
a une culture écrite, qui devait avoir une influence
sur la perte progressive de la licence d'enseigner
(ijaza) comme reconnaissance du savoir parmi les
communautés mudéjares, comme en atteste son
absence étonnante dans un ouvrage de ce type.
Limportation d'ouvrages était devenue le principal
véhicule de transmission, remplagant une pratique
orale qui était difficile a acquérir. Cependant, ce
livre montre que la culture mudéjare n’était pas faite
que de disparition et de repli. Les mudéjars étaient
plus actifs et mobiles que leur situation juridique
ne l'aurait laissé entendre, ce récit montrant méme
que certains d'entre eux pouvaient circuler dans le
monde islamique dans son ensemble. Si les routes
de pélerinage et de commerce convergeaient dans
les principaux centres de I'lslam, comme Le Caire
et Alexandrie, et dans les villes de Fes, de Tlemcen
et de Tunis, le périple pouvait s'étendre jusqu’a
ses confins, ol de nouveaux centres s'affirmaient
sous l'égide d’empires émergents, tels que Bursa
sous les Ottomans, Tabriz sous les Kara Konyulu et
Samarcande et Boukhara sous les Timourides. Les
contacts directs avec ces centres orientaux, parfois
tres éloignés de I'Espagne, montre que la transmis-
sion du savoir n'était pas cantonnée a I'Occident
musulman comme on I'a souvent avancé. Un aspect,
peut-étre plus surprenant encore, n'est pas relevé
dans I'étude introductive. On aurait pu penser que la
situation juridique des mudéjars impliquait l'efface-
ment et 'oubli des temps héroiques des conquétes. Il
n'en est rien. Par-dela I'enseignement religieux, la rihla
d’Ibn al-Sabbah visait a faire revivre I'héritage de ses
ancétres bédouins, les Bani al-Sabbah, et la mémoire
de leur role lors de la conquéte d'al-Andalus. Cette
sédentarité survivante, que constituait la minorité
mudéjare, n‘avait pas d’autres discours que celui de
la bédouinité du royaume fondateur de Himyar, dont
elle se réclamait au méme titre que les souverains de
I'Occident musulman de son temps. Les Nasrides
et les monarques du Maghreb sont invariablement
présentés comme les derniers descendants des
rois de Himyar. Dans un contexte de « réarmement
moral », pour reprendre I'expression d’Emmanuel
Sivan (), c'est manifestement les origines bédouines
que cette rihla cherchait a revivifier aux cotés de la
science sacrée (‘ilm). Ces tribus authentiques, assure-
t-il, vaincront a la fin des temps.

(4) E.Sivan, Llslam et la croisade. Idéologie et propagande dans
les réactions musulmanes aux croisades, Paris, Maisonneuve et
Larose, 1968.

BCAI 37 185
BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Hayy ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah al-Asbahi al-Andalusi, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traduccién anotada al espafol del manuscrito unicum nim. 2295 de la Biblioteca Nacional de TUnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Par ailleurs, I'A. évoque l'intérét qu'il y aurait a
comparer ce récit de voyage mudéjar avec les rihla-s
précédentes, notamment celles d’Abi Hamid al-
Gharnati, Ibn Jubayr et Ibn Battita. Il releve des
coincidences entre les descriptions réalisées par
ces voyageurs, sans que cela indique clairement,
précise-t-il, une consultation leurs ceuvres. Un tel
travail reste donc a mener pour tenter de préciser
les éventuelles spécificités de cette rihla mudéjare
dont le contexte de production aurait mérité d'étre
davantage développé afin de mieux saisir les enjeux
des discours qu'elles portent. Une synthese sur la
situation sociale et culturelle des communautés
mudéjares du royaume de Valence aurait mérité de

VI. CODICOLOGIE, €EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

figurer dans I'étude introductive. Enfin, pour mieux
cerner la maniere dont a été mis en récit le monde
musulman dans cet ouvrage, il faudrait étudier ses
liens avec le traité géographique de Mas‘adi, dont il
a eu connaissance de maniere directe ou indirecte,
a travers celui d'al-Zuhri, puisque I'A. releve, a de
nombreuses reprises dans les notes de bas de page,
de notables ressemblances avec ces textes antérieurs
dans les descriptions d’lbn al-Sabbah.

Yann Dejugnat
Université Bordeaux Montaigne
UMR 8607 - Ausonius

BCAI 37 186
BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Hayy ‘Abd Allah Ibn al-Sabbah al-Asbahi al-Andalusi, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traduccién anotada al espafol del manuscrito unicum nim. 2295 de la Biblioteca Nacional de TUnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

