
	 BCAI 37	 183

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

1450-1460 une sorte de proto-riḥla, sous la forme de 
notes de voyage, incluant des illustrations puis, un 
de ses proches ou un de ses disciples aurait alors mis 
en récit cette même matière, entre le milieu du xve 
et le début du xvie siècle en Espagne, dans le milieu 
mudéjar. Ce dernier l’aurait alors complété avec des 
anecdotes transmises par son maître, donnant ainsi à 
l’œuvre un caractère oral marqué. Cependant, l’exem-
plaire conservé serait une copie, réalisée à Tunis entre 
le xvie et le xviiie siècle, probablement dans un envi-
ronnement morisque ou turc. Le copiste, comprenant 
mal la lettre du texte original, a rajouté une partie de 
la vocalisation du texte, en suivant parfois le schème 
vocalique turc. Après avoir restitué le titre original 
de l’ouvrage, en s’appuyant sur une citation interne, 
et rappelé très rapidement les caractéristiques 
générales du genre de la riḥla auquel il appartient, 
A. Constán-Nava s’intéresse à sa langue et à son style. 
La langue est marquée par une forte influence de 
l’arabe dialectal et des langues romanes, interférant 
avec l’arabe littéral. Il distingue également différents 
registres de langue : un premier registre, dominant 
dans les parties descriptives du texte, caractérisé par 
des constructions simples et stéréotypées ; un second 
registre, cherchant à être plus élevé, marqué par un 
style ampoulé mais aussi par de nombreuses erreurs 
dans les domaines syntaxique et lexical.

On ne sait pratiquement rien de la vie du voya-
geur. Ibn al-Ṣabbāḥ n’est mentionné dans aucun 
des répertoires biographiques connus et les seules 
informations dont nous disposons proviennent de 
ses propres références et de celles du copiste, qui 
apparaissent tout au long de son récit. C’est donc à 
partir des données indirectes figurant dans le texte 
que l’A. propose de situer le voyage entre le dernier 
tiers du xive siècle et la première moitié du xve siècle, 
alors qu’Ibn al-Ṣabbāḥ avait probablement entre 20 
et 30 ans. Ce dernier prétend descendre de la pres-
tigieuse tribu yéménite de Qaḥṭān, et plus précisé-
ment du clan de Ṣabbāḥ, installé en al-Andalus au 
moment de la conquête. Toujours en s’appuyant sur 
la critique interne du texte, l’A. démontre qu’il s’agit 
probablement d’un mudéjar, originaire de Játiva – à 
proximité de Valence, dans la couronne d’Aragon – et 
non d’Almería comme on le pensait jusqu’à présent. 
Sa connaissance intime du christianisme – au point 
que certains chercheurs ont émis l’hypothèse qu’il 
s’agissait d’un converti – montre qu’il a grandi dans 
une communauté musulmane sous domination 
chrétienne. S’il utilise les réseaux marchands pour se 
déplacer, il se présente avant tout comme un pèlerin 
et un ascète itinérant. Il a fréquenté des savants et 
finit par se transformer à son tour en maître, ou plu-
tôt, d’après l’A. en conteur et en prédicateur. 

Antonio Constan-Nava (ed.)  
Al-Ḥaŷŷ ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ  
al-Aṣbaḥī al-Andalusī, Libro del origen  
de los sucesos y recuerdo de los virtuosos :  
estudio general y traducción anotada al español  
del manuscrito unicum núm. 2295  
de la Biblioteca Nacional de Túnez

Madrid, CSIC, 2022, 463 p., 
ISBN : 9788400109165

Mots-clés :  récits de voyage, riḥla, mudéjars, 
al-Andalus, pèlerinage (à La Mecque)

Keywords:  travelogues, riḥla, mudejars, al-Andalus, 
pilgrimage (to Mecca)

Antonio Constán-Nava publie dans cet ouvrage 
la traduction d’un des principaux récits de voyage 
produit dans le milieu mudéjar (1). Ce travail est issu 
d’une thèse, soutenue en 2014, à l’université d’Ali-
cante, sous la direction de Francisco Franco-Sánchez, 
proposant une édition diplomatique, une traduction 
annotée et une étude générale du manuscrit unicum 
n°2295, conservé à la Bibliothèque Nationale de 
Tunis, découvert seulement en 1989. Le manuscrit 
ayant fait l’objet de deux éditions récentes, dues res-
pectivement à Muḥammad Bensharīfa (2) et à Juma‘a 
Shaykha (3), l’A. a choisi de ne publier que la traduction, 
assortie d’annotations de bas de page, où sont systé-
matiquement notés les écarts relevés entre le texte 
original et les deux éditions existantes, marquées par 
une tendance à l’hypercorrection. Elle est précédée 
d’une étude scientifique (p. 25-126), comprenant 
une carte des lieux mentionnés dans l’ouvrage. Les 
reproductions des trois illustrations figurant dans le 
manuscrit et deux index (onomastique et topony-
mique) complètent le volume. 

Dans son étude introductive, l’A. commence 
par établir l’histoire du texte qui, résultant de plu-
sieurs phases d’écriture, est complexe à reconstituer. 
L’auteur, Ibn al-Ṣabbāḥ, aurait rédigé dans les années 

(1)  Nous connaissons actuellement trois autres relations de 
voyage mudéjares : un texte anonyme en arabe datant de 1395-
1396 et deux en aljamiado : la riḥla de Omar Patún (1491-1495) 
et un texte anonyme intitulé Las Coplas del alḥichante de Puey 
Monzón (vers 1517). 
(2)  Ansāb al-aḫbār wa-taḏkirat al-aḫyār : Riḥlat al-mudajjan 
al-Ḥājj ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ, Rabat, Dār Abī Raqrāq lī-l-
Ṭibā‘a, 2008.
(3)  ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Andalusī, Nisbat al-Aḫbār wa-
taḏkirat al-Aḫyār, Tunis, 2011 ; rééditée avec le même titre dans 
un volume monographique de la revue Dirāsāt Andalusiyya, 
Tunis, 2012.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Ḥaŷŷ ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Aṣbaḥī al-Andalusī, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traducción anotada al español del manuscrito unicum núm. 2295 de la Biblioteca Nacional de Túnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 184

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

Prophète et des saints, ainsi que les tombes des 
oulémas et des dévots, en citant leurs œuvres et leurs 
écrits. Il décrit parfois quelques lieux saints chrétiens 
et juifs. Ainsi, il prétend être entré à Constantinople, 
alors qu’elle était encore sous domination chrétienne, 
et être parvenu à visiter, en se déguisant, l’église 
Sainte-Sophie. Comme les autres ouvrages relevant 
du genre littéraire de la riḥla, le récit est marqué 
par une forte dimension autobiographique, en rap-
portant des anecdotes et en donnant de précieuses 
informations sur les conditions de voyage. Il utilisa 
les réseaux marchands, comme le montre les men-
tions systématiques des caravanes et des ports ainsi 
que les passages d’une densité remarquable sur les 
caractéristiques économiques des villes. Il bénéficia 
également des aumônes destinées aux voyageurs, aux 
ascètes et aux pauvres dans le cadre des différentes 
institutions de charité telles que les mosquées, les 
madrasas et les zāwiya-s. Il mentionne, dans des pas-
sages suggestifs, les dangers liés au banditisme, aux 
dissidences politico-religieuses et à la traversée des 
déserts. Son insistance à décrire les espaces publics, 
propices aux rassemblements de personnes, tels que 
les places des marchés, les ports, les environs des 
mosquées, des sanctuaires et des tombes, amène 
l’A. à émettre l’hypothèse que Ibn al-Ṣabbāḥ vivait, 
durant son voyage, comme un ascète prédicateur 
itinérant, délivrant sermons et anecdotes édifiantes.

À la fin de l’ouvrage, il prétend avoir dicté ce 
récit de voyage dans le but de renforcer l’instruction 
religieuse de ses coreligionnaires, vivants sous domi-
nation chrétienne, et pour leur fournir des renseigne-
ments sur les terres d’Islam. De nombreux passages 
laissent également entendre qu’il s’agissait d’éviter le 
danger qu’ils ne soient tentés par la conversion au 
christianisme. C’est la raison pour laquelle il insiste 
sur les matières religieuses, en rappelant les enseigne-
ments et les rites les plus importants, à commencer 
par ceux du pèlerinage, tout en décrivant son itiné-
raire comme une expérience spirituelle, dont un des 
points culminants fut l’illumination métaphysique 
du tombeau du Prophète à Médine. À cet égard, 
l’ouvrage fut sans doute conçu comme un guide de 
voyage pour les futurs pèlerins, en fournissant des 
renseignements pratiques comme la description 
de l’itinéraire à suivre, les taxes à payer, les moyens 
de transports utilisés, les lieux d’hébergement, les 
moyens de subsistance ainsi que l’exposé détaillé 
des lieux saints à visiter, intégrant même à son récit 
des illustrations concernant les principaux d’entre 
eux, comme la mosquée du Prophète à Médine, la 
mosquée al-Aqṣa à Jérusalem et la mosquée Ḥaram 
al-Ḫalil à Hébron. Dans sa tonalité générale, le 
récit montre un aspect éducatif marqué, en fondant 

L’ouvrage débute par l’évocation nostalgique 
d’al-Andalus comme paradis perdu, thème classique 
dans la littérature mudéjare, suivie d’une description 
du royaume nasride, ultime territoire ibérique sous 
domination islamique, dont il propose une descrip-
tion assez détaillée. Après avoir rappelé les heures de 
gloire de l’histoire andalouse, identifiées aux périodes 
omeyyade et almohade, il aborde le thème de son 
déclin, dont il situe le commencement avec l’abdica-
tion du troisième calife almohade, Yaʿqūb al-Manṣūr 
(1184-1199). Cherchant à justifier théologiquement 
le recul continu de l’Islam dans la péninsule Ibérique, 
il recourt au schéma prophétique de la destruction 
et de la restauration en mentionnant, à l’appui de 
sa démonstration, des citations coraniques et des 
explications exégétiques. Il évoque ensuite les diffi-
cultés à acquérir une bonne connaissance de l’islam 
et du monde musulman dans les territoires passés 
sous domination chrétienne. Cette ignorance tient 
au fait, précise Ibn al-Ṣabbāḥ, que les grands savants 
ont disparu. La transmission de la science, de maître 
à disciple, s’est interrompue et la connaissance 
n’est désormais accessible qu’au travers des livres, 
eux-mêmes de plus en plus difficiles à trouver. C’est 
précisément pour répondre à cette situation qu’il 
décide d’entreprendre son voyage. 

L’A. précise que l’itinéraire suivi est moins celui 
d’une expérience vécue qu’une élaboration littéraire 
à des fins éducative et apologétique, destinée à 
mettre en récit le monde musulman, qu’il prétend 
avoir entièrement parcouru, d’ouest en est. Partant 
d’un point géographique non précisé et à une date 
indéterminée, son récit suit une progression linéaire. 
Il se rendit d’Almería à Grenade, puis franchit le 
détroit de Gibraltar pour atteindre Ceuta. Il gagna 
ensuite Marrakech, Fès, Tlemcen, Oran, Alger, Tunis, 
Tripoli, Alexandrie et Le Caire. Puis, il séjourna dans 
les lieux saints de l’Islam, à La Mecque, Médine et 
Jérusalem. Après un séjour en Syrie, il poursuivit son 
périple jusqu’en Anatolie, en Perse et en Iraq. Son 
récit s’achève à Bagdad, à une date, là encore, non 
précisée. Son voyage de retour, en revanche, n’est pas 
décrit. Chaque pays fait l’objet d’une description sté-
réotypée : monuments célèbres, qualités, productions 
commerciales, beauté de sa nature, bonté des habi-
tants. Comme toute riḥla, le récit d’Ibn al-Ṣabbāḥ est 
un voyage en quête de savoir (riḥla fī ṭalab al-‘ilm), qui 
lui a permis d’acquérir, outre un savoir religieux, tout 
un bagage littéraire qui apparaît dans son œuvre, de 
même que la langue arabe dont il se sert pour écrire. 
Il fait allusion, mais sans trop insister, aux études 
et aux savants, qu’il a rencontrés dans chaque ville. 
Pratiquant les visites pieuses (ziyārāt), il mentionne 
les mausolées des prophètes, des compagnons du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Ḥaŷŷ ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Aṣbaḥī al-Andalusī, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traducción anotada al español del manuscrito unicum núm. 2295 de la Biblioteca Nacional de Túnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 185

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

un plan épistémologique, qu’Ibn al-Ṣabbāḥ offre un 
témoignage intéressant sur le passage d’un savoir oral 
à une culture écrite, qui devait avoir une influence 
sur la perte progressive de la licence d’enseigner 
(ijāza) comme reconnaissance du savoir parmi les 
communautés mudéjares, comme en atteste son 
absence étonnante dans un ouvrage de ce type. 
L’importation d’ouvrages était devenue le principal 
véhicule de transmission, remplaçant une pratique 
orale qui était difficile à acquérir. Cependant, ce 
livre montre que la culture mudéjare n’était pas faite 
que de disparition et de repli. Les mudéjars étaient 
plus actifs et mobiles que leur situation juridique 
ne l’aurait laissé entendre, ce récit montrant même 
que certains d’entre eux pouvaient circuler dans le 
monde islamique dans son ensemble. Si les routes 
de pèlerinage et de commerce convergeaient dans 
les principaux centres de l’Islam, comme Le Caire 
et Alexandrie, et dans les villes de Fès, de Tlemcen 
et de Tunis, le périple pouvait s’étendre jusqu’à 
ses confins, où de nouveaux centres s’affirmaient 
sous l’égide d’empires émergents, tels que Bursa 
sous les Ottomans, Tabriz sous les Kara Konyulu et 
Samarcande et Boukhara sous les Timourides. Les 
contacts directs avec ces centres orientaux, parfois 
très éloignés de l’Espagne, montre que la transmis-
sion du savoir n’était pas cantonnée à l’Occident 
musulman comme on l’a souvent avancé. Un aspect, 
peut-être plus surprenant encore, n’est pas relevé 
dans l’étude introductive. On aurait pu penser que la 
situation juridique des mudéjars impliquait l’efface-
ment et l’oubli des temps héroïques des conquêtes. Il 
n’en est rien. Par-delà l’enseignement religieux, la riḥla 
d’Ibn al-Sabbāḥ visait à faire revivre l’héritage de ses 
ancêtres bédouins, les Banū al-Sabbāḥ, et la mémoire 
de leur rôle lors de la conquête d’al-Andalus. Cette 
sédentarité survivante, que constituait la minorité 
mudéjare, n’avait pas d’autres discours que celui de 
la bédouinité du royaume fondateur de Ḥimyar, dont 
elle se réclamait au même titre que les souverains de 
l’Occident musulman de son temps. Les Nasrides 
et les monarques du Maghreb sont invariablement 
présentés comme les derniers descendants des 
rois de Ḥimyar. Dans un contexte de « réarmement 
moral », pour reprendre l’expression d’Emmanuel 
Sivan (4), c’est manifestement les origines bédouines 
que cette riḥla cherchait à revivifier aux côtés de la 
science sacrée (‘ilm). Ces tribus authentiques, assure-
t-il, vaincront à la fin des temps. 

(4)  E. Sivan, L’Islam et la croisade. Idéologie et propagande dans 
les réactions musulmanes aux croisades, Paris, Maisonneuve et 
Larose, 1968.

systématiquement les témoignages qu’il rapporte sur 
des citations coraniques et sur des hadiths, n’hésitant 
pas à en proposer une explication afin de la rendre 
plus intelligible à son public. Il recueille également 
des histoires (qiṣaṣ) des prophètes, ainsi que des 
anecdotes pieuses et populaires, qu’il souhaite trans-
mettre à son auditoire. Dans la tradition de la collecte 
des merveilles (‘ajā’ib), il décrit les curiosités de la 
terre et rapporte un répertoire ethnographique de 
coutumes et modes de vie, illustrant la diversité des 
peuples de l’Islam. Au Maghreb, il signale les vertus 
guerrières des Banū Hilāl et exalte leur piété. Il relève 
également les différences linguistiques, en relevant 
notamment l’importance de la langue persane dans 
l’Orient islamique. Il évoque ainsi des oulémas qui 
chantent et récitent des vers en persan, accompagnés 
de mélodies andalouses qui racontaient la disgrâce 
d’al-Andalus. Cependant, tout au long de son périple, 
il manifeste un attachement viscéral au sunnisme, en 
condamnant systématiquement les autres courants 
religieux musulmans, en les accusant d’innovation 
(bid‘a). Sa description de la Perse, présentée comme 
un foyer d’hérésie, est ainsi volontairement limitée 
au prétexte qu’on n’y vénère pas les compagnons du 
Prophète. Dans ce vaste tableau du monde musul-
man qu’il décrit, il évoque l’extrême morcellement 
des entités politiques de son temps, ainsi que le 
passage du califat – dont la ruine de Bagdad et de 
Marrakech illustre l’effondrement – à la multiplica-
tion des royaumes. Pourtant, la conscience de l’unité 
demeure. L’Islam est présenté comme un monde à 
deux pôles : Fès est la capitale de l’Occident comme 
Le Caire l’est de l’Orient. De même, si l’affrontement 
avec la chrétienté est omniprésent, notamment à 
travers la description des puissantes murailles de 
Jérusalem, de Játiva ou d’Oran, et si la domination 
commerciale des Latins est directement évoquée 
à Beyrouth, Damas et Alexandrie, la mention des 
succès ottomans sur les Byzantins permet de susciter 
des espoirs de revanche aux musulmans vivant dans 
la péninsule Ibérique. Tamerlan, dont Ibn al-Ṣabbāḥ 
exalte la puissance de l’armée et la pureté doctrinale 
des nombreux oulémas de Samarcande et Boukhara 
qui le soutiennent, incarne tout particulièrement la 
gloire retrouvée de l’Islam. 

Ce travail vient enrichir le champ des études 
mudéjares et élargit la littérature disponible sur les 
riḥla-s, ouvrant d’intéressantes perspectives. L’étude 
philologique menée par l’A. tend à confirmer l’image 
des mudéjars comme celle d’une minorité « décul�-
turée » (J.-P. Molénat), menacée par la perte de la 
langue arabe, indissociable de la religion musulmane, 
sous ses formes orale et écrite, et de la connaissance 
des territoires de l’Islam. On pourrait rajouter, sur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Ḥaŷŷ ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Aṣbaḥī al-Andalusī, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traducción anotada al español del manuscrito unicum núm. 2295 de la Biblioteca Nacional de Túnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 186

VI. Codicologie, édition et traduction de textes

figurer dans l’étude introductive. Enfin, pour mieux 
cerner la manière dont a été mis en récit le monde 
musulman dans cet ouvrage, il faudrait étudier ses 
liens avec le traité géographique de Mas‘ūdī, dont il 
a eu connaissance de manière directe ou indirecte, 
à travers celui d’al-Zuhrī, puisque l’A. relève, à de 
nombreuses reprises dans les notes de bas de page, 
de notables ressemblances avec ces textes antérieurs 
dans les descriptions d’Ibn al-Ṣabbāḥ.

Yann Dejugnat 
Université Bordeaux Montaigne 

UMR 8607 - Ausonius

Par ailleurs, l’A. évoque l’intérêt qu’il y aurait à 
comparer ce récit de voyage mudéjar avec les riḥla-s 
précédentes, notamment celles d’Abū Ḥāmid al-
Gharnāṭī, Ibn Jubayr et Ibn Baṭṭūṭa. Il relève des 
coïncidences entre les descriptions réalisées par 
ces voyageurs, sans que cela indique clairement, 
précise-t-il, une consultation leurs œuvres. Un tel 
travail reste donc à mener pour tenter de préciser 
les éventuelles spécificités de cette riḥla mudéjare 
dont le contexte de production aurait mérité d’être 
davantage développé afin de mieux saisir les enjeux 
des discours qu’elles portent. Une synthèse sur la 
situation sociale et culturelle des communautés 
mudéjares du royaume de Valence aurait mérité de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Antonio Constan-Nava (ed.): Al-Ḥaŷŷ ‘Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Aṣbaḥī al-Andalusī, Libro del origen de los sucesos y recuerdo de los virtuosos : estudio
general y traducción anotada al español del manuscrito unicum núm. 2295 de la Biblioteca Nacional de Túnez, recensé par Yann Dejugnat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

