| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Rachida CHiH, David JORDAN,

Stefan REICHMUTH (eds.)

The Presence of the Prophet in Early Modern
and Contemporary Islam.

Vol. 2 Heirs of the Prophet: Authority and Power

Leyde-Boston, Brill (Handbook of Oriental
Studies. Section 1 The Near and Middle East,
159/2), 2022, 504 p., ISBN: 9789004466746

Mots-clés: islam, prophétisme, culte, sacré, autorité
Keywords: Islam, prophetism, cult, sacred, authority

L'ouvrage dirigé par Rachida Chih, David Jordan
et Stefan Reichmuth est le second volume d’'une
série intitulée The Presence of the Prophet in Early
Modern and Contemporary Islam. Les seize contri-
butions, treize en anglais, deux en frangais et une
en arabe (avec un résumé en anglais), sont le fruit
d’une coopération franco-germanique financée par la
Deutsche Forschungsgemeinschatf (DFG) et 'Agence
Nationale de la Recherche (ANR). Un site internet a
été dédié au projet, https:/prophet.hypotheses.org.
Pendant quatre ans (2017-2021), des chercheurs et
chercheuses rattachés a des centres de différents éta-
blissements, notamment la Ruhr University Bochum
et I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales,
ont organisé des ateliers, séminaires ou colloques
et adressé des travaux a des revues, notamment les
Archives de sciences sociales des religions et Trivium.

Le plan couvre une période qui sétend du milieu
du xve© siecle au début du xxi€ siecle. Il est articulé au-
tour de trois phases ol sont imbriquées la trame poli-
tico-religieuse du monde majoritairement musulman,
I'histoire sociale des musulmans, et I'histoire intellec-
tuelle et doctrinale. L'introduction générale, signée
par les trois responsables du volume, vise a mettre
en évidence la temporalité propre des croyances ou
pratiques relatives a la figure de Muhammad; elle
offre une vue synthétique de chaque contexte dans
lequel les objets étudiés sont inscrits, du Maghreb
au monde indien. Les contributions sont systémati-
quement accompagnées d’'une indication des sources
utilisées et d'une orientation bibliographique. Il n'y a
pas de conclusion. En revanche, le volume comporte
un index des noms de personnes, de lieux, de titres
et de notions (p. 475-504).

La sélection des contributions n‘obéit pas au
choix d’'une unité disciplinaire et méthodologique.
Chaque spécialiste fait valoir des compétences spéci-
fiquesetunangle d'analyse. Les sources sont centrées
sur la production prescriptive des « learned religious
circles » (savants musulmans, maitres de confréries

soufies) ou sont davantage orientées vers les expres-
sionsdu vécureligieuxlié ala « popular piety » (p. 15).
L'axe problématique est déterminé par la présentation

de Muhammad, prophéete de I'islam, comme modéle

d’émulation, porteur d’'une lumiere nouvelle pour
I'humanité, ressort de mobilisation, jusqu’a devenir le

point central de la « Création » pour certains musul-
mans. La figure muhammadienne, ses contours et les

maniéres de s’y référer se transforment en fonction

des lieux et du temps. Elle est une ressource utilisée

par lesresponsables des différents régimes, et par leurs

opposants, pour légitimer leur place, leur fonction,
leur action. Le discours sur Muhammad sert aussi a

définir ce qui est congu comme une orthodoxie et,
dans le cadre de contentieux, les plus intransigeants

considerent que les conceptions erronées relevent de

la « corruption » de la religion.

Les spécialistes sollicités pour ce volume
donnent a voir une variété de supports a la parole
ou au geste de révérence, sinon de vénération, a
l'égard de Muhammad. Divers objets servent une
dévotion particuliére, au point que le terme de
reliques est employé: « mantle of honor » (p. 25),
«banner of the Prophet » (p.26), «sword », dents,
cheveux, sandales, empreintes de pas ou de genoux
(par exemple celle qui renvoie a I'évocation d’'un
passage de Muhammad en Sénégambie ajoutée aux
récits du « voyage nocturne », p. 97) et tombe. Cette
abondance déléments tangibles conduit Gottfried
Hagen a faire écho aux remarques de Carl Ernst, a la
suite d’Henry Corbin: «a rigorous doctrine of divine
transcendence creates a need in the community for
amore approachable, palpable intermediary figure »
(p- 29). Bien qu’abordée dans certains séminaires
du projet collectif, la thématique des images n'est
qu'effleurée dansle volume, par exemple pour signaler
les lieux dans lesquels Muhammad est supposé avoir
vécu, afin de les reproduire (p. 96). Les récits, selon
différents genres littéraires, constituent la matiére
principale. Une place particuliére est accordée a la
Quasidat al-Burda de Busiri (m. v. 1296), reprise par
Muhammad Tabadkani (m. 1486), I'un des textes les
plus populaires dans 'empire ottoman. Il sert a exalter
une fonction thaumaturgique a partir du réemploi du
manteau du propheéte de l'islam dans un sens différent
de celui du poéme attribué a Ka'b b. Zuhayr identifié
comme une légende tardive a caractere étiologique
(p. 29-30). Clest ce type de représentation que combat
Muhammadb. ‘Abd al-Wahhab ala fin duxvii® siecle
(p.71), alors quau méme moment la référence est
utilisée en contexte chinois (p. 98). Elle est ensuite
reprise par diverses personnalités, dans des contextes
différents, ainsi par le shaykh Abdessalam Yassine

| BCAI 37 =4

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

(p. 385) ce qui, de ce point de vue, le distingue des
courants salafistes et wahhabites.

Le mawlid, mevlid, mevlit, meviud ou la célébra-
tion du jour de la naissance du prophete de I'islam
est un point focal de plusieurs des études propo-
sées dans le volume. Par décret, le sultan Murad lI
instaure une féte chomée officielle en 1588. La pra-
tique est ainsi inscrite dans la « pietas Ottomanica »
[Gottfried Hagen, p. 21-22] avant d'étre la cible
d’attaques récurrentes et vigoureuses de la part du
courant wahhabite, et au-dela. Dans les années qui
accompagnent la proclamation de 'Albanie comme
Etat, cette méme pratique contribue a former une
«Islamic national litterature » et a diffuser une langue
albanaise [Gianfranco Bria, p. 268 et p. 276-277] par
les traductions (en caracteres arabes, puis latins)
du célébre poeme de Siileyman Celebi (1351-1422)
ayant pour objet la célébration de la naissance de
Muhammad. Mais les formes de cette piété sunnite
associées a des caractéristiques albanaises sont
ensuite attaquées par les tenants du communisme
porteur d'un athéisme répressif. Et si, a partir des an-
nées 1990, des autorités politiques et administratives
albanaises tentent d’associer cette pratique a une
dimension politique de fraternité nationale, elle est
considérée comme une « corruption » par lesimams
et savants religieux ayant suivi un enseignement en
Arabie saoudite ou en Syrie, et elle est mise a distance
par les bektachis qui promeuvent d'autres formes de
piété. Parallélement, cependant, cette célébration est
un marqueur de «réveil » religieux dans I'lrak des
années 1970 [David Jordan, p. 332].

Ces références et pratiques évolutives, qui
ne font pas I'unanimité parmi les musulmans,
conduisent a s'interroger sur les traits du sujet ainsi
valorisé. Suivant le locuteur ou le croyant-pratiquant
musulman, le prophéte auquel il se réfere est tendu
entre deux poéles: 'un humain, l'autre surhumain. Lun
des enjeux doctrinaux est celui de I'interprétation de
la notion de ‘isma, une infaillibilité qui implique un
certain rapport au péché, a l'erreur ou a l'affliction
et la potentialité discutée d'une action d'intercession.
Depuis le xii€ siecle, le courant sunnite prévalent
est celui du placement de Muhammad au-dessus
de la commune condition humaine. Lécole soufie
d’lbn ‘Arabi (1165-1241) voit en lui un homme doué
de perfection qui exerce le role de point de suture
entre le Créateur et sa création. A un degré plus ou
moins élaboré, cette conception est diffusée durant
la période ottomane. Dans une remarquable analyse
du Mukhtasar sirat al-rasil [« Abrégé de la vie de
I'Envoyé »], Martin Riexinger montre que le projet de
Muhammad b. ‘Abd al-Wahhab (1703-1792) consiste
a s’y opposer: il entreprend de déconstruire la

croyance en une préexistence du prophéte de l'islam
comme lumiere divine précédant toute création; il
accorde une place centrale a la gissat al-ghardniq,
«the story of the cranes », autrement dit les « satanic
verses » [ce qui conduit les autorités saoudiennes
a ajouter une note infrapaginale, dans les récentes
éditions, pour contester le savant sur ce point, p. 45
et p. 65], mais il ne se prononce pas explicitement sur
certains récits rapportés par Ibn Hisham (m. v. 833),
dont celui de la purification du coeur de Muhammad.

Les miracles liés au prophéte de l'islam, leur
nombre, leurs qualités, leur nature, leurs effets, la
maniere de les évoquer, ne font pas l'objet d'un trai-
tement spécifique. Ils sont évoqués en passant, ainsi
la « division de la Lune », ou le mi‘'raj lui-méme relié a
la croyance a un Jugement dernier et a des éléments
centraux de la priére rituelle. L'accent est davantage
porté vers la spiritualité du prophéte de l'islam ou
vers son role de réformateur politique et social. Dans
I'Egypte des années 1920, Rashid Rida (1865-1935) en
fait un «ideal religious and social reformer » qui lui
permet d’attaquer des « unreflected beliefs and social
practices » [Florian Zemmin, p. 361], mais sans fixer
de criterium permettant de distinguer entre «reli-
gion » et « superstition ». Etabli en Russie soviétique,
le marxiste Bandali Saliba Jawzi (1871-1942), natif de
Jérusalem et baptisé dans lacommunauté orthodoxe,
rédige a la méme époque un essai en arabe qui vise
a montrer que la geste muhammadienne était une
«réforme sociale en faveur de l'oppression », impen-
sée comme telle par son principal auteur qui se
présenta comme « messager de Dieu » et percut la
réalité « sous un épais voile de religion », et subvertie
des I'établissement de la premiere dynastie [Renaud
Soler, p. 220,236,239]. Dans I'lrak de Saddam Hussein,
les baathistes associent le charisme de Muhammad
ason role dans le champ de la production législative,
de l'organisation de 'administration et de I'exercice
du pouvoir, ils en font le porteur de la libération et
de l'égalité des conditions contre le tribalisme, le
racisme, le féodalisme, le régionalisme et l'arriéra-
tion. Dans la Turquie de Recep Tayyip Erdogan qui,
sur ce point, se situe dans une certaine continuité
avec la tendance kemaliste, I'accent est placé sur la
dimension humaine de la figure de Muhammad, un
«model rational and moral republican citizen » et un
«absolute moral example » [Dilek Sarmis, p. 249 et
p. 259], par opposition aux représentations portées
par les « hypocritical devotees ». Cependant, a coté
de la « pacifying figure » (p. 265), celle du « conqué-
rant », pourtant présente dans des manuels scolaires,
est ignorée.

Le volet de la guidance, dont le traitement parait
le plus délicat au début du xxi€ siecle, est celui de

BCAI 37

2e

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'usage légitimé de la contrainte et de la violence.
Stefan Reichmuth dresse un tableau des mobilisa-
tions, révolutions ou révoltes, conduites au nom de

I'islam, qui traversent le dernier quart du xviie siecle

et la premiere moitié du xix€ siécle, depuis les cotes

ouest-africaines jusqu’aux confins chinois. Aux

marges des trois grands empires eurasiatiques en dé-
clin, des leaders musulmans entreprennent d'établir
une autorité selon leur conception du modele mu-
hammadien: « In the case of Sidi al-Mukhtar al-Kunti,
‘Uthman b. Fodiye in West Africa, and Sayyid Ahmad

Shahid in northern India they [vocational visions]

became part of the leaders’ own narrative of their
divine call to leadership and struggle. » (p. 103).
Martin Riexinger, a l'inverse de son confrére, met
davantage l'accent sur les continuités que sur les

aspects novateurs de ces mouvements: Muhammad

b. ‘Abd al-Wahhab « central to his prophethood was

the institutionalisation of jihad and the hadd punish-
ments, two devices which the believers are enjoined

to apply for the punishment of the obstinate or for
forcing them to repent » (p. 67). Christoph Giinther
saisit le dossier de la critique par de nombreux
«Sunni scholars » des usages faits du hadith par les

responsables de I « Etat islamique » «as a source of
authority and legitimation for Jihadi-Salafi thought
and action » (p. 449): d’un coté, la valorisation de la

miséricorde, de la bonté, de la patience; de l'autre, la

force, une conception intransigeante de la justice, un

tempérament belliqueux. Il affirme avec raison que

«many quotations come from canonical collections,
but some have weak chains of transmission or are

selectively shortened and combined to support the

Istamic State’s cause » (p. 461), par exemple le hadith

selon lequel tout musulman qui meurt sans avoir été

lié par un serment d'obéissance décede comme un

«pagan » (p. 463). Il ne précise cependant pas que

leurs opposants, dans les institutions musulmanes

officielles, ont aussi recours a cette méme méthode

de combinaison sélective des « dits ».

Dans létude qu'il consacre au jihad afghan
conduit contre le régime communiste et I'armée
soviétique pendant toute la décennie 1980, Jan-Peter
Hartung montre comment la maniere d'évoquer le
prophéte de l'islam permet, parmi d'autres facteurs,
de distinguer deux catégories de combattants, les
«Islamists » et les « Frontier Deobandis » (p. 420).
Deux chefs de guerre représentent le premier
groupe, davantage issu des milieux urbains scolari-
sés, Gulbuddin Hikmatyar (n. 1947) et Ahmad Shah
Mas‘ad (m. 2001), I'un et l'autre prénent la « Islamic
revolution » et I’ « establishment of the government
of divine justice », ils font du prophéte de I'islam un
modele de chef militaire et politique en référence

au moment médinois. Le second est incarné par
Jalal al-Din Hagqgani (m. 2018) et s'inscrit davantage
dans des milieux ruraux. Entre les deux, Hartung
situe une figure telle que Muhammad Yanus Khalis
(m. 2006). Tous puisent dans les dits et gestes attri-
bués a Muhammad, une matiere destinée a justifier
I'emploi ou non de certaines armes, le choix ou non
de certaines stratégies militaires, 'adhésion ou non
a telle type d‘alliance en fonction des liens tribaux,
la défense ou non d’«established forms of Muslim
religiosity » (p. 424), ainsi que différentes maniéres
de rendre la «justice », ou de se référer a des figures
éminentes de la mémoire afghane.

Le caracteére sacralisé, donc intouchable, de
la figure muhammadienne est abordé dans deux
chapitres. L'un et l'autre concernent le Pakistan,
situé «among 15 countries across the globe where
blasphemy laws are enforced » (p.293). Les deux
études ne se suivent pas dans le volume, or les
interprétations sont complémentaires et les accents
parfois divergents. Alix Philippon expose la concep-
tion spécifique de «l'amour du Prophete » ou du
«régime du Prophete » développés par les barelvis.
Jamal Malik utilise I'expression de «sunnatisation
of lifeworlds » (p. 307 et p.315). Il ne passe pas
sous silence la dimension religieuse, portée par une
tendance antilibérale dominante, avec des prolonge-
ments immédiatement violents, comme le montre le
lynchage a mort de l‘étudiant Mashal Khan en 2017
au motif qu'il a tenu des propos blasphématoires,
mais il insiste sur les motivations sociales et les enjeux
politiques du renforcement du caracteére coercitif de
I'Etat. Ce faisant, il ne précise pas les critéres par les-
quels il définit « a very orthodox and rigorist religious
ideology » (p. 396). Tout en prenant soin d’indiquer
la différence des motifs qui ont impliqué I'adoption
de nouvelles mesures (p. 296 et p. 300-301), il fait
remonter I'histoire de la disposition juridique visant
ainterdire d’attaquer les religions a la « colonial rule »
(p- 294), mais sans la rattacher a une partie de I'héri-
tage juridico-religieux musulman. Le document inti-
tulé Objectives Resolution (1949), intégré a toutes les
constitutions du Pakistan, a fixé un choix de régime
non ambigu, contrairement a ce qu'écrit Jamal Malik
(p- 297 et p. 315): la source du pouvoir est placée en
Dieu, selon une lecture islamique spécifique de ce
rapport. Les rares parlementaires a avoir voté contre
ne s’y sont pas trompés.

C'est dans ce cadre politico-religieux que sont
disqualifiés puis réprimés les ahmadis, que les inéga-
lités juridiques entre musulmans et non-musulmans
s'accroissent, qu’une législation anti-blasphéme est
renforcée, sans empécher la croissance des affronte-
ments entre musulmans et hindous, entre sunnites

BCAI 37

23

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et chiites, entre barelvis et deobandis. De ce fait, les
acteurs politiques qui souhaitent sinon abolir, du
moins atténuer certaines regles adoptées au nom
de l'islam, se trouvent doublement impuissants face
a des courants religieux qui réclament davantage
d’intransigeance. En pointe dans ce combat, les res-
ponsables du Tehreek-e Labbaik Pakistan (TLP), qui
recrutent leurs militants dans la mouvance barelvie,
ont pris fait et cause pour l'assassin du gouverneur
Salman Taseer. Condamné pour meurtre et exécuté
en 2016, le « hero » Mumtaz Qadri, est aussi devenu
un «martyr » et sa tombe un lieu de pelerinage. lls
ne sont ni des déclassés sociaux, ni des ignorants reli-
gieux, en tout cas ni plus ni moins que les deobandis
ou les «wahhabis » qu'ils considérent comme leurs
premiers opposants. lls ne réclament pas I'adoption
d’'une nouvelle loi en matiere de blasphéme, mais
sa stricte application (p. 402 et p. 408). Cette loi est
devenue le marqueur par lequel des musulmans
affirment appliquer «the sharia » et l'expression
de l'indépendance face a des velléités étrangeres,
notamment états-uniennes illustrées par des « US
policymakers » qui tachent de promouvoir a « mode-
rate Islam » (p. 409) jamais défini.

Des représentations de Muhammad découlent,
en partie, différentes maniéres de fixer un rapport a
sa descendance. Les sultans ottomans maintiennent
un écart entre la dévotion officielle et leur légitimité,
leur conception de la gouvernance, et leur produc
tion législative [Gottfried Hagen, p. 36]. Dans le
sous-continent indien, afin de surmonter une ten-
sion sunnito-chiite émergente, le soufi hanafite Mir
Dard (m. 1785), explore une Tariga Muhammadiyya
Khalisa [« Voie muhammadienne pure »] qui vise
combiner la doctrine de la siydda, entendue comme
la « blood affiliation with the Prophet » et I'imamat
chiite. Pour ce faire, il part du respect commun ac-
cordé a la descendance du propheéte de I'islam. Mais
le role attribué a ‘Ali en matiere de connaissance et
la these selon laquelle la siydda a prolongé I'imamat
jusqu’a son propre pere, suscitent de virulentes oppo-
sitions contre Mir Dard, en particulier dans les milieux
nagshbandis. La conception pronée par Wali Allah
(m. 1762), qui puise dans la méme tradition sunnite
afin de démontrer que I'école shiite est batil [« erro-
née, fausse, vide »] depuis son origine rencontre un
écho plus important [Soraya Khodamoradi, p. 162].

Au Maghreb, la littérature généalogique est déve-
loppée a partir du xv© siécle. Les dynasties saadienne
et alaouite en font un instrument d’appui a leur
autorité, de méme que les dirigeants de confréries
soufies, a l'instar de la Qadiriyya-Budshishiyya. Mais
le nom lui-méme ne suffit pas. Parallélement a cette
inscription généalogique, les savants religieux, soufis

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ou non, développent une Tariga Muhammadiyya
destinée a légitimer l'exercice de l'autorité. Dans
Minhaj al-nabawi, traduit en plusieurs langues, le
shaykh Abdessalam Yassine (m.2012), lopposant
le plus en vue de la monarchie marocaine, expose
dix principes en lien avec ce « Muhammadan Path »
[Rachida Chih, p. 376]. Mohamed Tozy y discerne une
synthése originale denseignements soufis et d’idées
politiques et religieuses empruntées aux Fréres
musulmans égyptiens, ce que confirme Rachida Chih
en rappelant que le fondateur du mouvement al-‘Adl
wa-l-lhsan s’inscrit dans la continuité du combat
mené par le soufi Muhammad al-Kattani (1873-1910)
face a deux sultans successifs, tout en définissant
Hasan al-Banna comme le porteur de la mission de
tajdid al-din [«renouvellement de la religion »] au
x1ve siecle de I'hégire. Elle précise qu'il y a une forme
de transfert partiel de cette qualité vers le shaykh
lui-méme par ses disciples (p. 387).

Dans l'lrak de la fin du xx¢ siécle, les «Senior
party members » du parti Ba'th ont l'obligation
d’étudier « the Qur'an and the sunna of the Prophet »
(p- 339) dans des institutions officielles, un « cultural
repertoire » (p. 343) et un imaginaire — sacralisé —
de conquéte qui n‘équivaut certes pas a changer la
nature du régime de subordination des autorités
religieuses aux autorités politiques, mais qui a néan-
moins des implications concrétes: en établissant un
lien généalogique avec Muhammad, I'année de la
tentative d’invasion d’une partie de I'lran, « Saddam
cleary relied on the old Islamic tradition of Sharifism
to legitimise himself, but he did more than that as
he inscribed his person into the tradition and asso-
ciated himself essentially with it as the Prophetic
descendant par excellence » [David Jordan, p. 325].
Cette entreprise est prolongée, dans le contexte de
I'embargo imposé par les Etats-Unis et leurs alliés
(1993-2003) qui suit une nouvelle guerre du Golfe,
avec des références a ‘All, a Husayn et méme a Dieu,
par analogie, puisquen 2002 un document officiel
évoque les « Saddam’s ninety-nine beautiful names »
(p- 338). Rien n'est cependant dit de la maniére dont
la condamnation et l'exécution du chef de I'Etat ira-
kien a été percue par ceux qui ont adhéré au culte de
sa personne. Une décennie plus tard, dans l'espace
syro-irakien, les «ideologues » de I'«Islamic State »
témoignent de leur souci d’inscrire Aba Bakr al-
Baghdadidans ce lignage [Christoph Giinther, p. 457].
Et ce souci d’établir a « caliphate in accordance with
the Prophetic way » les conduit, en sus, a faire valoir
les connaissances religieuses de Abii Bakr al-Baghdadi.

En amont de ces usages est posée la question
des modalités de vérification de l'appartenance au
lignage. C'est au x© siecle que des juristes musulmans

BCAI 37

24

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

donnent une valeur légale a la Nigabat al-ashraf
[«Syndicat des porteurs d’honneur » i.e. des des-
cendants de Muhammad]. Au siecle suivant, Abl
I-Hasan al-Mawardi (m. 1058) fixe le cadre dans
lequel il est possible de penser politiquement cette
institution qui, par la suite, et notamment sous les
Mamelouks, semble prendre une importance au
Machrek. Au Maghreb, les juristes malikites ne lui
accordent qu’une attention marginale. Ce sont les
généalogistes et les historiographes qui signalent
que plusieurs des normes fixées par Mawardi sont
reprises et adaptées de maniere tardive au contexte
local [Jaafar Ben El Haj Soulami, p. 139]. Les nom-
breux mésusages, selon les autorités, conduisent a des
tentatives de normalisation et de réorganisation sous
la dynastie alaouite. En Egypte, la Nigabat al-ashraf
est relancée sous I'égide de I'Etat en 1991. Catherine
Mayeur-Jaouen en détaille le fonctionnement, elle
croise les récits linéaires de ceux qui la supportent,
elle suit pas a pas des musulmans dans leur démarche
d'obtention d’'une attestation de généalogie, cor-
respondant a 1% de ceux et celles qui pourraient
y prétendre selon les responsables de l'institution.
Elle tresse les liens étroits, mais non exclusifs, entre
cheikhs soufis et ashrdf, elle met en exergue le role
de la confrérie Rifd'iyya, et signale la contestation
croissante des milieux salafistes. Elle montre qu'une
fois identifié comme tel, le sharif ne peut revendiquer
aucun privilege, mais que I'honneur de porter le
nasab du prophete de l'islam est un motif de fierté
(p. 193) et oblige «a étre un exemple (qudwa) »,
qu'il contribue a la reconnaissance d’'une notabilité
familiale attachée a un lieu (p. 203), qu'il favorise la
possibilité d’appartenir a un cercle fermé et influent
le cas échéant.

Dans différentes sociétés sous autorité musul-
mane, une réactivation de la science du hadith
est perceptible dés la fin du xvne siecle (p. 88-89),
focalisée sur la typologie des modes de transmission.
C'est également vers cette période que remontent
les généalogies dont se servent des musulmans
aujourd’hui pour justifier leur appartenance a la
famille prophétique: au-dela des certificats de nais-
sance et de mariage des impétrants au Syndicat des
ashrdf, 'une des pieces-clefs qui fait foi est la copie
d’'un arbre généalogique datant du xix¢ siecle ou
de I'époque ottomane (p. 195), sur lequel il semble
guaucun travail de critique historique complet ne
soit effectué. Or, dans I'ensemble du volume, I'enjeu
del'insertion dans les sciences humaines, et tout par-
ticulierement de I'histoire, du corpus qui sert de fon-
dement a I'établissement de la ‘agida [« doctrine »]
musulmane, n‘apparait que de maniére secondaire.
Sinon ponctuellement [Renaud Soler, p.211-212;

p. 224], rien n'est dit de la production des orienta-
listes du xix© et de la premiére moitié du xx¢ siécle
et de l'influence de leurs travaux sur la maniere de
revisiter les sources classiques de I'islam.

Les débats relatifs a I'historicité ou non de figures
qualifiées de prophétiques, a commencer par Adam
et Nah (p. 46-47), ou ceux concernant la datation
des sources, particulierement vifs dans la premiére
moitié du xx¢ siécle, ne sont pas abordés. La problé-
matique particuliere de la distinction, ou non, entre
« période mecquoise » et « période médinoise », ne
donne lieu qu'a de bréves mentions (ex. p. 51-55;
p. 228). Dans le chapitre sur les manuels turcs, une
ambiguité est maintenue au sujet de la définition
des termes « historicity » ou « historical knowledge ».
Le contenu des travaux de Muhammad Hamidullah
(1980-2002), dont l'influence en Turquie est souli-
gnée a juste titre, n'est pas interrogé (p. 263). Or la
marginalisation de chercheurs turcs engagés dans
un travail de critique historique du Hadith, lancé
en amont du colloque et des ateliers sur la «sira »
(signalés p. 264), est une illustration de la difficulté
a établir un rapport a I'histoire affranchi de présup-
posés déterminés par un sacré intouchable. Dans
le chapitre sur le milieu d’al-Manar, I'usage des
catégories « modernism » et « modernists » doit
étre discuté, car il conduit a des contresens. Ce qu’a
écrit Rashid Rida ne reléve pas d’'une « positivist
approach to the life and mission of the Prophet »
(p. 11), d'un «modernist understanding of Islam »
(p. 350), car il na nullement reconnu « the primacy
of modernity » (p. 363 et p. 365). Florian Zemmin a,
certes, raison de souligner la portée de son essai inti-
tulé al-Wahy al-muhammadi (1933). Mais, prisonnier
de sa lecture asadienne consistant a définir I'islam
comme une « discursive tradition » (p. 364), il ignore
le désaccord entre ‘Abduh et Rida au sujet du statut
du texte coranique (p. 359), et il évacue les combats
conduits par Rida contre ses coreligionnaires libé-
raux. La distinction qu'il propose entre une «secular
perspective » et la « perspective of a believer », le
conduit a passer sous silence le choix anti-moderne
de Rid3, a savoir le refus sans appel de faire passer
les sources religieuses, et d'abord le Coran, au tamis
des sciences humaines (Rashid Rida, « ;ted! s »
[« Commentaire (coranique) du Manar »], Le Caire,
Dar al-Manar, 1367 (h), vol. lll, p. 259).

La modernité politique, économique et scienti-
fique marque une rupture face a laquelle les réponses
musulmanes ont été et restent variables. Il s'agit d'un
enjeu historiographique essentiel et tous les contri-
buteurs ou contributrices de ce volume ne se situent
visiblement pas sur la méme ligne. Certains recourent
a des expressions telles que « true religion » (p. 255)

BCAI 37 25 |

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

ou «true Islam » (p.353; p. 355) en maintenant,
consciemment ou non, une indéfinition autour de
ces catégories, quand la plupart des autres se gardent
bien de les employer. Il faut dire que les discours
ou pratiques musulmanes qu'ils et elles analysent
sont parfois précisément celles qui sont considérées
comme a la marge de l'islam, voire a I'extérieur, par
des personnalités musulmanes que leurs confreres
et consceurs étudient.

En conclusion, le résultat de cette entreprise
collective s’avere étre d'une trés grande richesse, il
ouvre des perspectives et suscite des débats qui
meéritent d'étre poursuivis avec sérénité.

Dominique Avon

Directeur d'Etudes, EPHE, PSL
GSRL (UMR 8582)

Directeur de I'lISMM

BCAI 37 26

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

