
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 21

Rachida Chih, David Jordan,  
Stefan Reichmuth (eds.)  
The Presence of the Prophet in Early Modern 
and Contemporary Islam.  
Vol. 2 Heirs of the Prophet: Authority and Power

Leyde-Boston, Brill (Handbook of Oriental 
Studies. Section 1 The Near and Middle East, 
159/2), 2022, 504 p., ISBN : 9789004466746

Mots-clés :  islam, prophétisme, culte, sacré, autorité

Keywords:  Islam, prophetism, cult, sacred, authority 

L’ouvrage dirigé par Rachida Chih, David Jordan 
et Stefan Reichmuth est le second volume d’une 
série intitulée The Presence of the Prophet in Early 
Modern and Contemporary Islam. Les seize contri-
butions, treize en anglais, deux en français et une 
en arabe (avec un résumé en anglais), sont le fruit 
d’une coopération franco-germanique financée par la 
Deutsche Forschungsgemeinschatf (DFG) et l’Agence 
Nationale de la Recherche (ANR). Un site internet a 
été dédié au projet, https:/prophet.hypotheses.org. 
Pendant quatre ans (2017-2021), des chercheurs et 
chercheuses rattachés à des centres de différents éta-
blissements, notamment la Ruhr University Bochum 
et l’École des Hautes Études en Sciences Sociales, 
ont organisé des ateliers, séminaires ou colloques 
et adressé des travaux à des revues, notamment les 
Archives de sciences sociales des religions et Trivium.

Le plan couvre une période qui s’étend du milieu 
du xve siècle au début du xxie siècle. Il est articulé au-
tour de trois phases où sont imbriquées la trame poli-
tico-religieuse du monde majoritairement musulman, 
l’histoire sociale des musulmans, et l’histoire intellec-
tuelle et doctrinale. L’introduction générale, signée 
par les trois responsables du volume, vise à mettre 
en évidence la temporalité propre des croyances ou 
pratiques relatives à la figure de Muḥammad ; elle 
offre une vue synthétique de chaque contexte dans 
lequel les objets étudiés sont inscrits, du Maghreb 
au monde indien. Les contributions sont systémati-
quement accompagnées d’une indication des sources 
utilisées et d’une orientation bibliographique. Il n’y a 
pas de conclusion. En revanche, le volume comporte 
un index des noms de personnes, de lieux, de titres 
et de notions (p. 475-504).

La sélection des contributions n’obéit pas au 
choix d’une unité disciplinaire et méthodologique. 
Chaque spécialiste fait valoir des compétences spéci-
fiques et un angle d’analyse. Les sources sont centrées 
sur la production prescriptive des « learned religious 
circles » (savants musulmans, maîtres de confréries 

soufies) ou sont davantage orientées vers les expres-
sions du vécu religieux lié à la « popular piety » (p. 15). 
L’axe problématique est déterminé par la présentation 
de Muḥammad, prophète de l’islam, comme modèle 
d’émulation, porteur d’une lumière nouvelle pour 
l’humanité, ressort de mobilisation, jusqu’à devenir le 
point central de la « Création » pour certains musul-
mans. La figure muhammadienne, ses contours et les 
manières de s’y référer se transforment en fonction 
des lieux et du temps. Elle est une ressource utilisée 
par les responsables des différents régimes, et par leurs 
opposants, pour légitimer leur place, leur fonction, 
leur action. Le discours sur Muḥammad sert aussi à 
définir ce qui est conçu comme une orthodoxie et, 
dans le cadre de contentieux, les plus intransigeants 
considèrent que les conceptions erronées relèvent de 
la « corruption » de la religion.

Les spécialistes sollicités pour ce volume 
donnent à voir une variété de supports à la parole 
ou au geste de révérence, sinon de vénération, à 
l’égard de Muḥammad. Divers objets servent une 
dévotion particulière, au point que le terme de 
reliques est employé : « mantle of honor » (p. 25), 
« banner of the Prophet » (p. 26), « sword », dents, 
cheveux, sandales, empreintes de pas ou de genoux 
(par exemple celle qui renvoie à l’évocation d’un 
passage de Muḥammad en Sénégambie ajoutée aux 
récits du « voyage nocturne », p. 97) et tombe. Cette 
abondance d’éléments tangibles conduit Gottfried 
Hagen à faire écho aux remarques de Carl Ernst, à la 
suite d’Henry Corbin : « a rigorous doctrine of divine 
transcendence creates a need in the community for 
a more approachable, palpable intermediary figure » 
(p. 29). Bien qu’abordée dans certains séminaires 
du projet collectif, la thématique des images n’est 
qu’effleurée dans le volume, par exemple pour signaler 
les lieux dans lesquels Muḥammad est supposé avoir 
vécu, afin de les reproduire (p. 96). Les récits, selon 
différents genres littéraires, constituent la matière 
principale. Une place particulière est accordée à la 
Qaṣīdat al-Burda de Būṣīrī (m. v. 1296), reprise par 
Muḥammad Tabādkānī (m. 1486), l’un des textes les 
plus populaires dans l’empire ottoman. Il sert à exalter 
une fonction thaumaturgique à partir du réemploi du 
manteau du prophète de l’islam dans un sens différent 
de celui du poème attribué à Ka‘b b. Zuhayr identifié 
comme une légende tardive à caractère étiologique 
(p. 29-30). C’est ce type de représentation que combat 
Muḥammad b. ‘Abd al-Wahhāb à la fin du xviiie siècle 
(p. 71), alors qu’au même moment la référence est 
utilisée en contexte chinois (p. 98). Elle est ensuite 
reprise par diverses personnalités, dans des contextes 
différents, ainsi par le shaykh Abdessalam Yassine 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 22

(p. 385) ce qui, de ce point de vue, le distingue des 
courants salafistes et wahhabites.

Le mawlid, mevlid, mevlit, mevlud ou la célébra-
tion du jour de la naissance du prophète de l’islam 
est un point focal de plusieurs des études propo-
sées dans le volume. Par décret, le sultan Murād III 
instaure une fête chômée officielle en 1588. La pra-
tique est ainsi inscrite dans la « pietas Ottomanica » 
[Gottfried Hagen, p. 21-22] avant d’être la cible 
d’attaques récurrentes et vigoureuses de la part du 
courant wahhabite, et au-delà. Dans les années qui 
accompagnent la proclamation de l’Albanie comme 
État, cette même pratique contribue à former une 
« Islamic national litterature » et à diffuser une langue 
albanaise [Gianfranco Bria, p. 268 et p. 276-277] par 
les traductions (en caractères arabes, puis latins) 
du célèbre poème de Süleymān Çelebi (1351-1422) 
ayant pour objet la célébration de la naissance de 
Muḥammad. Mais les formes de cette piété sunnite 
associées à des caractéristiques albanaises sont 
ensuite attaquées par les tenants du communisme 
porteur d’un athéisme répressif. Et si, à partir des an-
nées 1990, des autorités politiques et administratives 
albanaises tentent d’associer cette pratique à une 
dimension politique de fraternité nationale, elle est 
considérée comme une « corruption » par les imams 
et savants religieux ayant suivi un enseignement en 
Arabie saoudite ou en Syrie, et elle est mise à distance 
par les bektachis qui promeuvent d’autres formes de 
piété. Parallèlement, cependant, cette célébration est 
un marqueur de « réveil » religieux dans l’Irak des 
années 1970 [David Jordan, p. 332].

Ces références et pratiques évolutives, qui 
ne font pas l’unanimité parmi les musulmans, 
conduisent à s’interroger sur les traits du sujet ainsi 
valorisé. Suivant le locuteur ou le croyant-pratiquant 
musulman, le prophète auquel il se réfère est tendu 
entre deux pôles : l’un humain, l’autre surhumain. L’un 
des enjeux doctrinaux est celui de l’interprétation de 
la notion de ‘iṣma, une infaillibilité qui implique un 
certain rapport au péché, à l’erreur ou à l’affliction 
et la potentialité discutée d’une action d’intercession. 
Depuis le xiie siècle, le courant sunnite prévalent 
est celui du placement de Muḥammad au-dessus 
de la commune condition humaine. L’école soufie 
d’Ibn ‘Arabī (1165-1241) voit en lui un homme doué 
de perfection qui exerce le rôle de point de suture 
entre le Créateur et sa création. À un degré plus ou 
moins élaboré, cette conception est diffusée durant 
la période ottomane. Dans une remarquable analyse 
du Mukhtaṣar sīrat al-rasūl [« Abrégé de la vie de 
l’Envoyé »], Martin Riexinger montre que le projet de 
Muḥammad b. ‘Abd al-Wahhāb (1703-1792) consiste 
à s’y opposer : il entreprend de déconstruire la 

croyance en une préexistence du prophète de l’islam 
comme lumière divine précédant toute création ; il 
accorde une place centrale à la qiṣṣat al-gharāniq, 
« the story of the cranes », autrement dit les « satanic 
verses » [ce qui conduit les autorités saoudiennes 
à ajouter une note infrapaginale, dans les récentes 
éditions, pour contester le savant sur ce point, p. 45 
et p. 65], mais il ne se prononce pas explicitement sur 
certains récits rapportés par Ibn Hishām (m. v. 833), 
dont celui de la purification du cœur de Muḥammad.

Les miracles liés au prophète de l’islam, leur 
nombre, leurs qualités, leur nature, leurs effets, la 
manière de les évoquer, ne font pas l’objet d’un trai-
tement spécifique. Ils sont évoqués en passant, ainsi 
la « division de la Lune », ou le mi‘rāj lui-même relié à 
la croyance à un Jugement dernier et à des éléments 
centraux de la prière rituelle. L’accent est davantage 
porté vers la spiritualité du prophète de l’islam ou 
vers son rôle de réformateur politique et social. Dans 
l’Égypte des années 1920, Rashīd Riḍā (1865-1935) en 
fait un « ideal religious and social reformer » qui lui 
permet d’attaquer des « unreflected beliefs and social 
practices » [Florian Zemmin, p. 361], mais sans fixer 
de criterium permettant de distinguer entre « reli-
gion » et « superstition ». Établi en Russie soviétique, 
le marxiste Bandalī Șalībā Jawzī (1871-1942), natif de 
Jérusalem et baptisé dans la communauté orthodoxe, 
rédige à la même époque un essai en arabe qui vise 
à montrer que la geste muhammadienne était une 
« réforme sociale en faveur de l’oppression », impen-
sée comme telle par son principal auteur qui se 
présenta comme « messager de Dieu » et perçut la 
réalité « sous un épais voile de religion », et subvertie 
dès l’établissement de la première dynastie [Renaud 
Soler, p. 220, 236, 239]. Dans l’Irak de Saddam Hussein, 
les baathistes associent le charisme de Muḥammad 
à son rôle dans le champ de la production législative, 
de l’organisation de l’administration et de l’exercice 
du pouvoir, ils en font le porteur de la libération et 
de l’égalité des conditions contre le tribalisme, le 
racisme, le féodalisme, le régionalisme et l’arriéra-
tion. Dans la Turquie de Recep Tayyip Erdogan qui, 
sur ce point, se situe dans une certaine continuité 
avec la tendance kemaliste, l’accent est placé sur la 
dimension humaine de la figure de Muḥammad, un 
« model rational and moral republican citizen » et un 
« absolute moral example » [Dilek Sarmis, p. 249 et 
p. 259], par opposition aux représentations portées 
par les « hypocritical devotees ». Cependant, à côté 
de la « pacifying figure » (p. 265), celle du « conqué-
rant », pourtant présente dans des manuels scolaires, 
est ignorée.

Le volet de la guidance, dont le traitement paraît 
le plus délicat au début du xxie siècle, est celui de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 23

l’usage légitimé de la contrainte et de la violence. 
Stefan Reichmuth dresse un tableau des mobilisa-
tions, révolutions ou révoltes, conduites au nom de 
l’islam, qui traversent le dernier quart du xviiie siècle 
et la première moitié du xixe siècle, depuis les côtes 
ouest-africaines jusqu’aux confins chinois. Aux 
marges des trois grands empires eurasiatiques en dé-
clin, des leaders musulmans entreprennent d’établir 
une autorité selon leur conception du modèle mu-
hammadien : « In the case of Sīdī al-Mukhtār al-Kuntī, 
‘Uthmān b. Fōdiye in West Africa, and Sayyid Aḥmad 
Shahīd in northern India they [vocational visions] 
became part of the leaders’ own narrative of their 
divine call to leadership and struggle. » (p. 103). 
Martin Riexinger, à l’inverse de son confrère, met 
davantage l’accent sur les continuités que sur les 
aspects novateurs de ces mouvements : Muḥammad 
b. ‘Abd al-Wahhāb « central to his prophethood was 
the institutionalisation of jihād and the ḥadd punish-
ments, two devices which the believers are enjoined 
to apply for the punishment of the obstinate or for 
forcing them to repent » (p. 67). Christoph Günther 
saisit le dossier de la critique par de nombreux 
« Sunnī scholars » des usages faits du ḥadīth par les 
responsables de l’ « État islamique » « as a source of 
authority and legitimation for Jihādī-Salafī thought 
and action » (p. 449) : d’un côté, la valorisation de la 
miséricorde, de la bonté, de la patience ; de l’autre, la 
force, une conception intransigeante de la justice, un 
tempérament belliqueux. Il affirme avec raison que 
« many quotations come from canonical collections, 
but some have weak chains of transmission or are 
selectively shortened and combined to support the 
Istamic State’s cause » (p. 461), par exemple le ḥadīth 
selon lequel tout musulman qui meurt sans avoir été 
lié par un serment d’obéissance décède comme un 
« pagan » (p. 463). Il ne précise cependant pas que 
leurs opposants, dans les institutions musulmanes 
officielles, ont aussi recours à cette même méthode 
de combinaison sélective des « dits ».

Dans l’étude qu’il consacre au jihād afghan 
conduit contre le régime communiste et l’armée 
soviétique pendant toute la décennie 1980, Jan-Peter 
Hartung montre comment la manière d’évoquer le 
prophète de l’islam permet, parmi d’autres facteurs, 
de distinguer deux catégories de combattants, les 
« Islamists » et les « Frontier Deobandis » (p. 420). 
Deux chefs de guerre représentent le premier 
groupe, davantage issu des milieux urbains scolari-
sés, Gulbuddīn Ḥikmatyār (n. 1947) et Aḥmad Shāh 
Mas‘ūd (m. 2001), l’un et l’autre prônent la « Islamic 
revolution » et l’ « establishment of the government 
of divine justice », ils font du prophète de l’islam un 
modèle de chef militaire et politique en référence 

au moment médinois. Le second est incarné par 
Jalāl al-Dīn Ḥaqqānī (m. 2018) et s’inscrit davantage 
dans des milieux ruraux. Entre les deux, Hartung 
situe une figure telle que Muḥammad Yūnus Khālis 
(m. 2006). Tous puisent dans les dits et gestes attri-
bués à Muḥammad, une matière destinée à justifier 
l’emploi ou non de certaines armes, le choix ou non 
de certaines stratégies militaires, l’adhésion ou non 
à telle type d’alliance en fonction des liens tribaux, 
la défense ou non d’« established forms of Muslim 
religiosity » (p. 424), ainsi que différentes manières 
de rendre la « justice », ou de se référer à des figures 
éminentes de la mémoire afghane.

Le caractère sacralisé, donc intouchable, de 
la figure muhammadienne est abordé dans deux 
chapitres. L’un et l’autre concernent le Pakistan, 
situé « among 15 countries across the globe where 
blasphemy laws are enforced » (p. 293). Les deux 
études ne se suivent pas dans le volume, or les 
interprétations sont complémentaires et les accents 
parfois divergents. Alix Philippon expose la concep-
tion spécifique de « l’amour du Prophète » ou du 
« régime du Prophète » développés par les barelvis. 
Jamal Malik utilise l’expression de « sunnatisation 
of lifeworlds » (p. 307 et p. 315). Il ne passe pas 
sous silence la dimension religieuse, portée par une 
tendance antilibérale dominante, avec des prolonge-
ments immédiatement violents, comme le montre le 
lynchage à mort de l’étudiant Mashal Khan en 2017 
au motif qu’il a tenu des propos blasphématoires, 
mais il insiste sur les motivations sociales et les enjeux 
politiques du renforcement du caractère coercitif de 
l’État. Ce faisant, il ne précise pas les critères par les-
quels il définit « a very orthodox and rigorist religious 
ideology » (p. 396). Tout en prenant soin d’indiquer 
la différence des motifs qui ont impliqué l’adoption 
de nouvelles mesures (p. 296 et p. 300-301), il fait 
remonter l’histoire de la disposition juridique visant 
à interdire d’attaquer les religions à la « colonial rule » 
(p. 294), mais sans la rattacher à une partie de l’héri-
tage juridico-religieux musulman. Le document inti-
tulé Objectives Resolution (1949), intégré à toutes les 
constitutions du Pakistan, a fixé un choix de régime 
non ambigu, contrairement à ce qu’écrit Jamal Malik 
(p. 297 et p. 315) : la source du pouvoir est placée en 
Dieu, selon une lecture islamique spécifique de ce 
rapport. Les rares parlementaires à avoir voté contre 
ne s’y sont pas trompés.

C’est dans ce cadre politico-religieux que sont 
disqualifiés puis réprimés les ahmadis, que les inéga-
lités juridiques entre musulmans et non-musulmans 
s’accroissent, qu’une législation anti-blasphème est 
renforcée, sans empêcher la croissance des affronte-
ments entre musulmans et hindous, entre sunnites 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 24

et chiites, entre barelvis et deobandis. De ce fait, les 
acteurs politiques qui souhaitent sinon abolir, du 
moins atténuer certaines règles adoptées au nom 
de l’islam, se trouvent doublement impuissants face 
à des courants religieux qui réclament davantage 
d’intransigeance. En pointe dans ce combat, les res-
ponsables du Tehreek-e Labbaik Pakistan (TLP), qui 
recrutent leurs militants dans la mouvance barelvie, 
ont pris fait et cause pour l’assassin du gouverneur 
Salman Taseer. Condamné pour meurtre et exécuté 
en 2016, le « hero » Mumtaz Qadri, est aussi devenu 
un « martyr » et sa tombe un lieu de pèlerinage. Ils 
ne sont ni des déclassés sociaux, ni des ignorants reli-
gieux, en tout cas ni plus ni moins que les deobandis 
ou les « wahhabis » qu’ils considèrent comme leurs 
premiers opposants. Ils ne réclament pas l’adoption 
d’une nouvelle loi en matière de blasphème, mais 
sa stricte application (p. 402 et p. 408). Cette loi est 
devenue le marqueur par lequel des musulmans 
affirment appliquer « the sharī‘a » et l’expression 
de l’indépendance face à des velléités étrangères, 
notamment états-uniennes illustrées par des « US 
policymakers » qui tâchent de promouvoir a « mode-
rate Islam » (p. 409) jamais défini.

Des représentations de Muḥammad découlent, 
en partie, différentes manières de fixer un rapport à 
sa descendance. Les sultans ottomans maintiennent 
un écart entre la dévotion officielle et leur légitimité, 
leur conception de la gouvernance, et leur produc-
tion législative [Gottfried Hagen, p. 36]. Dans le 
sous-continent indien, afin de surmonter une ten-
sion sunnito-chiite émergente, le soufi hanafite Mīr 
Dard (m. 1785), explore une Ṭarīqa Muḥammadiyya 
Khālisa [« Voie muhammadienne pure »] qui vise 
combiner la doctrine de la siyāda, entendue comme 
la « blood affiliation with the Prophet » et l’imamat 
chiite. Pour ce faire, il part du respect commun ac-
cordé à la descendance du prophète de l’islam. Mais 
le rôle attribué à ‘Alī en matière de connaissance et 
la thèse selon laquelle la siyāda a prolongé l’imamat 
jusqu’à son propre père, suscitent de virulentes oppo-
sitions contre Mīr Dard, en particulier dans les milieux 
naqshbandis. La conception prônée par Walī Allāh 
(m. 1762), qui puise dans la même tradition sunnite 
afin de démontrer que l’école shiite est bātil [« erro-
née, fausse, vide »] depuis son origine rencontre un 
écho plus important [Soraya Khodamoradi, p. 162].

Au Maghreb, la littérature généalogique est déve-
loppée à partir du xve siècle. Les dynasties saadienne 
et alaouite en font un instrument d’appui à leur 
autorité, de même que les dirigeants de confréries 
soufies, à l’instar de la Qādiriyya-Būdshīshiyya. Mais 
le nom lui-même ne suffit pas. Parallèlement à cette 
inscription généalogique, les savants religieux, soufis 

ou non, développent une Ṭarīqa Muḥammadiyya 
destinée à légitimer l’exercice de l’autorité. Dans 
Minhāj al-nabawī, traduit en plusieurs langues, le 
shaykh Abdessalam Yassine (m. 2012), l’opposant 
le plus en vue de la monarchie marocaine, expose 
dix principes en lien avec ce « Muḥammadan Path » 
[Rachida Chih, p. 376]. Mohamed Tozy y discerne une 
synthèse originale d’enseignements soufis et d’idées 
politiques et religieuses empruntées aux Frères 
musulmans égyptiens, ce que confirme Rachida Chih 
en rappelant que le fondateur du mouvement al-‘Adl 
wa-l-Iḥsān s’inscrit dans la continuité du combat 
mené par le soufi Muḥammad al-Kattānī (1873-1910) 
face à deux sultans successifs, tout en définissant 
Ḥasan al-Bannā comme le porteur de la mission de 
tajdīd al-dīn [« renouvellement de la religion »] au 
xive siècle de l’hégire. Elle précise qu’il y a une forme 
de transfert partiel de cette qualité vers le shaykh 
lui-même par ses disciples (p. 387).

Dans l’Irak de la fin du xxe siècle, les « Senior 
party members » du parti Ba‘th ont l’obligation 
d’étudier « the Qur’ān and the sunna of the Prophet » 
(p. 339) dans des institutions officielles, un « cultural 
repertoire » (p. 343) et un imaginaire – sacralisé – 
de conquête qui n’équivaut certes pas à changer la 
nature du régime de subordination des autorités 
religieuses aux autorités politiques, mais qui a néan-
moins des implications concrètes : en établissant un 
lien généalogique avec Muḥammad, l’année de la 
tentative d’invasion d’une partie de l’Iran, « Șaddām 
cleary relied on the old Islamic tradition of Sharīfism 
to legitimise himself, but he did more than that as 
he inscribed his person into the tradition and asso-
ciated himself essentially with it as the Prophetic 
descendant par excellence » [David Jordan, p. 325]. 
Cette entreprise est prolongée, dans le contexte de 
l’embargo imposé par les États-Unis et leurs alliés 
(1993-2003) qui suit une nouvelle guerre du Golfe, 
avec des références à ‘Alī, à Ḥusayn et même à Dieu, 
par analogie, puisqu’en 2002 un document officiel 
évoque les « Șaddām’s ninety-nine beautiful names » 
(p. 338). Rien n’est cependant dit de la manière dont 
la condamnation et l’exécution du chef de l’État ira-
kien a été perçue par ceux qui ont adhéré au culte de 
sa personne. Une décennie plus tard, dans l’espace 
syro-irakien, les « ideologues » de l’« Islamic State » 
témoignent de leur souci d’inscrire Abū Bakr al-
Baghdādī dans ce lignage [Christoph Günther, p. 457]. 
Et ce souci d’établir a « caliphate in accordance with 
the Prophetic way » les conduit, en sus, à faire valoir 
les connaissances religieuses de Abū Bakr al-Baghdādī.

En amont de ces usages est posée la question 
des modalités de vérification de l’appartenance au 
lignage. C’est au xe siècle que des juristes musulmans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 25

donnent une valeur légale à la Niqābat al-ashrāf 
[« Syndicat des porteurs d’honneur » i.e. des des-
cendants de Muḥammad]. Au siècle suivant, Abū 
l-Ḥasan al-Mawārdī (m. 1058) fixe le cadre dans 
lequel il est possible de penser politiquement cette 
institution qui, par la suite, et notamment sous les 
Mamelouks, semble prendre une importance au 
Machrek. Au Maghreb, les juristes malikites ne lui 
accordent qu’une attention marginale. Ce sont les 
généalogistes et les historiographes qui signalent 
que plusieurs des normes fixées par Mawārdī sont 
reprises et adaptées de manière tardive au contexte 
local [Jaafar Ben El Haj Soulami, p. 139]. Les nom-
breux mésusages, selon les autorités, conduisent à des 
tentatives de normalisation et de réorganisation sous 
la dynastie alaouite. En Égypte, la Niqābat al-ashrāf 
est relancée sous l’égide de l’État en 1991. Catherine 
Mayeur-Jaouen en détaille le fonctionnement, elle 
croise les récits linéaires de ceux qui la supportent, 
elle suit pas à pas des musulmans dans leur démarche 
d’obtention d’une attestation de généalogie, cor-
respondant à 1 % de ceux et celles qui pourraient 
y prétendre selon les responsables de l’institution. 
Elle tresse les liens étroits, mais non exclusifs, entre 
cheikhs soufis et ashrāf, elle met en exergue le rôle 
de la confrérie Rifā‘iyya, et signale la contestation 
croissante des milieux salafistes. Elle montre qu’une 
fois identifié comme tel, le sharīf ne peut revendiquer 
aucun privilège, mais que l’honneur de porter le 
nasab du prophète de l’islam est un motif de fierté 
(p. 193) et oblige « à être un exemple (qudwa) », 
qu’il contribue à la reconnaissance d’une notabilité 
familiale attachée à un lieu (p. 203), qu’il favorise la 
possibilité d’appartenir à un cercle fermé et influent 
le cas échéant.

Dans différentes sociétés sous autorité musul-
mane, une réactivation de la science du ḥadīth 
est perceptible dès la fin du xviie siècle (p. 88-89), 
focalisée sur la typologie des modes de transmission. 
C’est également vers cette période que remontent 
les généalogies dont se servent des musulmans 
aujourd’hui pour justifier leur appartenance à la 
famille prophétique : au-delà des certificats de nais-
sance et de mariage des impétrants au Syndicat des 
ashrāf, l’une des pièces-clefs qui fait foi est la copie 
d’un arbre généalogique datant du xixe siècle ou 
de l’époque ottomane (p. 195), sur lequel il semble 
qu’aucun travail de critique historique complet ne 
soit effectué. Or, dans l’ensemble du volume, l’enjeu 
de l’insertion dans les sciences humaines, et tout par-
ticulièrement de l’histoire, du corpus qui sert de fon-
dement à l’établissement de la ‘aqīda [« doctrine »] 
musulmane, n’apparaît que de manière secondaire. 
Sinon ponctuellement [Renaud Soler, p. 211-212 ; 

p. 224], rien n’est dit de la production des orienta-
listes du xixe et de la première moitié du xxe siècle 
et de l’influence de leurs travaux sur la manière de 
revisiter les sources classiques de l’islam.

Les débats relatifs à l’historicité ou non de figures 
qualifiées de prophétiques, à commencer par Ādam 
et Nūḥ (p. 46-47), ou ceux concernant la datation 
des sources, particulièrement vifs dans la première 
moitié du xxe siècle, ne sont pas abordés. La problé-
matique particulière de la distinction, ou non, entre 
« période mecquoise » et « période médinoise », ne 
donne lieu qu’à de brèves mentions (ex. p. 51-55 ; 
p. 228). Dans le chapitre sur les manuels turcs, une 
ambiguïté est maintenue au sujet de la définition 
des termes « historicity » ou « historical knowledge ». 
Le contenu des travaux de Muhammad Hamidullah 
(1980-2002), dont l’influence en Turquie est souli-
gnée à juste titre, n’est pas interrogé (p. 263). Or la 
marginalisation de chercheurs turcs engagés dans 
un travail de critique historique du Ḥadīth, lancé 
en amont du colloque et des ateliers sur la « sira » 
(signalés p. 264), est une illustration de la difficulté 
à établir un rapport à l’histoire affranchi de présup-
posés déterminés par un sacré intouchable. Dans 
le chapitre sur le milieu d’al-Manār, l’usage des 
catégories « modernism » et « modernists » doit 
être discuté, car il conduit à des contresens. Ce qu’a 
écrit Rashīd Riḍā ne relève pas d’une « positivist 
approach to the life and mission of the Prophet » 
(p. 11), d’un « modernist understanding of Islam » 
(p. 350), car il n’a nullement reconnu « the primacy 
of modernity » (p. 363 et p. 365). Florian Zemmin a, 
certes, raison de souligner la portée de son essai inti-
tulé al-Waḥy al-muḥammadī (1933). Mais, prisonnier 
de sa lecture asadienne consistant à définir l’islam 
comme une « discursive tradition » (p. 364), il ignore 
le désaccord entre ‘Abduh et Riḍā au sujet du statut 
du texte coranique (p. 359), et il évacue les combats 
conduits par Riḍā contre ses coreligionnaires libé-
raux. La distinction qu’il propose entre une « secular 
perspective » et la « perspective of a believer », le 
conduit à passer sous silence le choix anti-moderne 
de Riḍā, à savoir le refus sans appel de faire passer 
les sources religieuses, et d’abord le Coran, au tamis 
des sciences humaines (Rashīd Riḍā, « المنار  « تفسير 
[« Commentaire (coranique) du Manār »], Le Caire, 
Dār al-Manār, 1367 (h), vol. III, p. 259).

La modernité politique, économique et scienti-
fique marque une rupture face à laquelle les réponses 
musulmanes ont été et restent variables. Il s’agit d’un 
enjeu historiographique essentiel et tous les contri-
buteurs ou contributrices de ce volume ne se situent 
visiblement pas sur la même ligne. Certains recourent 
à des expressions telles que « true religion » (p. 255) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 26

ou « true Islam » (p. 353 ; p. 355) en maintenant, 
consciemment ou non, une indéfinition autour de 
ces catégories, quand la plupart des autres se gardent 
bien de les employer. Il faut dire que les discours 
ou pratiques musulmanes qu’ils et elles analysent 
sont parfois précisément celles qui sont considérées 
comme à la marge de l’islam, voire à l’extérieur, par 
des personnalités musulmanes que leurs confrères 
et consœurs étudient.

En conclusion, le résultat de cette entreprise 
collective s’avère être d’une très grande richesse, il 
ouvre des perspectives et suscite des débats qui 
méritent d’être poursuivis avec sérénité.

Dominique Avon 
Directeur d’Études, EPHE, PSL 

GSRL (UMR 8582) 
Directeur de l’IISMM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Rachida Chih, David Jordan, Stefan Reichmuth (eds.): The Presence of the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam. Vol. 2 Heirs of the Prophet:
Authority and Power, recensé par Dominique Avon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

