
	 BCAI 37	 170

V. Arts et archéologie

Iñigo Almela  
Arquitectura religiosa saadi y desarollo urbano 
(Marrakech, ss. xvi-xvii)

Grenade, Editorial Universidad de Granada, 
2021, 297 p., 147 fig., ISBN : 9788433868824

Mots clés :  architecture religieuse, urbanisme, 
Marrakech, Saadiens, monde ibéro-maghrébin.

Keywords:  Religious architecture, urbanism, 
Marrakech, Saadian dynasty, Western Islamic world.

Le contenu de ce livre, bien édité, vient d’une très 
sérieuse thèse soutenue à Grenade sous la direction 
du Professeur Antonio Almagro Gorbea. Il s’agit du 
fruit d’une mission liée à la Escuela de Estudios arabes 
de Grenade (EEA) dont les relevés, signés de l’auteur 
et de son directeur de thèse, illustrent l’ouvrage.

Ce livre nous incite d’abord à rendre hommage 
aux éditions de l’Université de Grenade (EUG) qui 
ne cessent de rendre accessibles bien des recherches 
de qualité. Ce joli volume in-8o est mis en page et 
imprimé avec le soin coutumier apporté à la col-
lection Arquitectura, urbanismo y restauracion où il 
prend place.

Un des apports essentiels de l’ouvrage est sa 
très riche illustration graphique. Elle atteste de 
l’apport documentaire du projet de recherche 
précité mené à Marrakech par l’excellente équipe 
implantée au « Carmen de los Minimos », voisin 
de la EEA. Ce laboratoire, développé par nos col-
lègues Antonio Almagro, Antonio Malpica et Julio 
Navarro, s’est affirmé un des ponants de l’archéologie 
ibéro-maghrébine. Après des premières recherches 
menées par Julio Navarro, s’est développé, sous la 
direction d’Antonio Almagro, le programme d’études 
architecturales saadiennes dont a bénéficié ce travail 
qui en publie les excellents relevés.

Ce parti graphique de l’étude fait toutefois 
regretter le choix du format, trop petit. En effet, 
l’échelle de reproduction qu’il induit rend impos-
sible, pour un archéologue, tout travail de fond, par 
exemple sur les coupes ou élévations proposées. 
Parallèlement, une partie des 147 « figures » du 
volumes sont des planches photographiques, images 
malheureusement parfois un peu « bouchées » 
comme, par exemple, les très utiles prises de vues de 
couvertures de charpente. Une table des figures au 
trait et des planches eût été utile, d’autant plus que 
le format rend difficile la lecture du pavé de légende 
qui marque l’origine du document. Mais ce ne sont 
là que des détails, défauts mineurs qui ne sauraient 
masquer le sérieux de cette thèse d’un architecte 

soucieux de la place des œuvres dans leur contexte 
urbanistique et de son évolution.

La très précise table des matières insérée en 
tête de l’ouvrage le confirme. Trois chapitres d’intro-
duction tentent un état de la question, qu’il s’agisse 
des recherches menées sur l’architecture marocaine, 
du cadre historique ou du rôle restauré de la ville 
de Marrakech, siège du pouvoir sous les Saadiens 
(p. 15-58). Le corps du livre est constitué des analyses 
des architectures relevées : mosquées, madrasa-s 
et zāwiya-s (p. 59-212). Les chapitres terminaux 
tentent, d’abord, de resituer l’apport de la dynastie 
saadienne à l’architecture puis, l’influence de deux 
édifices clés sur l’urbanisme de la ville (p. 213-274). 
Une conclusion, dite assez justement « reflexiones 
finales », achève l’ouvrage (p. 275-280).

Une longue bibliographie – fuentes y bibliografia – 
mérite d’être signalée (p. 281-297). Elle est dictée par 
un souci d’exhaustivité qui reste, sans doute, en partie 
illusoire. On peut douter du bien-fondé du parti 
adopté : sans doute, aurait-il mieux valu se limiter 
aux travaux concernant le sujet même de la thèse 
que l’auteur a utilisés et dont il peut, par un choix 
sélectif, attester l’utilité.

Les chapitres introductifs précités sont, à coup 
sûr, très utiles même si des affirmations trop péremp-
toires méritent d’être modérées. On s’étonne ainsi 
de l’affirmation exprimée sur la rareté des relevés 
effectués dans la première moitié du xxe siècle 
(p. 18). L’auteur a-t-il pu profiter des archives des 
Monuments historiques du Maroc ? Outre les 
nombreux relevés publiés, des premiers travaux 
d’Henri Basset et Henri Terrasse à ceux de Gaston 
Deverdun, Marrakech a compté parmi ses architectes 
patrimoniaux des chercheurs comme B. Maslow 
et G. Nolot, inspecteurs des Monuments historiques. 
Les archives nationales de Rabat sont, de plus, un 
fonds incomparable cependant que, pour B. Maslow, 
ses archives sont conservées et parfaitement invento-
riées à la Cité de l’architecture et du patrimoine à Paris, 
leur inventaire étant accessible par internet (1). Les 
Monuments historiques marocains ont par ailleurs 
dressé, autant que l’accès en était possible, les plans 
de maints édifices du pays. Dès lors, il est peut-être 
dommage que l’auteur ait omis parmi les « sources » 
citées les fonds d’archives graphiques.

Ce livre rend compte, comme on l’a dit, des tra-
vaux d’une mission grenadine à Marrakech ; ainsi les 
plans reproduits sont-ils signés de l’auteur et de son 
directeur, le professeur Antonio Almagro. Néanmoins, 
il aurait sans doute fallu préciser quels documents 

(1)  Le fond Maslow est accessible à https://archiwebture.
citedelarchitecture.fr/fonds/FRAPN02_MASBO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Iñigo Almela: Arquitectura religiosa saadi y desarollo urbano (Marrakech, ss. XVI-XVII), recensé par Michel Terrasse
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 171

V. Arts et archéologie

antécédents ont pu être retrouvés et exploités. On 
aimerait, ainsi, savoir si le plan de Marrakech publié 
page 34, qui évoque ceux de G. Deverdun, apporte 
des corrections innovantes ou pas.

On ne saurait bien sûr reprendre ici l’analyse de 
tous les monuments abordés. Nous nous bornerons 
donc à souligner l’apport d’un exemple de chaque 
type monumental analysé. Deux complexes liés à 
une grande mosquée – la mosquée Muwāssīn et la 
mosquée de Bāb Dukkāla (p. 59-134) – sont analysés 
en tenant compte de la complexité des programmes. 
Dans les deux cas, il est excellent de ne pas omettre 
les miḍā‘a, bains et annexes de l’édifice très justement 
resitués dans le tissu urbain dont ils modifient par-
fois les circulations. De nombreuses photographies 
illustrent l’analyse mais, là encore, l’indication des 
sources pour les documents anciens fait défaut. La 
figure 9 (p. 64), plan de l’ensemble Muwāssīn, résume 
bien l’effort de ce travail, comme il en va, de même, à 
la page 105 avec la figure 40 qui présente le complexe 
de Bāb Dukkāla. Mais, comme on l’a dit, une meil-
leure échelle eut été souhaitable pour découvrir, 
par exemple, le plan du bain annexe à la mosquée 
Muwāssīn. Les analyses de ces ouvrages n’en seront 
pas moins utiles au lecteur.

Il en va de même pour la section consacrée à la 
madrasa Ibn Yūsuf qui bénéficie d’une scrupuleuse 
analyse (p. 135-172). Il est dommage que l’auteur, 
pour les mosquées comme pour cette madrasa, n’ait 
pas eu le souci de resituer les monuments dans l’héri-
tage de l’architecture mérinide. De plus, architecte, 
Iñigo Almela n’est séduit ni par l’épigraphie ni par les 
décors des monuments. En revanche, fidèle au parti 
de sa thèse, il analyse très finement leur place dans 
le contexte urbain et leur rôle dans son évolution.

Une autre section est consacrée aux zāwiya-s et 
bien sûr à la Zāwiya Jazūlīya (p. 173-183). L’analyse, 
très précise, n’appelle aucun commentaire. Ce 
monument incontournable, comme l’ont montré 
plusieurs études, de la thèse de G. Deverdun à celle 
de M. Rhanaoui, atteste du développement au Maroc 
d’un nouveau type architectural déjà adopté dans 
maintes régions islamiques. La zāwiya médiévale 
maghrébine – une fondation aux portes de villes 
pour accueillir les voyageurs – devient, à l’époque 
moderne, autour du tombeau d’un saint personnage, 
un complexe prévu pour développer un pèlerinage. 
L’analyse qu’en donne cette thèse en démontre la 
qualité novatrice. Il en va de même dans cette section 
pour la zāwiya de Sīdī Yūsuf (p. 184-191) et pour 
celle de Sīdī Abū l-ʿAbbās (p. 192-212) où le regard 
d’architecte complète heureusement d’autres études 
comme celle de M. Rhanaoui. Le culte des saints 
avait enfin enrichi l’architecture marocaine et ce livre 

établit heureusement comment les complexes qu’il 
a suscités ont modifié les quartiers de Marrakech où 
ils se sont insérés.

Les sections suivantes concernent des « interven-
ciones en otros edificios » (p. 213-257) c’est-à-dire à la 
mosquée almohade de la Qaṣba, à Marrakech, et à la 
mosquée al-Qarawiyīn à Fès.

Pour la mosquée de Marrakech, Iñigo Almela 
se fonde sur un texte bien connu qui indique seu-
lement des travaux – réparations dues à la dynastie 
régnante sur un édifice antécédent – pour formuler 
une hypothèse qui semble bien aventureuse. On 
sait que les Almohades, vers la fin de leur époque, 
ont développé de nouveaux partis d’architecture 
religieuse liés à des ouvrages clés de l’Islam primitif. 
J’ai, moi-même, tenté de préciser comment des sou-
venirs abbassides étaient perceptibles à la grande 
mosquée almohade de Ribāṭ al-Fatḥ [Rabat], cepen-
dant que les mosquées portiques du Proche-Orient 
étaient sensibles parmi les sources d’inspiration de 
la mosquée de la Qaṣba de Marrakech. L’adaptation 
à une esthétique maghrébine est certaine, comme 
l’ont démontré H. Basset et H. Terrasse. Faut-il attri-
buer aux Saadiens le parti à cinq cours, comme le 
propose l’auteur ? L’analyse des arcs ne permet pas 
de le démontrer. Cette volonté des souverains déve-
loppeurs de l’architecture marocaine de s’inspirer de 
modèles califiens est apparue, par ailleurs, dès la fin 
du xiiie siècle à la grande mosquée de Fès Jdid, riche 
de souvenirs andalous. Elle a inspiré les mosquées de 
Marrakech mérinides ou saadiennes. Le regain d’inté-
rêt des Saadiens pour la cité du pouvoir de la Qaṣba 
califienne de Marrakech, affirmé par les « Tombeaux 
saadiens » (l’emplacement de la nécropole dynas-
tique) comme le palais du Badiʾ – abordé à son tour 
par A. Almagro (2) – est évident mais il ne saurait 
justifier en aucune manière l’hypothèse précitée de 
l’auteur à propos d’un édifice résolument almohade.

Ce recours à des modèles architecturaux anda-
lous a dès longtemps été mis en évidence à propos 
des pavillons saadiens implantés dans la cour de 
la mosquée al-Qarawiyīn de Fès qui évoquent, à 
coup sûr, ceux de la Cour des Lions de l’Alhambra 
de Grenade. Là encore, on aimerait savoir la part 
d’études antécédentes, pour ce cas la monographie 
d’H. Terrasse jugée, par ailleurs, très aboutie par l’au-
teur (p. 18). Si de très utiles documents sont publiés 
dans ce livre, quel est leur apport au regard des études 
antérieures ? Ce lien aux sources disponibles, reste là 
encore souhaitable.

(2)  Antonio Almagro, Arquitectura Sa’di : Marueccos 1554-1659, 
Madrid, CSIC, 2022, 597 p.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Iñigo Almela: Arquitectura religiosa saadi y desarollo urbano (Marrakech, ss. XVI-XVII), recensé par Michel Terrasse
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 172

V. Arts et archéologie

Cette lecture des études monumentales d’Iñigo 
Almela comme la prise en compte de la remarquable 
collection documentaire qui est une des richesses du 
livre, ne saurait toutefois nous faire oublier le choix 
fondamental de l’auteur, soucieux de marquer la part 
des programmes saadiens dans l’évolution du tissu 
urbain hérité de la ville médiévale. La renaissance 
du centre de la ville originelle en est l’élément le 
plus spectaculaire avec l’implantation de bâtisses 
nouvelles dans le quartier de la grande mosquée 
almoravide. Sous les Saadiens, Marrakech retrouve 
son rôle de siège du pouvoir mais on sent, avec ce livre, 
comment la politique de ses souverains intervient 

sur la ville à deux échelles. Elle revient sur la révision 
almohade de l’urbanisme hérité des Almoravides. 
Mais, parallèlement, chaque monument influe sur 
l’évolution du tissu urbain de son quartier.

Aux côtés de ses analyses architecturales, 
l’ouvrage d’Iñigo Almela a su aborder et illustrer les 
liens entre architecture et urbanisme. On doit lui en 
être reconnaissant : ce parti novateur est aux sources 
de l’intérêt de la thèse de doctorat dont ce livre est 
le reflet.

Michel Terrasse 
Institut méditerranéen

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Iñigo Almela: Arquitectura religiosa saadi y desarollo urbano (Marrakech, ss. XVI-XVII), recensé par Michel Terrasse
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

