
	 BCAI 37	 166

V. Arts et archéologie

Hasan-Uddin Khan,  
Kathryn Blair Moore (eds.)  
The Religious Architecture of Islam.  
Vol. I: Asia and Australia

Turnhout, Brepols, 2021, 488 p., 
ISBN : 9782503589350

Mots-clés :  architecture, Asie, mosquée, sanctuaire, 
madrasa

Keywords:  architecture, Asia, mosque, sanctuary, 
madrasa

Dans cet ouvrage, The Religious Architecture of 
Islam. Vol. I: Asia and Australia, Hasan-Uddin Khan 
et Kathryn Blair Moore publient un premier volume 
sur l’architecture religieuse en Asie et en Australie, 
respectant ainsi une division conventionnelle 
ouest-est du monde islamique. Le deuxième volume 
sera dédié à l’Europe, l’Afrique et les Amériques. 

Ce volume est constitué d’études rédigées par 
de nombreux spécialistes, vingt-neuf au total, sur 
488 pages, index et glossaire inclus, soulignant ainsi 
l’importance scientifique de l’ouvrage. Certes, l’objec-
tif est ardu, le sujet étant vaste et la géographie qui 
le concerne étendue et hétérogène, mais les auteurs 
ont adopté une organisation intelligente et utile à la 
compréhension. 

L’objectif scientifique de ce livre est de créer 
une nouvelle manière d’appréhender l’architecture 
religieuse dans le monde islamique, avec une lecture 
différente, unifiant le passé et le présent. Le lien, inex-
tricable, entre l’architecture et l’aspect religieux est 
également mis à l’honneur, ce qui permet l’émergence 
d’études inédites sur d’autres architectures que les 
mosquées, comme les mausolées, les tombes des saints, 
les khankah ou les écoles religieuses. Enfin, ces deux 
volumes présenteront, à terme, des territoires, très peu 
étudiés de ce point de vue, comme l’Europe orientale, 
l’Australie, l’Afrique orientale ou la Chine occidentale.

L’ouvrage se divise en quatre parties : une mise à 
jour des thématiques proposées ; l’analyse des monu-
ments d’Asie de l’ouest et d’Asie centrale ; l’analyse des 
monuments en Asie du sud-est et du sud ; l’analyse 
des nouvelles mosquées en Australie. 

La première partie est consacrée à une mise 
à jour des liens entre religion et monument, ainsi 
qu’entre monument-religion et contexte urbain. 
Heba Mostafa prend en considération les aspects 
anthropologiques liés à la vie et à la mort en les 
contextualisant dans les mosquées et les mausolées, 
en s’appuyant sur quelques exemples comme le 
Dôme du Rocher à Jérusalem.

Moins connue, la contextualisation du monu-
ment religieux dans la ville a été étudiée par Nezar 
Alsayyad et Ipek Türeli qui s’attachent, ainsi, à un 
aspect important de l’existence des monuments reli-
gieux en milieu urbain. L’historique initial des auteurs 
est très utile pour la compréhension du sujet et ses 
enjeux dans le monde musulman, depuis la conquête 
de l’Islam jusqu’à aujourd’hui. Le sous-chapitre où les 
auteurs analysent le rôle de la mosquée à la période 
des États-Nations est, également, très intéressant.

Le jardin lié à l’édifice religieux est un thème 
qu’aborde Fairchild Ruggles, en prenant différents 
exemples, de l’Espagne musulmane à l’Inde, en pas-
sant, bien entendu, par Damas, où les motifs décora-
tifs de la grande mosquée en sont un fort témoignage. 
Dans ce contexte, l’auteur ne prend pas seulement 
en considération l’élément architectural unique, mais 
le complexe religieux constitué de plusieurs édifices 
qui « tournent » autour du jardin. Les complexes 
funéraires sont présentés comme liens entre le ou les 
défunts et le paradis. Néanmoins, dans ses références 
bibliographiques, l’auteur omet quelques ouvrages 
de référence, en français par exemple (1). Imdat As 
propose une nouvelle lecture de la thématique de la 
décoration et des motifs géométriques dans un texte 
sur les effets bi-dimensionnels et tri-dimensionnels 
qui résultent des ornements sur les monuments 
en question, dont les muqarnas en sont l’élément 
principal. 

Cette première partie se conclut avec une 
contribution de Matthew Saba et Michael A. Toler 
sur les archives concernant l’étude de l’architecture 
religieuse islamique, de l’an 700 à l’époque moderne. 
Les auteurs prennent aussi en compte, dans le dernier 
sous-chapitre, les études d’archives et d’archivage 
menées ces dernières décennies. Au-delà de l’intérêt 
pour les archives, ce texte est aussi une étude de 
ce type de document ; les auteurs les classent en 
différentes catégories telles que archives gouverne-
mentales et non-gouvernementales, archives visuelles 
et multimédia, archives nationales, ou des époques 
coloniales etc.

La deuxième partie du volume constitue le cœur 
du sujet et présente dix-neuf articles portant sur des 
monuments, des dynasties ou des territoires. 

Abeer Hussam Eddin Allahham propose une 
étude large de la Mosquée de la Mecque où il décrit, 
depuis la fondation de l’édifice, tous les ajouts et les 
modifications incluant, même, les trois extensions 
contemporaines. Toujours dans le contexte des lieux 

(1)  Voir par exemple, Y. Porter, Palais et Jardin de Perse, Paris, 
Flammarion, 2002.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Hasan-Uddin Khan, Kathryn Blair Moore (eds.) : The Religious Architecture of Islam. Vol. I: Asia and Australia, recensé par Rocco Rante
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 167

V. Arts et archéologie

saints majeurs, Akel Ismail Kahera présente un texte 
sur l’histoire et le développement de la mosquée du 
prophète à Médine. 

De façon plus large et plus analytique, Kathryn 
Blair Moore s’intéresse au Dôme du Rocher, en pro-
posant une histoire du lieu à travers les siècles ; elle 
reprend les grandes études passées, tout en replaçant 
le monument, lui-même, dans un contexte architec-
tural plus large. 

Mattia Guidetti, dans un premier article, 
traite de la grande mosquée de Damas, depuis sa 
construction. Il en présente le programme décoratif 
et conclut avec un sous-chapitre sur le rôle social et 
religieux de ce complexe, toujours attentif aux liens 
passé-présent. Le même auteur consacre un second 
article sur les églises à l’époque du début de l’Islam. 
Auteur d’un ouvrage sur le sujet, publié en 2017 (2), 
Mattia Guidetti présente des photos d’archives et des 
croquis utiles à la compréhension des monuments, 
soulignant l’importance et la vitalité des commu-
nautés chrétiennes pendant ces périodes où l’Islam 
se développe. 

Les mosquées du début de l’Islam en Iran et en 
Asie Centrale sont étudiées par Mélanie Michailidis. 
L’auteure, avec quelques monuments de référence, 
expose cette longue histoire architecturale, qui lie, 
inévitablement, l’aspect religieux et le territoire. 
Elle propose des images rares dans les publications 
comme, par exemple, la façade de la mosquée Jurjir 
à Isfahan. Il est aussi à remarquer que la bibliographie 
est, non seulement, en langue anglaise, mais, aussi, 
française et russe.

Dans un contexte déjà plus détaillé, Matthew 
Saba consacre un article à l’architecture funéraire 
sous les Abbassides et leurs successeurs en Iraq, 
jusqu’en 1258. Après un sous-chapitre sur les sources, 
essentiel à la compréhension de ce vaste sujet, l’auteur 
s’attache aux vestiges archéologiques des lieux funé-
raires de cette époque, en publiant des clichés rares 
de monuments moins connus. 

Intéressant et original, l’article de Megan 
Boomer et Robert Ousterhout porte sur les diverses 
populations vivant, aux époques médiévales, autour 
du Haram al-Sharif. Les auteurs étudient différents 
passages de sources anciennes qui décrivent et men-
tionnent ce lieu saint, et ses monuments, dans leurs 
contextes historiques.

Après un saut de quelques siècles, Stéphanie 
Mulder s’intéresse à l’étude des mosquées sous 
les Ayyubides en prenant comme exemple trois 

(2)  M. Guidetti, In the Shadow of the Church. The Building of 
Mosques in Early Medieval Syria, Leiden, Brill, 2016 (Arts and 
Archaeology of the Islamic World, 8).

monuments majeurs : les mosquées al-Tawba et 
al-Jarrah à Damas et la madrasa al-Firdaws à Alep. 
Dans un deuxième article fort intéressant, mais plus 
général, l’auteure se penche sur les lieux saints au 
Proche-Orient. S. Mulder consacre, tout d’abord, une 
longue introduction à la vénération des saints dans 
l’Islam, nécessaire pour comprendre leur importance 
dans la société passée et présente ; elle étudie, ensuite, 
les vénérations des prophètes bibliques et les figures 
saintes chrétiennes et juives qu’elle lie inévitablement 
au culte et à la vénération du prophète et de sa famille 
dans la religion islamique. Enfin, elle conclut avec les 
vénérations pour les saints d’ordre mineur. Autour 
du même sujet, mais dans un contexte différent, 
Mélanie Michailidis consacre un deuxième article 
aux lieux saints en Iran et en Asie Centrale. De façon 
plus traditionnelle, elle décrit chronologiquement 
les monuments majeurs depuis le début de l’Islam.

Sheila Blair analyse de manière détaillée et minu-
tieuse les monuments religieux il-khanides, et post 
il-khanides, en proposant des comparaisons archi-
tecturales et décoratives entre mosquées, mausolées, 
khankah etc. À côté de monuments et de complexes 
déjà connus, l’auteure présente aussi des monuments 
moins connus, mais fort importants, comme la 
madrasa Imami à Isfahan ou bien la mosquée Ali Shah 
à Tabriz, ou la grande mosquée de Yazd.

De la même façon, Bernard O’Kane analyse 
chronologiquement l’architecture religieuse d’Asie 
Centrale sous les Timurides et leurs successeurs. 
Très bon connaisseur du sujet, l’auteur présente 
cette étude selon un point de vue plus large que les 
seules mosquées, et se focalise surtout sur des mau-
solées ou des complexes funéraires les plus connus, 
comme le Gur-e Mir, au moins connus comme le 
mausolée de Yassavi au Kazakhstan, mais, tous, très 
importants pour la communauté sufi. Il n’hésite pas à 
faire des comparaisons jusqu’à Kashgar ou au Turfan, 
poursuivant son parcours chronologique jusqu’au 
xviiie siècle. 

Les derniers chapitres de cette partie traitent 
de l’architecture religieuse des deux grands empires 
modernes, celui des Safavides et celui des Ottomans. 
L’empire moghol sera traité dans la partie suivante.

Farshid Emami résume l’architecture religieuse 
safavide en Iran. Il présente, en premier lieu, un para-
graphe sur les saints et les sanctuaires en proposant 
comme termes de réflexion le lien entre piété chiite et 
monument/décoration. Cela est bien mis en évidence 
dans l’étude menée sur le sanctuaire d’Harun-i Vilayat 
à Isfahan où, après avoir décrit le monument, il établit 
la relation entre les motifs décoratifs et le paradis. 
Toujours dans la même ville, la « plus sainte » à cette 
époque, l’auteur étudie un monument peu connu, la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Hasan-Uddin Khan, Kathryn Blair Moore (eds.) : The Religious Architecture of Islam. Vol. I: Asia and Australia, recensé par Rocco Rante
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 168

V. Arts et archéologie

Tawhidkhana, qui se trouve juste derrière la grande 
place d’Isfahan, la Maydan-e Shah (ou Maydan-e 
Naqsh-e Jahan), derrière le palais Ali Qapu pour être 
plus précis. Ce monument dodécagone était l’insti-
tution sufi de l’ensemble architectural de la place à 
l’époque safavide. À l’aide de la technologie moderne 
et des photos d’archives, l’auteur propose la reconstitu-
tion de la mosquée Shaykh Lutfullah dans son contexte 
urbain. Il continue son analyse en proposant également 
deux autres grands monuments, la mosquée du Shah 
sur la Maydan-e Shah et la mosquée du Vendredi, 
toujours dans l’objectif de lier le décor à la spiritualité.

Oya Pancaroǧlu analyse et résume l’architecture 
islamique de l’Anatolie médiévale, de 1150 à 1450, 
avant l’arrivée des Ottomans. Dans ce contexte très 
vaste, l’auteur structure l’étude en trois parties, l’une 
consacrée aux mosquées, une autre aux tombes et 
une dernière ayant pour objet les monuments avec 
de multiples fonctions. Le lecteur appréciera cette 
organisation puisque la compréhension générale en 
bénéficie. Dans les trois parties, l’auteur retrace l’his-
toire des monuments analysés et les contextualise 
ensuite selon le paradigme du culte de l’époque, lié, 
aussi, à l’aspect dynastique. 

Zeynep Yürekli consacre son article à des cas 
particuliers, trois sanctuaires sufi de la période otto-
mane : le tombeau d’Ibn Arabi à Damas, le tombeau 
de Rumi à Konya, le tombeau de Haji Bektash à 
Hacibektaş, en Turquie. Après une description des 
monuments, l’auteur analyse les aspects qui lient ces 
tombeaux à la société de l’époque. En effet, les sanc-
tuaires sufi étaient le lieu où les pèlerins, les disciples 
et d’autres acteurs de la société pouvaient débattre.

Ali Uzay Peker propose, ensuite, un chapitre 
dédié aux comparaisons entre les mosquées en partie 
décrites et analysées dans les chapitres précédents, 
aux époques pré-ottomane et ottomane. L’auteur 
soumet une vaste liste de monuments, ce qui lui 
laisse la possibilité d’avoir plusieurs thèmes de com-
paraison et de réflexion qui portent, essentiellement, 
sur l’aspect architectural. 

L’avant-dernier chapitre de cette partie traite 
de la construction de la mosquée d’État en Turquie : 
Kocatepe. Imdat As expose tout d’abord l’historique 
des faits, au xxe siècle. Puis, il s’attache à la descrip-
tion et à l’analyse de la forme de la mosquée, en la 
comparant à d’autres monuments.

Le dernier chapitre de cette partie concerne 
la multiplication du nombre des mosquées dans la 
péninsule Arabique et au Moyen-Orient à l’époque 
contemporaine. James Steele propose une analyse 
des monuments et de leur lien avec l’urbanisme, par 
le prisme des architectes qui ont conçu ces monu-
ments et non par celui des pouvoirs politiques. 

La troisième partie est consacrée exclusivement 
à l’Asie du sud et du sud-est, comme un ensemble 
homogène. Le premier chapitre, qui introduit le sujet 
et les analyses successives, est écrit par Alka Patel. 
L’auteure, forte de ses études et de ses publications 
précédentes, s’attache à une période très longue, de 
700 à 1690, riche historiquement et en monuments 
érigés. Alka Patel structure son article en deux par-
ties : de 700 à 1150 et de 1190 à 1690. L’auteure arrive 
ainsi à résumer ces presque dix siècles d’histoire 
d’architecture religieuse en proposant des exemples 
précis de monuments religieux caractéristiques, 
comme la mosquée d’Udegram, dans le Swat au 
Pakistan, présentée après les fouilles archéologiques, 
ou bien les mosquées érigées sous la domination 
ghuride en Inde du nord, jusqu’au plus spectaculaire 
des monuments de Jaunpur, la mosquée d’Atala, 
ou le complexe funéraire et religieux d’Ibrahim II 
Adil Shah à Bijapur en 1627. Enfin, l’auteure montre 
magistralement les liens, encore peu connus, entre 
les formes venues de l’Islam et celles de la culture 
indienne autochtone 

Laura E. Parodi poursuit cette chronologie et 
introduit l’architecture religieuse moghole. Là encore, 
pour ce vaste sujet, l’auteure organise son article en 
deux parties thématiques sur les mosquées congré-
gationnelles et sur les complexes funéraires. Bien que 
l’objectif soit ardu, elle présente de nombreux monu-
ments et des comparaisons pertinentes qui mettent 
en évidence les caractéristiques architecturales et 
décoratives des mosquées et des sanctuaires. Comme 
dans le chapitre précédent, l’auteure souligne le 
lien étroit entre architecture moghole et pratiques 
indo-musulmanes.

Kamil Khan Mumtaz analyse un cas particulier : 
la mosquée Badshahi à Lahore, déjà mentionnée par 
Laura E. Parodi. L’auteur s’attache, ici, à une descrip-
tion minutieuse du monument. Il présente, dans un 
deuxième article, l’architecture des sanctuaires sufis 
au Pakistan entre les xvie et xxe siècles. 

Toujours dans le contexte sud-est asiatique, 
Imran bin Tajudeen consacre son article aux élé-
ments vernaculaires et préislamiques des mosquées 
de Nusantara. L’auteur définit également un grand 
nombre de termes en raison de la faiblesse de la 
littérature savante sur ce sujet. Après avoir pris en 
considération certains monuments, il en décrit les 
éléments architecturaux, parfois en les analysant 
sur un temps long, comme dans le cas des minarets 
de Nusantara. La bibliographie proposée est remar-
quable et laisse au lecteur la possibilité d’approfondir 
le sujet.

La mosquée dans l’espace chinois est aussi un 
sujet complexe et peu connu. Nancy S. Steinhardt 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Hasan-Uddin Khan, Kathryn Blair Moore (eds.) : The Religious Architecture of Islam. Vol. I: Asia and Australia, recensé par Rocco Rante
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 169

V. Arts et archéologie

prend soin de le traiter à travers une analyse histo-
rique qui contextualise parfaitement la naissance et 
le développement de l’architecture islamique dans 
cette région d’Asie. Après avoir analysé deux mos-
quées des premiers temps, celles de Guangzhou et 
celle de Quanzhou, l’auteure présente neuf mosquées 
des périodes Tang et Song au nord de la Chine, puis 
d’autres monuments de la période mongole. Ensuite, 
elle décrit plusieurs mosquées plus importantes en 
Chine avec une chronologie qui va de la période 
mongole aux époques plus récentes. 

Le dernier chapitre de cette troisième partie est 
consacré à la fameuse mosquée de Xi’an. Après une 
présentation synthétique de la ville et de la région, 
Hasan-Uddin Khan analyse ce monument d’un point 
de vue architectural et historique. Il est admis que 
cette mosquée semble avoir été fondée sous les Tang 
(618-907), peut-être par des mercenaires étrangers 
précédemment employés par les Han. La mosquée 
actuelle, en revanche, a été fondée en 1392, sous la 
dynastie Ming. À cette époque, d’autres mosquées 
virent le jour au Yunnan, à Nanjing, au Guangdong 
et au Fujian. 

La dernière partie et le dernier chapitre de ce 
volume, sont consacrés aux mosquées contempo-
raines d’Australie. Tammy Gaber introduit le sujet 
en évoquant d’abord l’histoire des musulmans en 
Australie, dont les premiers furent les Makassar venus 
d’Indonésie au xviiie siècle. L’auteur analyse ensuite 
le programme d’organisation de ces monuments, le 
rapprochant d’une vision cosmique, d’identité, et 
présente ensuite les mosquées des villes principales.

Le volume respecte parfaitement l’objectif des 
auteurs. Le sujet abordé étant très vaste, il est bien 
évident que certains monuments n’ont pu être 
étudiés. Les auteurs ont su toutefois organiser les 
textes afin que les édifices majeurs soient traités. 
Du point de vue bibliographique, cependant, la 
littérature anglophone occupe presque la totalité 
des références, alors que des spécialistes français, 
allemands ou italiens ont écrits et publiés, dans leur 
langue, sur ces sujets.

Rocco Rante 
Archéologue, Musée du Louvre (Paris)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Hasan-Uddin Khan, Kathryn Blair Moore (eds.) : The Religious Architecture of Islam. Vol. I: Asia and Australia, recensé par Rocco Rante
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

