
	 BCAI 37	 154

V. Arts et archéologie

Mariam Rosser-Owen  
Articulating the Ḥijāba : Cultural Patronage 
and Political Legitimacy in al-Andalus,  
The ʿĀmirid Regency c. 970-1010 AD

Leyde-Boston, Brill, (Handbook of Oriental 
Studies. Section 1 The Near and Middle East, 
156), 2022, xxvi, 478 p., ISBN : 9789004469136

Mots-clés:  al-Andalus, légitimité, ʿĀmirides, ivoire 
(art de l’–)

Keywords:  al-Andalus, legitimacy, ʿĀmirides, ivory 
(art of–)

Dans ce très beau livre, superbement illustré, 
Mariam Rosser-Owen mène à bien une étude appro-
fondie d’une période de l’histoire de l’art fort mal 
connue, celle qui correspond au temps des ʿ Āmirides, 
brève dynastie fondée par al-Manṣūr (978-1002). 
L’ouvrage est issu d’une thèse soutenue en 2002 : ce 
retour tardif au manuscrit a permis à l’auteur d’élar-
gir les perspectives envisagées dans la thèse, mais 
aussi de prendre en compte les publications qui ont 
marqué le millénaire de la mort d’al-Manṣūr. Le but 
que s’est fixé M. Rosser-Owen est de comprendre 
de quelle manière al-Manṣūr et ses deux fils ont 
utilisé toute la gamme de la production artistique, 
depuis la construction d’une ville palatine jusqu’aux 
coffrets en ivoire, pour exprimer la légitimité de leur 
rôle politique, celui de régent du calife de Cordoue. 
Cette période de l’histoire de l’art a longtemps été 
négligée, sans aucun doute parce qu’elle se situe entre 
deux brillantes périodes de la production artistique 
d’al-Andalus, le califat omeyyade de Cordoue et le 
siècle des taifas. D’autre part, ce désintérêt pour la 
période ʿ āmiride tient à la figure même du fondateur 
de la dynastie, dont la seule image, ou presque, rete-
nue par l’historiographie est celle du tyran et du guer-
rier, qui mena cinquante-six campagnes militaires en 
une vingtaine d’années contre les royaumes du nord 
de la péninsule et qui fut le responsable de la purge 
opérée dans la bibliothèque des Omeyyades. Figure 
guerrière placée entre le brillant califat de Cordoue 
et les non moins brillantes cours des taifas qui culti-
vèrent les arts et les lettres, al-Manṣūr n’a jamais été 
associé à un moment particulier de l’histoire de l’art 
d’al-Andalus. Les productions artistiques qu’il a sus-
citées, dont la plus connue est l’agrandissement de 
la mosquée de Cordoue, ont été considérées comme 
une médiocre imitation du style califal. En s’atta-
chant à comprendre de quelle manière les ʿ Āmirides 
ont exprimé leur dignité et leur légitimité de hājib 
à travers la pierre, le marbre et l’ivoire, l’A. a mis en 

évidence un art ʿ āmiride qui, tout simplement, n’avait 
jamais été reconnu et n’existait pas dans l’histoire de 
l’art andalusí.

Les huit chapitres de l’ouvrage sont accompagnés 
d’annexes (dont un tableau des campagnes 
d’al-Manṣūr et des postes occupés par le hājib, un 
catalogue des inscriptions coraniques de la mosquée 
de Cordoue, ainsi qu’un catalogue des inscriptions 
sur les objets ʿāmirides) et d’une bibliographie qui 
constitue une riche base de références sur l’époque 
d’al-Manṣūr et de ses fils. S’il est toujours possible 
d’ajouter, çà et là, quelques publications sur des 
aspects mineurs du sujet, ainsi sur la bibliothèque 
des Omeyyades, il aurait fallu, en revanche, prendre 
en compte les travaux de Ángel Galán y Galindo 
sur les ivoires d’al-Andalus, à commencer par sa 
thèse, soutenue en 2002 et publiée en 2005 sous le 
titre Marfiles medievales del Islam (Cordoue, Caja 
Sur-Obra Social y Cultural).

Les trois premiers chapitres décrivent le système 
politique ʿāmiride : rappelant les étapes de la for-
mation de la dawla ʿāmiride (chap. 1), l’A. souligne 
l’importance du Maghreb dans la construction 

ʿāmiride, alors que l’historiographie, dominée par les 
questions ibériques, l’a souvent négligée. À la cour, la 
dawla ʿ āmiride adopta le cérémonial califal, ce qui lui 
permit de souligner le rôle officiel de hājib détenu par 
le représentant de la dynastie et elle utilisa aussi les 
outils de la diplomatie du califat omeyyade, cadeaux 
et mariages, créant ainsi de nouveaux liens de parenté 
de part et d’autre de la frontière ; de la même manière, 
la dawla ʿāmiride a entretenu des relations diploma-
tiques avec le Maghreb et les royaumes chrétiens 
péninsulaires, mais aussi avec Byzance, comme le 
firent les Omeyyades (chap. 2). Les ʿ Āmirides prirent 
soin de cultiver des relations étroites avec l’élite de 
Cordoue, indispensable à la reconnaissance de leur 
légitimité : ces liens étaient créés à l’occasion de ren-
contres poétiques qui se tenaient au palais, ce qui 
dément l’idée que la période était dépourvue d’une 
vie intellectuelle active (chap. 3).

L’architecture permit l’expression de la légitimité 
de la dawla ʿ āmiride au travers de deux constructions 
dans la capitale, l’agrandissement de la grande mos-
quée et la fondation de la ville palatine d’al-Madīna 
al-Zāhira : l’A. dresse l’état des lieux de nos connais-
sances sur la ville palatine fondée par al-Manṣūr, 
dont aucun vestige matériel n’a jamais été découvert 
(chap. 4) et elle consacre un long chapitre aux travaux 
réalisés dans la mosquée, les solutions architecturales 
mises en œuvre pour connecter l’édifice antérieur à 
l’agrandissement, le soin apporté aux portes de la 
nouvelle façade orientale, qui souligne la continuité 
avec le califat et, enfin, le programme épigraphique. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Mariam Rosser-Owen: Articulating the Ḥijāba: Cultural Patronage and Political Legitimacy in al-Andalus, The ʿĀmirid Regency c. 970-1010 AD, recensé
par Christine Mazzoli-Guintard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 155

V. Arts et archéologie

Loin de l’idée très répandue que l’agrandissement 
ʿāmiride n’est qu’une pâle imitation, au décor répé-
titif et monotone, de la construction omeyyade, l’A. 
montre qu’al-Manṣūr s’est efforcé de récupérer leur 
rôle de protecteur de l’orthodoxie de l’islam (chap. 5). 

Enfin, la partie la plus étendue de l’ouvrage 
s’attache aux objets de luxe : l’examen de l’espace 
de fabrication de ces objets, des matériaux mis en 
œuvre et de l’utilisation des objets produits dans la 
Dār al-Ṣināʿa califale (chap. 6) est suivi du corpus des 
objets de l’art ʿāmiride, qui datent surtout du règne 
d’al-Manṣūr (chap. 7), puis d’une étude des images 
employées, le lion et la gazelle, l’aigle. L’A. montre 
ainsi que c’est l’art ʿāmiride qui permet la diffusion 
du motif du combat inégal entre le lion et la gazelle, 
apparu sur la pyxide d’al-Mughīra (968) et bien dif-
férent du motif présent dans l’art des Omeyyades de 
Damas, celui du combat entre deux animaux de force 

similaire, le lion et le taureau. L’A. souligne également 
que bien des aspects de l’art des taifas est en germe 
dans l’art ʿāmiride, tout comme le système de gou-
vernement et de légitimité des rois de taifas est issu 
du modèle élaboré par les ʿĀmirides. 

En somme, l’ouvrage renouvelle en profondeur 
notre connaissance de la production artistique de la 
période ʿāmiride et il réhabilite cette période, qu’on 
ne pourra plus envisager comme une parenthèse 
entre califat et taifas, dominée par les activités 
guerrières d’al-Manṣūr, mais qu’il faut bel et bien 
considérer comme une période de création artistique 
foisonnante qui a permis à al-Manṣūr de fonder sa 
légitime autorité comme hājib du calife et où il faut 
chercher une importante source d’inspiration de 
l’art des taifas.

Christine Mazzoli-Guintard 
Nantes Université, CReAAH, UMR 6566, LARA

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Mariam Rosser-Owen: Articulating the Ḥijāba: Cultural Patronage and Political Legitimacy in al-Andalus, The ʿĀmirid Regency c. 970-1010 AD, recensé
par Christine Mazzoli-Guintard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

