| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Mariam ROSSER-OWEN

Articulating the Hijaba: Cultural Patronage
and Political Legitimacy in al-Andalus,

The ‘Amirid Regency c. 970-1010 AD

Leyde-Boston, Brill, (Handbook of Oriental
Studies. Section 1 The Near and Middle East,
156), 2022, xxvi, 478 p., ISBN: 9789004469136

Mots-clés: al-Andalus, légitimité, ‘Amirides, ivoire
(artdel'-)

Keywords: al-Andalus, legitimacy, “Amirides, ivory
(art of-)

Dans ce trés beau livre, superbement illustré,
Mariam Rosser-Owen méne a bien une étude appro-
fondie d'une période de I'histoire de l'art fort mal
connue, celle qui correspond au temps des ‘Amirides,
bréve dynastie fondée par al-Mansar (978-1002).
L'ouvrage est issu d’'une thése soutenue en 2002: ce
retour tardif au manuscrit a permis a l'auteur d'élar-
gir les perspectives envisagées dans la these, mais
aussi de prendre en compte les publications qui ont
marqué le millénaire de la mort d’al-Mansir. Le but
que s'est fixé M. Rosser-Owen est de comprendre
de quelle maniére al-Mansur et ses deux fils ont
utilisé toute la gamme de la production artistique,
depuis la construction d'une ville palatine jusqu’aux
coffrets en ivoire, pour exprimer la légitimité de leur
role politique, celui de régent du calife de Cordoue.
Cette période de I'histoire de l'art a longtemps été
négligée, sans aucun doute parce qu'elle se situe entre
deux brillantes périodes de la production artistique
d’al-Andalus, le califat omeyyade de Cordoue et le
siecle des taifas. D’autre part, ce désintérét pour la
période ‘amiride tient a la figure méme du fondateur
de la dynastie, dont la seule image, ou presque, rete-
nue par I'historiographie est celle du tyran et du guer-
rier, qui mena cinquante-six campagnes militaires en
une vingtaine d’années contre les royaumes du nord
de la péninsule et qui fut le responsable de la purge
opérée dans la bibliotheque des Omeyyades. Figure
guerriere placée entre le brillant califat de Cordoue
et les non moins brillantes cours des taifas qui culti-
verent les arts et les lettres, al-Manstr n'a jamais été
associé a un moment particulier de I'histoire de l'art
d’al-Andalus. Les productions artistiques qu'il a sus-
citées, dont la plus connue est I'agrandissement de
la mosquée de Cordoue, ont été considérées comme
une médiocre imitation du style califal. En s’atta-
chant a comprendre de quelle maniére les ‘Amirides
ont exprimé leur dignité et leur légitimité de hajib
a travers la pierre, le marbre et l'ivoire, I'A. a mis en

évidence un art ‘amiride qui, tout simplement, n‘avait
jamais été reconnu et n'existait pas dans I'histoire de
I'art andalusi.

Les huit chapitres de l'ouvrage sont accompagnés
d’annexes (dont un tableau des campagnes
d’al-Mansr et des postes occupés par le hajib, un
catalogue des inscriptions coraniques de la mosquée
de Cordoue, ainsi qu'un catalogue des inscriptions
sur les objets ‘amirides) et d’'une bibliographie qui
constitue une riche base de références sur I'époque
d’al-Mansir et de ses fils. S'il est toujours possible
d’ajouter, ca et 13, quelques publications sur des
aspects mineurs du sujet, ainsi sur la bibliotheque
des Omeyyades, il aurait fallu, en revanche, prendre
en compte les travaux de Angel Galan y Galindo
sur les ivoires d’al-Andalus, a commencer par sa
these, soutenue en 2002 et publiée en 2005 sous le
titre Marfiles medievales del Islam (Cordoue, Caja
Sur-Obra Social y Cultural).

Les trois premiers chapitres décrivent le systeme
politique ‘amiride: rappelant les étapes de la for-
mation de la dawla "amiride (chap. 1), I'A. souligne
I'importance du Maghreb dans la construction
‘amiride, alors que I'historiographie, dominée par les
questions ibériques, I'a souvent négligée. A la cour, la
dawla ‘amiride adopta le cérémonial califal, ce qui lui
permit de souligner le réle officiel de hdjib détenu par
le représentant de la dynastie et elle utilisa aussi les
outils de la diplomatie du califat omeyyade, cadeaux
et mariages, créant ainsi de nouveaux liens de parenté
de part et d'autre de la frontiere; de la méme maniere,
la dawla "amiride a entretenu des relations diploma-
tiques avec le Maghreb et les royaumes chrétiens
péninsulaires, mais aussi avec Byzance, comme le
firent les Omeyyades (chap. 2). Les ‘Amirides prirent
soin de cultiver des relations étroites avec Iélite de
Cordoue, indispensable a la reconnaissance de leur
légitimité: ces liens étaient créés a I'occasion de ren-
contres poétiques qui se tenaient au palais, ce qui
dément I'idée que la période était dépourvue d'une
vie intellectuelle active (chap. 3).

L'architecture permit I'expression de la légitimité
de la dawla "amiride au travers de deux constructions
dans la capitale, I'agrandissement de la grande mos-
quée et la fondation de la ville palatine d'al-Madina
al-Zahira: I'A. dresse I'état des lieux de nos connais-
sances sur la ville palatine fondée par al-Mansir,
dontaucun vestige matériel n'a jamais été découvert
(chap. 4) et elle consacre un long chapitre aux travaux
réalisés dans la mosquée, les solutions architecturales
mises en ceuvre pour connecter |'édifice antérieur a
I'agrandissement, le soin apporté aux portes de la
nouvelle fagade orientale, qui souligne la continuité
avec le califat et, enfin, le programme épigraphique.

BCAI 37 154

BCAI 37 (2023) Mariam Rosser-Owen: Articulating the Hijaba: Cultural Patronage and Political Legitimacy in al-Andalus, The ‘Amirid Regency c. 970-1010 AD, recensé
par Christine Mazzoli-Guintard
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Loin de l'idée trés répandue que I'agrandissement
‘amiride n'est qu’une pale imitation, au décor répé-
titif et monotone, de la construction omeyyade, I'A.
montre qu’al-Mansdr s'est efforcé de récupérer leur
r6le de protecteur de l'orthodoxie de I'islam (chap. 5).

Enfin, la partie la plus étendue de l'ouvrage
s'attache aux objets de luxe: 'examen de l'espace
de fabrication de ces objets, des matériaux mis en
ceuvre et de l'utilisation des objets produits dans la
Dar al-Sind'a califale (chap. 6) est suivi du corpus des
objets de I'art ‘amiride, qui datent surtout du régne
d’al-Mansar (chap. 7), puis d’'une étude des images
employées, le lion et la gazelle, l'aigle. LA. montre
ainsi que c'est I'art ‘amiride qui permet la diffusion
du motif du combat inégal entre le lion et la gazelle,
apparu sur la pyxide d’al-Mughira (968) et bien dif-
férent du motif présent dans I'art des Omeyyades de
Damas, celui du combat entre deux animaux de force

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

similaire, le lion et le taureau. LA. souligne également
que bien des aspects de I'art des taifas est en germe
dans l'art ‘amiride, tout comme le systéme de gou-
vernement et de légitimité des rois de taifas est issu
du modele élaboré par les ‘Amirides.

En somme, 'ouvrage renouvelle en profondeur
notre connaissance de la production artistique de la
période ‘amiride et il réhabilite cette période, qu'on
ne pourra plus envisager comme une parenthese
entre califat et taifas, dominée par les activités
guerriéres d’al-Mansir, mais qu'’il faut bel et bien
considérer comme une période de création artistique
foisonnante qui a permis a al-Mansur de fonder sa
légitime autorité comme hdjib du calife et ou il faut
chercher une importante source d’inspiration de
I'art des taifas.

Christine Mazzoli-Guintard
Nantes Université, CReAAH, UMR 6566, LARA

BCAI 37 155

BCAI 37 (2023) Mariam Rosser-Owen: Articulating the Hijaba: Cultural Patronage and Political Legitimacy in al-Andalus, The ‘Amirid Regency c. 970-1010 AD, recensé
par Christine Mazzoli-Guintard
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

