
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 16

Denis Gril  
Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad 
en spiritualité musulmane,  
Textes recueillis et introduits  
par Francesco Chiabotti

Paris, les Éditions du Cerf  
(Islam. Nouvelles approches), 2022, 360 p. 
ISBN : 9782204143769

Mots-clés :  Muhammad, prophétie, spiritualité 
musulmane, Coran, vénération

Keywords:   Muhammad, prophecy, Muslim 
spirituality, Quran, reverence

On doit saluer la réunion par F. Chiabotti d’une 
série d’articles, dont certains sont inédits, de Denis 
Gril, islamologue bien connu, spécialiste, à la fois, de 
la tradition scripturaire de l’islam et de sa spiritualité. 
Ces articles, dont certains parus dans des publica-
tions spécialisées ou rares, suivis d’une bibliographie 
conséquente et d’index, sont désormais à la portée 
d’un large public. Ce recueil traite du Prophète de 
l’islam, « tel que le représentent les textes fonda-
teurs de cette religion : le Coran, le vaste corpus du 
hadith dans la tradition sunnite, la sīra et, tel qu’en 
esprit, il n’a cessé d’inspirer les spirituels de l’islam » 
(p. 9). Cette nouvelle publication consacrée au pro-
phète Muhammad intervient dans un contexte où 
celui-ci est, depuis quelques années, au cœur d’un 
vaste mouvement éditorial et de recherche, tant 
en France que dans le monde anglo-saxon et dans 
le monde musulman lui-même. Parmi les derniers 
projets de recherche en date, figure le programme 
international PROPHET (1), dont deux volumes ont 
été publiés, le troisième étant sous presse (2). Ce projet 
visait à cerner la relation multiforme des Musulmans 
avec leur prophète au cours des siècles, ainsi que les 
représentations de la figure prophétique, élaborées 
au fur et à mesure de la mise en place des savoirs et 

(1)  Co-dirigé par Rachida Chih et Stefan Reichmuth ; voir le site 
https://prophet.hypotheses.org.
(2)  Pour le vol. 1, voir D. Gril, S. Reichmuth and D. Sarmis, eds. 
The Prophet Between Doctrine, Literature and Arts: Historical 
Legacies and their Unfolding,Handbook of Oriental Studies, 
vol. 159/1, Leiden, Brill, 2021, en accès ouvert sur https://brill.
com/view/title/60454 ; pour le vol. 2, voir R. Chih, D. Jordan 
and S. Reichmuth eds. Heirs of the Prophet: Authority and Power, 
Handbook of Oriental Studies, vol. 159/2, Leiden, Brill, 2021 en 
accès ouvert sur https://brill.com/view/title/60455 ; pour le vol. 3 
(à paraître), voir N. Amri, R. Chih and S. Reichmuth eds, Prophetic 
Piety: Individual and Collective Manifestations, Handbook of 
Oriental Studies, vol. 159/3, Leiden, Brill, forthcoming.

des doctrines, et l’étude, en miroir, des croyances et 
pratiques dévotionnelles tant au niveau individuel 
que collectif. Il entendait donc laisser de côté le vaste 
débat sur l’historicité des sources et la problématique 
du Muhammad « historique ». L’ouvrage de Denis Gril, 
dont l’idée a germé dans le giron de ce programme 
(cf. l’Avant-propos de l’auteur), n’a pas non plus pour 
objet « le Muhammad que les historiens cherchent à 
cerner par une approche critique des sources » (p. 7), 
mais « le Prophète comme source et modèle de spiri-
tualité en Islam » (p. 9), par un retour sur ce qui fonde, 
au sens fort du terme, cette représentation et en fixe 
les contours : la tradition scripturaire de l’islam, dont 
D. Gril est un fin connaisseur ainsi que ses prolonge-
ments dans la spiritualité de cette religion. 

En effet, si la figure prophétique, telle qu’elle 
transparaît des grands textes de la mystique isla-
mique et de la doctrine de ses maîtres, est désormais 
mieux connue grâce à un immense travail d’édition, 
d’interprétation et de traduction entrepris depuis 
des décennies par des islamologues, arabisants et 
spécialistes du soufisme, on connaît moins bien le 
fondement scripturaire de cette figure. Et c’est là 
que réside indéniablement l’apport de ce volume 
aux études muḥammadiennes. Un apport souligné 
dès l’Introduction par F. Chiabotti (p. 9-20) ; ce der-
nier relève tout l’intérêt « d’une lecture étendue du 
corpus des traditions […] qui permet de mettre à la 
disposition du lecteur non arabophone des aspects 
de la vie du Prophète difficilement repérables dans 
les sources ».

Que dit le Coran, « premier témoin de la pré-
sence et de la représentation » du Prophète, de 
celui-ci ? Un témoignage dont D. Gril nous présente 
ici (p. 21-93) un tableau inédit permettant de saisir 
avec une grande clarté les multiples facettes de la 
personne prophétique, entre humanité ordinaire et 
sacralité. En effet, cette étude par laquelle s’ouvre 
tout naturellement le recueil, montre la tension 
constante dans le Coran entre, d’un côté, la nature 
humaine ordinaire du Prophète sans cesse rappelée, 
et de l’autre, son élection et sa mission universelle 
qui lui octroie autorité, guidance et intervention 
dans le destin de sa communauté et de l’huma-
nité. Avant de devenir le modèle du maître spiri-
tuel, le Prophète est ici l’humble disciple que son 
Seigneur éduque, parfois sévèrement, lui rappelle 
son impuissance, l’admoneste. En fait, c’est cette 
figure de serviteur de Dieu (p. 56-7), qui est au 
cœur de la représentation coranique du Prophète 
et est le sceau de son élection. L’auteur montre 
en effet, que ‘abd, est le nom par lequel le Coran 
désigne le Prophète lors de son « annexion au soi 
divin », ou comme réceptacle du Livre (Cor. 18, 1) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Denis Gril: Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad en spiritualité musulmane, Textes recueillis et introduits par Francesco Chiabotti, recensé par
Nelly Amri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 17

ou encore dans l’intimité et l’élévation (lors de son 
ascension nocturne ou mi‘rāj). Si le Coran insiste 
sur la bashariyya (humanité) du Prophète, il n’en 
enjoint pas moins aux croyants de lui vouer entière 
obéissance et profonde vénération ; ceci dit, on 
apprend que l’attribution de l’infaillibilité (‘iṣma) au 
Prophète n’est pas un donné coranique (p. 25 et 60) 
mais lui sera conférée plus tard par les théologiens. 
La question de la réalité du Prophète, qui divise 
aujourd’hui les musulmans, est également examinée 
à l’aune du texte coranique ; sa nature lumineuse est 
clairement évoquée dans le Coran (p. 61-3), lequel 
est convoqué par le Prophète lui-même, dans une 
tradition qui lui est attribuée (3), « pour affirmer sa 
réalité principielle et lumineuse », (p. 63) ; plusieurs 
commentateurs interprètent certains versets (33, 7 
ou encore 7, 172) dans le sens de l’antériorité du 
prophétat de Muḥammad (p. 64). D. Gril aborde 
également la question des « pronoms ambigus » qui, 
dans plus d’un verset, se rapportent grammaticale-
ment à Dieu ou au Prophète (p. 64-5). On lira aussi 
avec intérêt les pages (p. 78-85) où l’auteur analyse 
la relation qu’instaure le texte coranique entre le 
Prophète et les autres prophètes. La dernière partie 
de l’article est dédiée à la relation du Prophète à 
sa communauté ; l’insistance du Coran sur le fait 
que le Prophète vient des croyants eux-mêmes, est 
envoyé en eux-mêmes, et qu’il est parmi eux ou en 
eux (Cor. 49, 7) « donne à penser que sa présence au 
sein de sa communauté ne se limite pas nécessaire-
ment à sa vie terrestre » (p. 90) ; une idée essentielle 
pour les spirituels musulmans et dans l’histoire de la 
dévotion au Prophète ainsi que dans les polémiques 
que cette dernière continue, à ce jour, de susciter. 
Cet article inaugural, faisant grand usage de versets 
coraniques abondamment cités et analysés, consti-
tue désormais, un travail de référence. Le pendant 
attendu – et fortement souhaité – à cette étude 
est le témoignage de la littérature du hadith et de 
la Sīra « nécessaire pour comprendre la manière 
dont les croyants perçoivent et vivent la réalité du 
Prophète » (p. 92) ; la tradition prophétique, est-elle 
en continuité avec le Coran ou dans un rapport de 
spécificité ? La chose n’est pas évidente et l’auteur 
décline en Conclusion quelques-unes des difficultés 
de l’entreprise, dont la délimitation du corpus n’est 
pas la moindre. 

Venant juste après cette étude, l’article portant 
sur « Prophétie et charisme en islam » fait entrer 
l’islam de plain-pied dans le champ des études sur 

(3)  « J’étais le serviteur de Dieu et certes le Sceau des prophètes, 
alors qu’Adam était encore couché dans sa glaise », Ibn Ḥanbal, 
Musnad, IV, p. 127.

le prophétisme et les prophètes (4) et permet de 
déblayer un certain nombre de notions. Au nombre 
de celles-ci, il convient de distinguer la fonction du 
prophète (nabī, pl. nabiyyūn ou anbiyā’) de celle de 
l’envoyé ou du messager (rasūl, pl. rusul), les seconds 
font partie des premiers mais non l’inverse (p. 97) : le 
prophète reçoit une Révélation, l’envoyé est chargé 
d’apporter un nouveau message porteur de pro-
messes et de menace. La prophétie dans le Coran, 
explique D. Gril, est conçue comme une fonction 
universelle, mais se limite, ici, à l’univers de la Bible et 
sans faire de distinction entre patriarches, juges, rois 
et prophètes (p. 97). S’agissant du rôle du miracle 
dans la construction de l’autorité charismatique du 
Prophète, l’A. montre que le Coran, contrairement à 
la Tradition, refuse à Muḥammad les miracles ; le seul 
miracle qui lui est accordé est la Révélation du Livre, 
voire le Livre lui-même, inimitable, dont les versets 
appellent à la méditation sur les signes (désignés 
par un vocable commun, āyāt) de l’univers. De là 
viendra la distinction, plus tardive, par les théologiens 
musulmans, entre le concept de mu‘jiza (miracle), 
le signe laissant l’homme impuissant, en référence 
au défi lancé par le Coran, et le concept de karāma, 
prodige accompli par le saint et effet de la générosité 
divine (p. 98) (5). Réservés aux prophètes, les miracles 
sont précurseurs d’un châtiment et annoncent l’avè-
nement de l’Heure. « Pas de prophétie sans eschato-
logie ou messianisme, comme dans la plupart des 
mouvements de refondation issus du prophétisme » 
écrit l’auteur (p. 99). Enfin, l’article contient d’utiles 
distinctions entre les perceptions sunnites et chiites 
du charisme prophétique, sa transmission et son 
héritage (p. 102-3).

Dans « L’expérience spirituelle du Prophète » 
(p. 107-122), des thèmes comme ‘Révélation et 
mission prophétique’, ‘La formation du disciple’ ou 
enfin ‘Élection et servitude’ ont déjà été abordés dans 
l’étude inaugurale – inévitables redondances dans un 
volume d’articles étalés dans le temps et rédigés dans 
des cadres différents, comme s’en explique l’auteur 
(p. 7) – ; néanmoins, cette étude permet au lecteur, 
qui jusque-là n’avait du prophète de l’islam que la 
vision du chef d’une communauté, voire d’un chef de 
guerre, et du fondateur d’une nouvelle loi religieuse, 
de pénétrer l’univers intime de la réception de la 

(4)  Voir l’ouvrage dirigé par A. Vauchez, Prophète et prophétisme, 
Paris, Seuil, 2012, dans lequel on peut regretter l’absence de l’islam.
(5)  Pour une approche comparée du miracle, confrontant 
sources hagiographiques chrétiennes et islamiques, voir 
D. Aigle (éd.), Miracles et Karāma. Hagiographies médiévales 
comparées 2, Turnhout, Brepols, 2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Denis Gril: Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad en spiritualité musulmane, Textes recueillis et introduits par Francesco Chiabotti, recensé par
Nelly Amri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 18

Révélation, ainsi que des aspects de la vie intérieure 
du Prophète, totalement résorbée dans « l’expérience 
spirituelle de la servitude ».

L’article « Le Prophète en famille » aborde la 
question de la famille comme « modèle d’une famille 
sacralisée par la prophétie ou la sainteté » (p. 123). 
Il invite le lecteur dans l’univers « domestique » du 
Prophète, dans sa vie de famille et dans ses relations 
avec ses épouses et ses proches. Il permet égale-
ment d’appréhender le mariage en islam et plus 
globalement la vie familiale, comme une voie de 
sanctification voire « un puissant moteur d’élévation 
spirituelle » (p. 168). S’étonnant des silences de l’exé-
gèse classique au sujet du verset 4 de la sourate 66 
(al-Taḥrīm « l’Interdiction »), l’auteur convoque 
l’herméneutique akbarienne sur le « secret divin que 
la femme porte en elle », explicitant, au passage, la 
tradition attribuée au Prophète : « De votre monde, 
m’ont été rendus aimables les parfums et les femmes, 
et la ‘fraîcheur de mon œil’ m’a été donnée dans la 
prière » ; la raison pour laquelle le Prophète aima 
les femmes, selon Ibn ‘Arabī, est la perfection de 
la contemplation de la Réalité en elles (p. 141-4). 
L’auteur évoque en conclusion le débat, guère épuisé, 
entre famille charnelle et famille spirituelle que l’on 
retrouve, tout naturellement, dans la sphère de la 
sainteté. Cet article est une belle démonstration du 
rôle des données de la Sunna concernant la relation 
du Prophète à ses femmes, difficiles à saisir à travers 
les seuls passages du Coran.

Il en est ainsi également de l’étude consacrée au 
corps du Prophète ; la relation à ce dernier servira de 
modèle à bien des pratiques et croyances à l’œuvre 
dans le culte des saints et qu’en vain on chercherait 
ailleurs que dans le modèle prophétique (p. 224). 
Du « corps d’exception », qui doit néanmoins être 
préparé à recevoir la parole et la vision divines (p. 227), 
et dont les qualités et caractéristiques transcendent 
l’humanité ordinaire (p. 230-6), au corps « éprouvé » 
par la Révélation et qui en manifeste les signes 
(p. 228), au corps dont la sacralité doit être préservée 
(p. 229) y compris dans ses relations intimes avec ses 
épouses, au corps doté de pouvoirs thaumaturgiques, 
dont beaucoup de saints héritent (p. 232), D. Gril ne 
laisse aucun aspect dans l’ombre. Il restitue le portrait 
physique du Prophète, tel que relayé par la Sīra et les 
recueils de traditions et calligraphié dans les Ḥilya-s 
(parures) (6), et dont l’harmonie et l’équilibre sont mis 

(6)  Sur ces ḥilya rehaussées de riches enluminures notam-
ment dans l’empire ottoman, voir Ch. Gruber, « “The Prophet 
as a Sacred Spring : Late Ottoman Ḥilye Bottles” in D. Gril, 
S. Reichmuth and D. Sarmis, eds. The Prophet Between Doctrine, 
Literature and Arts, op. cit., p. 535-582.

en avant, la perfection physique étant le reflet de la 
perfection spirituelle (p. 232-234). D’ailleurs, c’est un 
« corps marqué dans toutes ses parties et ses gestes 
par l’héritage de la prophétie » (p. 235). Les pages 236 
à 244 évoquent la relation des Compagnons au corps 
du Prophète, notamment le paragraphe « le corps 
consommé » et la croyance en « une continuité entre 
le corps terrestre et le corps de résurrection » (p. 238). 
Enfin, pour ceux qui s’interrogent sur l’existence ou 
non d’un culte des reliques en islam, l’A. présente 
(p. 240-244) de très riches données de nature à nour-
rir une réflexion comparée avec le christianisme, et à 
éclairer bien des aspects du culte des saints en islam.

La relation des Compagnons au Prophète 
(« Comme s’il y avait des oiseaux sur leur tête ») a 
toujours constitué un point de mire pour les spiri-
tuels musulmans et se trouve au fondement de la rela-
tion d’amour et de vénération qui lie les musulmans 
au Prophète ; d’ailleurs l’article consacré à « ‘Abdallāh 
b. Mas‘ūd. Le porteur des sandales du Prophète » est 
fortement évocateur à ce niveau. Dans « Le modèle 
prophétique du maître spirituel en islam », D. Gril 
recherche ce qui dans le Coran et la Sunna fonde 
la figure du maître dans la personne du Prophète. 
Les spirituels musulmans voient, en effet, dans le 
Prophète la figure du « Maître des maîtres », de qui 
toute voie initiatique est issue et vers lui remonte. 
La relation du Prophète à ses compagnons est au 
fondement des règles de compagnonnage (ṣuḥba) et 
d’initiation de maître à disciple dans le soufisme. En 
partant d’une analyse de la sourate al-Aḥzāb (« Les 
Coalisés »), l’auteur transpose sur le plan intérieur 
et initiatique certains versets évoquant la mission 
du Prophète, sa relation à ses épouses, ou encore 
les règles de bienséance (adab) à observer envers 
lui et ses femmes. D. Gril adopte la même démarche 
dans l’analyse qu’il propose d’un dialogue à teneur 
eschatologique entre le Prophète et son jeune 
serviteur Anas b. Mālik (p. 184). « Il n’est guère de 
qualités et de fonctions du maître spirituel que le 
Coran n’attribue au Prophète », écrit-il (p. 180). Ce 
portrait de Muḥammad, éduquant par le geste et 
la parole ses proches Compagnons n’est pas celui 
que l’on perçoit le plus immédiatement à la lecture 
de la Sunna et de la Sīra ; pourtant, ajoute Gril en 
Conclusion, le Prophète « n’a cessé, tout au long de 
sa vie de transmettre ; il a été en ce sens et dans ce 
domaine très proche de Jésus » (p. 191). 

Le mérite de ce recueil est, en effet, de montrer, 
au fil des pages, une figure du Prophète peu connue 
du grand public occidental et sans laquelle il peut 
paraître difficile de comprendre non seulement la 
relation des musulmans à leur prophète, une dimen-
sion essentielle de leur foi, mais l’islam lui-même. Les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Denis Gril: Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad en spiritualité musulmane, Textes recueillis et introduits par Francesco Chiabotti, recensé par
Nelly Amri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 19

textes fondateurs de celui-ci : le Coran, l’imposant 
corpus de hadith et toute une littérature qui en est 
dérivée (la biographie, Sīra, du Prophète, les traités 
sur les vertus prophétiques, shamā’il, ou sur les 
preuves de la prophétie, dalā’il al-nubuwwa) ont 
façonné du Prophète une image dans laquelle sa 
condition humaine, sans cesse rappelée dans le Coran, 
ne contredit pas sa sacralité, inhérente à sa fonction, 
à son élection et à son statut exceptionnel, qui sont 
eux-mêmes un donné coranique, notamment la 
réalité lumineuse du Prophète. N’est-ce pas d’ailleurs 
cette réalité primordiale et lumineuse que le Mawlid 
(fête de la naissance du Prophète) commémore ?

L’histoire de la dévotion au Prophète, indisso-
ciable de toute histoire de la spiritualité en islam, 
montre que, polarisant de son vivant les relations 
d’amour et de vénération de ses compagnons et des 
gens de sa Maison, le Prophète est resté présent à la 
vie de sa communauté, notamment par « la prière 
sur lui ». Cette dernière prend à partir surtout du 
xiie siècle une ampleur jusque-là inégalée, tant en 
Orient qu’en Occident musulman, et présente la 
forme la plus populaire aujourd’hui et la plus géné-
ralisée de dévotion au Prophète. Celui-ci demeure 
au cœur des attentes mondaines des musulmans, et 
surtout de leur espérance eschatologique, comme 
en témoigne l’imposante production de panégy-
riques en son honneur (madā’iḥ nabawiyya) et de 
mawlidiyyāt, célébrant sa naissance. Dans l’article 
« Commémoration de la naissance du Prophète »), 
D. Gril retrace rapidement l’histoire de la célébration 
du Mawlid, dans l’Égypte fatimide d’abord, où l’on 
commémore non pas un mawlid mais quatre, voire 
cinq : celui du Prophète et des Ahl al-Bayt (les Gens 
de la Maison prophétique). Des prémices de com-
mémoration, de jour et non de nuit, apparaissent 
à La Mecque même, au dernier quart du xiie siècle, 
au témoignage du voyageur andalou Ibn Jubayr 
résidant, alors, dans la ville sainte. On s’accorde 
généralement à considérer que la première célébra-
tion officielle et festive dans le monde sunnite, dont 
l’historien Ibn Khallikān nous a laissé une descrip-
tion désormais célèbre (p. 254), eût lieu en 1211 à 
Irbil en Irak. L’auteur souligne également le rôle de 
l’Occident musulman dans la commémoration de 
la naissance du Prophète, notamment de la ville de 
Sabta (Ceuta), lieu des premières célébrations dans 
cette partie du monde musulman, sous l’impulsion 
de la dynastie au pouvoir dans la cité, les ‘Azafī. La 
célébration du Mawlid « contribue, écrit l’auteur, à 
faire de l’amour du Prophète et de la recherche de 
son intercession, un des éléments de la foi musul-
mane les plus intensément vécus par toutes les 
couches de la population » (p. 260). L’essor du Mawlid, 

auquel le soufisme et toute la prophétologie qu’il 
développa, ont fortement contribué (p. 258-260), 
intervient dans un contexte marqué par un besoin 
de cohésion intérieure, accru par la disparition du 
califat abbasside en 1258. Certes, l’apparition du 
wahhabisme au xviiie siècle et l’extension de ses 
idées dans les milieux réformistes à partir de la fin 
du xixe siècle, qui ont contesté la légitimité de cette 
fête non canonique (p. 261), en écho aux thèses 
défendues, sans grand succès, quelques siècles plus 
tôt, par Ibn Taymiyya (m. 1328), ont porté un coup 
aux célébrations. Malgré l’opposition et la condam-
nation qu’elles continuent de rencontrer de la part de 
mouvements d’obédience salafiste et wahhabite, ces 
célébrations, dont on avait un peu hâtivement prédit 
la disparition, connaissent aujourd’hui un regain de 
vigueur et entraînent parfois dans leur sillage, en 
raison notamment d’enjeux économiques, politiques 
et identitaires, des mouvements connus pour y être 
réfractaires. Au-delà des célébrations elles-mêmes, 
la figure du Prophète et la dévotion à sa personne 
assument une fonction intégrative qui, jusque-là, n’a 
pas suffisamment retenu l’attention.

L’auteur étant aussi un spécialiste de la mystique 
akbarienne, il était tout naturel que le recueil réuni ici 
fasse une place à la figure prophétique chez Ibn ‘Arabī 
et ses continuateurs et interprètes. L’article consacré 
au « Hadith dans l’œuvre d’Ibn ‘Arabī » montre la 
place accordée par ce dernier aux sources scriptu-
raires ; le hadith est la science religieuse sur laquelle 
le célèbre mystique andalou a le plus écrit et qu’il a 
le plus étudiée, rappelle D. Gril, dans un contexte 
marqué, aussi bien dans l’Orient ayyūbide que dans 
le Maghreb almohade, par la faveur particulière 
accordée à l’enseignement et à l’étude du hadith. 
L’auteur montre notamment que pour Ibn ‘Arabī, 
l’importance de la chaîne de transmission ne se limite 
pas à son rôle d’authentification, elle met en présence 
d’un être sacré, le Prophète, ou un Compagnon 
(p. 269) (7). L’auteur des Futūḥât (8) accorde, d’autre 
part, au hadith « le statut de parole révélée » (p. 282), 

(7)  Sur cette perception de la chaîne des garants (isnād) comme 
véhicule de la présence prophétique et support d’une influence 
spirituelle qui se transmet au fil des générations, voir J. J. Thibon, 
« Transmission du hadith et modèle prophétique », in N. Amri, 
R. Chih et D. Gril (dir.), Le Prophète de l’islam, Numéro thématique, 
Archives de sciences sociales des religions, 178 (avril-juin 2017), 
p. 71-87. Voir aussi Cl. Addas, « Entre musalsal et silsila, une 
frontière ténue : Le cas de la muṣāfaḥa et de la mushābaka », 
Al-Qantara, XLI 1, enero-junio 2020, p. 15-49.
(8)  Al-Futūḥāt al-Makkiyya, l’œuvre maîtresse d’Ibn ‘Arabī, 
traduite parfois par les Illuminations de La Mecque ; voir 
l’ouvrage du même titre, présenté par Michel Chodkiewicz, Paris, 
Albin Michel, 1997.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Denis Gril: Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad en spiritualité musulmane, Textes recueillis et introduits par Francesco Chiabotti, recensé par
Nelly Amri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 20

donc une « autorité quasi identique à celle du Coran 
en matière de qualification légale et un traitement 
comparable à celui du Livre en matière d’exégèse » ; 
enfin, il fait « de la vision directe du Prophète l’idéal 
d’une transmission parfaite » (p. 289) (9). La vision du 
Prophète à l’état de veille, bien que réservée à une 
élite spirituelle, jouera aux siècles ultérieurs, un rôle 
important, non seulement dans l’authentification 
d’une tradition ou dans son exégèse, mais dans la 
réalisation spirituelle elle-même et dans la fondation 
des voies.

Le dernier article du recueil s’intéresse à l’impact 
de l’œuvre d’Ibn ‘Arabī, et plus généralement de sa 
prophétologie sur un ouvrage de Muḥammad b. Ja‘far 
al-Kattānī (m. 1927), célèbre savant et maître spirituel 
de la famille idrisside des Kattānī de Fès, le Jilā’ al-
qulūb (« le polissage des cœurs ») ; al-Kattānī entend 
y répondre au débat entre les ulamā’ et maîtres du 
soufisme : la science du Prophète embrasse-t-elle 
toute chose ? Quelle est la nature de cette science 
et quelle est la réalité du Prophète ? L’article montre 
que l’œuvre des Kattānī s’inscrit dans une longue 
tradition de vénération du Prophète dont la perpé-
tuation, dans un contexte dominé par le wahhabisme 
et le rationalisme réformiste, donne « la mesure de 
l’importance du soufisme dans les courants spirituels, 
intellectuels, politiques et sociaux qui ont traversé le 
monde arabe et musulman dans ce temps charnière 
que fut le xixe siècle » (p. 321).

Il serait bien trop long ici de rendre compte de 
toute la richesse de ce volume, de la densité et de la 
complexité de la matière brassée par l’auteur et de 
tous les apports qu’il constitue à notre connaissance, 
à la fois, des sources scripturaires de l’islam et de sa 
spiritualité ; D. Gril passe d’ailleurs souvent des pre-
mières à la seconde, et du prophète au saint, deux 
« êtres marqués, chacun à leur niveau, par l’élection 
divine et la providence » (p. 167). En effet, en reli-
sant ce recueil d’articles, on ne peut manquer d’être 
frappé par le fondement scripturaire de la figure 
prophétique à l’œuvre dans la spiritualité islamique, 
aussi bien dans sa production doctrinale que dans 
la littérature hagiographique, et dans la vénération 
dont, très tôt, les soufis ont entouré la personne 
du Prophète. Les modèles de sainteté, la notion de 
lieutenance divine sur Terre, la figure du maître spi-
rituel, la typologie même des karāmāt (prodiges des 
saints), une théologie de l’espérance élaborée autour 
des saints, bref, toute cette armature doctrinale dont 
s’est dotée, au fil des siècles, la spiritualité islamique, 

(9)  En islam, selon une tradition attribuée au Prophète, la vision 
est « une partie de la prophétie » (Le Serviteur de Dieu, p. 96).

est fortement ancrée dans la tradition scripturaire 
de cette religion et dans cette sequela prophetae 
(ittibā‘ al-nabī) à laquelle le texte coranique invite les 
croyants (Cor. 3, 31). Cela ne veut pas pour autant 
dire que cette vénération est un phénomène qui 
échappe à l’histoire ; bien au contraire, c’est dans celle-
ci qu’elle a pris corps et a connu infléchissements, 
tournants, contestations, réfutations et défense ; 
toutes choses dont l’histoire de la dévotion au 
Prophète, une histoire qui reste encore à écrire, rend 
aisément compte. Elle témoigne, entre autres, de la 
centralité, plus on avance dans le temps, acquise par 
la figure prophétique au sein de la doctrine spirituelle 
de l’islam et de la piété des musulmans. Comme le 
suggèrent le titre et le sous-titre du livre, de toutes 
les figures du Prophète, celle de « serviteur de Dieu » 
a particulièrement polarisé les maîtres soufis, qui 
voient dans l’état de servitude (‘ubūdiyya), la perfec-
tion de la réalisation spirituelle. 

Nelly Amri 
Université de la Manouba - Tunis

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Denis Gril: Le Serviteur de Dieu. La figure de Muhammad en spiritualité musulmane, Textes recueillis et introduits par Francesco Chiabotti, recensé par
Nelly Amri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

