| V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Diletta GuipI
Lislam des musées: la mise en scéne de l'islam
dans les politiques culturelles francaises

Zurich - Geneve, Seismo Verlag
(CULTUREL, 10), 2022, 372 p.,
ISBN: 9782883511026

Mots-clés: muséologie, histoire des collections,
musée, Musée du Louvre, Institut du Monde Arabe,
politique culturelle

Keywords: Museology, History of collections,
Museum, Louvre Museum, Arab World Institute,
Cultural policy

Louvrage de Diletta Guidi est une version
enrichie et développée de sa these en sciences
politiques, Lislam des musées. Sociohistoire de la (re)
présentation de l'islam dans les politiques culturelles
frangaises: le cas du Louvre et de I'lnstitut du monde
arabe, soutenue en 2019, sous la direction de Philippe
Portier (EPHE) et de Frangois Gauthier (Université de
Fribourg). Lauteure diplémée d’une licence en his-
toire de l'art s'oriente, des le master, vers les sciences
de la religion en étudiant notamment «les humo-
ristes musulmans » en France, avant de consacrer
son travail au monde des musées.

La table des matieres est particulierement dense.
Avec un total de cing chapitres divisés en trois par-
ties, le plan en escalier atteint, a certains endroits,
six niveaux, ce qui peut rendre difficile une vision
d’ensemble de l'ouvrage. On saisit toutefois que la
démonstration de Diletta Guidi se fait en trois temps.
La premiere partie « Présenter les musées: histoire
et acteurs du DAI et de I'lMA » se concentre sur la
présentation des deux musées("). La seconde partie
« Visiter les musées: ethnographie du DAI et de
I'lMA » se propose de décrire les parcours muséogra-
phiques en se mettant a la place des visiteurs. Enfin,
la troisieme partie « Les politiques muséales: le DAI
et 'IMA comme espace d'investigation des politiques
publiques » entre dans I'analyse du contenu muséo-
graphique via le prisme de I'histoire culturelle et des
évolutions politiques francaises. La préface est signée
Valérie Amiraux, professeure au Département de
sociologie de I'Université de Montréal, examinatrice
durant la soutenance de cette these.

L'introduction, intitulée « Une islamania
muséale » débute par un rapide état des lieux des
différentes créations de musées d'art islamique dans

(1) DAI: Département des Arts de I'lslam au musée du Louvre;
IMA: Institut du monde arabe.

le monde occidental, puis plus tard, dans le monde
musulman. Diletta Guidi améne rapidement le lec-
teur a s'interroger sur comment expliquer ce qu'elle
appelle une islamania muséale globale. Elle tente de
comprendre et d'expliquer les transformations de
ces institutions: les musées d'art islamique sont-ils
devenus des instruments diplomatiques pour assurer
la paix ou, au contraire, ne cherchent-ils a répondre
qu'a un phénomene de mode pour la culture et les
arts des mondes musulmans?

Pour débuter ces réflexions, elle souhaite revenir
sur la définition que ces institutions donnent a l'islam
et aux arts islamiques. Lauteure revient donc sur les
débats académiques autour des termes islam, Islam,
avec majuscule, et islamique et précise quelle ne
donnera aucune définition arrétée de ces trois termes
puisqu'elle s'intéresse, nous le verrons plus tard, a
celles que leur donnent les institutions muséales et
les autres acteurs de la culture. On saisit effective-
ment toute la difficulté a définir dans ce contexte le
terme Islam que l'auteure tente de circonscrire par la
géographie. Il s'agirait d’un espace qui correspond a
«la civilisation musulmane et recouvre un territoire
trés vaste allant du Moyen-Orient a I'Asie du Sud-Est »
(p. 22). Lomission de toute la partie occidentale de
I'aire civilisationnelle islamique (Europe, Afrique, Asie
Mineure et méme le Proche Orient) interpelle donc
des le début de l'ouvrage. Aprés avoir restitué les
différents débats chronologiques et géographiques,
l'auteure souligne I'écart existant entre |'art islamique
et la religion musulmane marquant ainsi la différence
avec l'art chrétien ou l'art bouddhique, des arts ou
la part du religieux est intrinséque. Il est a déplorer
que cet élément de réflexion fondamental ne soit pas
plus présent dans l'ouvrage.

Lintroduction se poursuit sur la présentation
de deux modeles d’exposition illustrés par le DAI et
'lMA: le modele universaliste-assimilationniste et le
modele interculturel-inclusif. Le premier insiste sur la
valeur esthétique de l'art islamique pour l'intégrer
au corpus classique. Le second met l'accent sur le
religieux, faisant de I'islam une donnée centrale de la
civilisation islamique. Ce type de modele integre gé-
néralement la période antéislamique et I'art islamique
contemporain. Afin d'appuyer son propos, D. Guidi
propose, ensuite, la présentation de trois musées:
le musée d’art islamique de Doha, le musée d’art
islamique de Berlin et le MUCIVI (Musée des civilisa-
tions de I'lslam) a La Chaux-de-Fonds, en Suisse qui
ont fait I'objet d’études récentes par d’autres auteurs.
En comparaison avec ces trois exemples, le cas de
la France constitue un terrain muséal riche mais
inexploré, aucune étude nayant été jusqu’a présent
menée sur la place de I'islam dans les musées francais.

BCAI 37 142
BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L'islam des musées : la mise en scene de I'islam dans les politiques culturelles francaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Il est a noter que ces trois comparaisons ne figurent
pas dans la these de Diletta Guidi et ont été ajoutées
ultérieurement pour la version éditée de I'ouvrage.

Des l'introduction, une grande place est faite
a l'influence méthodologique de Peggy Levitt, tant
dans la méthode de terrain que dans les théories
avancées par l'auteure relatives aux liens entre la
construction d’'une identité nationale et I'exposition
d’une altérité, d’'un autre. Létude est complétée par de
nombreuses références aux écrits de Rémi Labrusse
sur le role de l'exposition des arts de I'lslam dans le
renforcement de I'Etat francais. Diletta Guidi propose
donc de voir les musées d’art islamique comme un
outil utilisé par I'Etat frangais, pour répondre a une
crise créée autour de la religion musulmane a Iéchelle
nationale et internationale, a compter des années
1980 et, encore plus intensément, depuis les attentats
de 2001. Son argumentaire tente donc de démontrer
que le traitement de la civilisation musulmane dans
ces deux musées est le reflet du rapport de I'Etat et
de la nation a l'altérité islamique. Diletta Guidi s'ins-
crit dong, par ses propres mots, dans la trajectoire
des travaux de Peggy Levitt, Pierre Rosanvallon et
Rémi Labrusse.

Comme elle le souligne dans son introduction,
si beaucoup d'ouvrages traitent des collections
d’art islamique en Europe, peu abordent celle de
I'lslam dans les politiques culturelles. Pour I'Europe,
de maniere générale, il y a eu Islam and the Politics
of Cuture in Europe par Frank Peter (2013) et plus
récemment Understanding Islam at European par
Magnus Berg et Klas Grinell Museums (2021), mais
la France restait jusqu'ici un terrain inexploité. Ainsi,
l'ouvrage de Diletta Guidi participe a combler un
vide dans la recherche.

La premiere partie de l'ouvrage Présenter les
musées: Histoire et acteurs du DA et de I'IMA, se
compose de deux chapitres. Le premier est consacré
aux « Prémisses de I'histoire de l'art islamique: folies
du roi et «fous du Caire » ». Il retrace I'histoire de
la notion d’«art islamique », depuis l'apparition de
cette étiquette au xix° siecle jusqu’a son développe-
ment actuel. Le seconde chapitre, «Le musée «en
pratiques »: fonctionnement et acteurs des deux
musées » aborde de maniere formelle les fonction-
nements du Département des Arts de l'lslam du
musée du Louvre et de I'Institut du Monde Arabe:
leurs choix muséographiques, la maniére dont ils
sont dirigés, leurs liens avec I'Etat ou avec d’autres
gouvernements du monde arabe.

La deuxieme partie, intitulée Visiter les musées:
ethnographie du DAI et de I'IMA, s’intéresse a la
question des visites des deux musées a la maniére
d’'un récit de trajectoire décrivant, les objets, la

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

scénographie, les lumiéres et les mises en scene. Dans
les troisieme et quatriéme chapitres (« Une prome-
nade au Louvre » et «I'Institut du monde arabe:
récit d'une visite »), Diletta Guidi tente de mettre
en lumiére la maniére dont le visiteur ressort de ces
deux parcours avec une image positive de l'islam
mais qui s'avere différente selon les établissements.
Au DA\, il y découvre ce quelle qualifie de modeéle
« universaliste-assimilationniste », voire «assimila-
tionniste-républicain », qu'elle décrit comme «un
souvenir nostalgique de la civilisation islamique ».
Elle rappelle que le discours sappuie davantage sur
I'histoire politique et culturelle de I'lslam que sur
son histoire religieuse, le tout a travers la présenta-
tion de collections nationales prestigieuses. Cette
définition plus culturelle que religieuse correspond
ainsi a la définition qu'on se ferait de I'histoire de I'art
islamique classique. A I'IMA, la présentation se fait
multiple: a la fois culturelle, historique et religieuse,
ce que l'auteure considere comme un modele « inter-
culturel-inclusif » ou «interculturel-libéral ». On 'y
découvre un islam a la fois ancien et actuel, ancré
géographiquement dans le proche et le lointain, via
des collections d'objets qui ne sont pas seulement
francaises, puisqu’elles accueillent des dons, préts et
témoignages de différents pays.

Enfin, la derniére et troisiéme partie Les
politiques muséales: Le DAI et 'lMA comme espaces
d'investigation des politiques publiques se compose
d’'un seul chapitre, fort dense: « Mutations de
I'Etat-nation, de la culture et de la laicité a travers
les musées ». L'auteure développe ce qu'elle appelle
«la laicité muséale », en montrant combien cette
derniére est gérée differemment par le DAl et 'IMA.
Il est question ici, pour elle, d’interpréter les deux
modes de présentation de I'islam dans ces musées,
A travers I'étude des mutations de I'Etat-nation et de
ses politiques, de son rapport a l'altérité islamique
via le concept de laicité, et de la gestion publique de
I'islam en France ces dernieres décennies. C'est sans
conteste ce chapitre qui fait avancer d’'un grand pas
la compréhension actuelle de nos départements
muséaux aujourd’hui.

Dans sa conclusion qui a pour titre Le musée
imaginaire de l'islam, elle tente de proposer une ver-
sion idéale du musée et permet de confirmer que la
réflexion de Diletta Guidi se concentre exclusivement
sur la représentation de la religion musulmane dans
ces espaces muséaux et non sur ce quon pourrait
qualifier de civilisation islamique. Dans la conclu-
sion, c’est un musée imaginaire de l'islam comme
religion, qui est évoqué, et non un musée de I'lslam,
comme civilisation. Lauteure revient sur ses visites de
«musées consacrés a l'islam » et non a l'lslam. Ce petit

BCAI 37 143
BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L'islam des musées : la mise en scene de I'islam dans les politiques culturelles francaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

détail dans l'écriture cache en réalité deux niveaux

d’études bien distincts. Bien qu'elle ait noté, des

I'introduction, la différence entre les arts de I'lslam et
I'art chrétien ou bouddhique, Diletta Guidi reconnait
dans sa conclusion qu'elle aurait souhaité, avec plus

de temps, « comparer le traitement de I'islam dans

les musées francais avec celui d’autres religions » tels

que le judaisme, le christianisme ou le bouddhisme.
La définition réductrice de I'lslam a la religion est
finalement regrettable, puisquétudier l'aire géogra-
phique islamique revient également a s'intéresser a

tout type de production sur un territoire sous domi-
nation musulmane, incluant donc des productions

juives, chrétiennes, etc,, comme en témoigne le paon

en alliage cuivreux signé par ‘Abd al-Malik al-Nasrani,
artisan chrétien, provenant d’al-Andalus, daté de 962,
conservé et exposé au musée du Louvre.

Il faut donc garder a l'esprit qu'il s'agit d’'une
étude du musée et de la religion islamique via le
prisme des sciences politiques, qui est un regard dif-
férent, mais complémentaire, de celui des historiens
d’art. Louvrage remporte par ailleurs, en 2022, le
prix du premier livre de la Chaire d'études sur le fait
religieux de Sciences Po. Comme l'auteure le rappelle,
son travail s'est focalisé sur la gestion culturelle de la
religion musulmane. Il a notamment permis de souli-
gner que les musées exposant des arts de I'lslam, sont
utilisés « pour donner a voir une image alternative
de l'islam et, par extension, de I'Etat a son égard ».

Il serait également intéressant de revenir sur le
musée idéal de l'auteure. A son sens, le musée idéal
serait «a la fois musée des Beaux-Arts, historique et
artistique, comme le Louvre, et un musée avec des
piéces archéologiques et contemporaines, comme
I'IMA ». En dépit d'une maladresse de terminolo-
gie, nous comprenons qu'elle entend par « piece
archéologique », des piéces pré-islamiques, ce qui
est effectivement une particularité de I'lMA. Diletta

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE |

Guidi propose pertinemment dans son musée idéal

de rendre compte dés le début du circuit d'exposi-
tion, des doutes et débats actuels sur la terminologie
islam/Islam/islamique et ainsi de développer les
échanges avec le public et les médiateurs. Elle choi-
sit également de remédier a ce qu'elle nomme des
«effets d'éclipse », a savoir les zones d'ombres de ces

collections, notamment pour le DAI: la colonisation

(Maghreb), la religion (islam) et la période contempo-
raine. Il faut toutefois noter que bien d’autres aspects

auraient pu étre mentionnés. En effet, Diletta Guidi,
n‘aborde que trés peu, voire jamais, les autres zones

géographiques concernées. Il semble nécessaire de

rappeler que son étude reste parcellaire et unique-
ment centrée sur la représentation de la religion

musulmane d’une zone géographique limitée. Zone

restreinte en raison des deux établissements choisis

pour cette étude: le DAI traite d'une aire bien plus

vaste que celle de I'Institut du monde arabe qui

ne se concentre que sur vingt-six pays de la Ligue

arabe. Si elle pointe I'absence du Maghreb dans les

parcours du DA\, plus visible si on tient compte de

la représentation maghrébine dans la communauté

musulmane de France, elle ne dit rien de I'absence de

I'Afrique sub-saharienne, est-européenne, ou encore

du Sud-Est asiatique dans les collections.

Pour autant, la réflexion de Diletta Guidi est trés
pertinente et s'impose aujourd’hui dans la bibliogra-
phie sur le sujet comme une référence. Son étude des
différentes politiques culturelles francgaises permet
sans nul doute de comprendre la maniére dont nos
départements d’art islamique ont été concus et ont
évolué.

Sarah Lakhal
Doctorante — Sorbonne Université
UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAI 37 144

BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L'islam des musées : la mise en scene de I'islam dans les politiques culturelles francaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

