
	 BCAI 37	 142

V. Arts et archéologie

Diletta Guidi  
L’islam des musées : la mise en scène de l’islam  
dans les politiques culturelles françaises 

Zurich - Genève, Seismo Verlag 
(CULTUREL, 10), 2022, 372 p., 
ISBN : 9782883511026

Mots-clés :  muséologie, histoire des collections, 
musée, Musée du Louvre, Institut du Monde Arabe, 
politique culturelle

Keywords:  Museology, History of collections, 
Museum, Louvre Museum, Arab World Institute, 
Cultural policy

L’ouvrage de Diletta Guidi est une version 
enrichie et développée de sa thèse en sciences 
politiques, L’islam des musées. Sociohistoire de la (re)
présentation de l’islam dans les politiques culturelles 
françaises : le cas du Louvre et de l’Institut du monde 
arabe, soutenue en 2019, sous la direction de Philippe 
Portier (EPHE) et de François Gauthier (Université de 
Fribourg). L’auteure diplômée d’une licence en his-
toire de l’art s’oriente, dès le master, vers les sciences 
de la religion en étudiant notamment « les humo-
ristes musulmans » en France, avant de consacrer 
son travail au monde des musées.

La table des matières est particulièrement dense. 
Avec un total de cinq chapitres divisés en trois par-
ties, le plan en escalier atteint, à certains endroits, 
six niveaux, ce qui peut rendre difficile une vision 
d’ensemble de l’ouvrage. On saisit toutefois que la 
démonstration de Diletta Guidi se fait en trois temps. 
La première partie « Présenter les musées : histoire 
et acteurs du DAI et de l’IMA » se concentre sur la 
présentation des deux musées (1). La seconde partie 
« Visiter les musées : ethnographie du DAI et de 
l’IMA » se propose de décrire les parcours muséogra-
phiques en se mettant à la place des visiteurs. Enfin, 
la troisième partie « Les politiques muséales : le DAI 
et l’IMA comme espace d’investigation des politiques 
publiques » entre dans l’analyse du contenu muséo-
graphique via le prisme de l’histoire culturelle et des 
évolutions politiques françaises. La préface est signée 
Valérie Amiraux, professeure au Département de 
sociologie de l’Université de Montréal, examinatrice 
durant la soutenance de cette thèse.

L’introduction, intitulée « Une islamania 
muséale » débute par un rapide état des lieux des 
différentes créations de musées d’art islamique dans 

(1)  DAI : Département des Arts de l’Islam au musée du Louvre ; 
IMA : Institut du monde arabe.

le monde occidental, puis plus tard, dans le monde 
musulman. Diletta Guidi amène rapidement le lec-
teur à s’interroger sur comment expliquer ce qu’elle 
appelle une islamania muséale globale. Elle tente de 
comprendre et d’expliquer les transformations de 
ces institutions : les musées d’art islamique sont-ils 
devenus des instruments diplomatiques pour assurer 
la paix ou, au contraire, ne cherchent-ils à répondre 
qu’à un phénomène de mode pour la culture et les 
arts des mondes musulmans ? 

Pour débuter ces réflexions, elle souhaite revenir 
sur la définition que ces institutions donnent à l’islam 
et aux arts islamiques. L’auteure revient donc sur les 
débats académiques autour des termes islam, Islam, 
avec majuscule, et islamique et précise qu’elle ne 
donnera aucune définition arrêtée de ces trois termes 
puisqu’elle s’intéresse, nous le verrons plus tard, à 
celles que leur donnent les institutions muséales et 
les autres acteurs de la culture. On saisit effective-
ment toute la difficulté à définir dans ce contexte le 
terme Islam que l’auteure tente de circonscrire par la 
géographie. Il s’agirait d’un espace qui correspond à 
« la civilisation musulmane et recouvre un territoire 
très vaste allant du Moyen-Orient à l’Asie du Sud-Est » 
(p. 22). L’omission de toute la partie occidentale de 
l’aire civilisationnelle islamique (Europe, Afrique, Asie 
Mineure et même le Proche Orient) interpelle donc 
dès le début de l’ouvrage. Après avoir restitué les 
différents débats chronologiques et géographiques, 
l’auteure souligne l’écart existant entre l’art islamique 
et la religion musulmane marquant ainsi la différence 
avec l’art chrétien ou l’art bouddhique, des arts où 
la part du religieux est intrinsèque. Il est à déplorer 
que cet élément de réflexion fondamental ne soit pas 
plus présent dans l’ouvrage.

L’introduction se poursuit sur la présentation 
de deux modèles d’exposition illustrés par le DAI et 
l’IMA : le modèle universaliste-assimilationniste et le 
modèle interculturel-inclusif. Le premier insiste sur la 
valeur esthétique de l’art islamique pour l’intégrer 
au corpus classique. Le second met l’accent sur le 
religieux, faisant de l’islam une donnée centrale de la 
civilisation islamique. Ce type de modèle intègre gé-
néralement la période antéislamique et l’art islamique 
contemporain. Afin d’appuyer son propos, D. Guidi 
propose, ensuite, la présentation de trois musées : 
le musée d’art islamique de Doha, le musée d’art 
islamique de Berlin et le MUCIVI (Musée des civilisa-
tions de l’Islam) à La Chaux-de-Fonds, en Suisse qui 
ont fait l’objet d’études récentes par d’autres auteurs. 
En comparaison avec ces trois exemples, le cas de 
la France constitue un terrain muséal riche mais 
inexploré, aucune étude n’ayant été jusqu’à présent 
menée sur la place de l’islam dans les musées français. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L’islam des musées : la mise en scène de l’islam dans les politiques culturelles françaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 143

V. Arts et archéologie

Il est à noter que ces trois comparaisons ne figurent 
pas dans la thèse de Diletta Guidi et ont été ajoutées 
ultérieurement pour la version éditée de l’ouvrage. 

Dès l’introduction, une grande place est faite 
à l’influence méthodologique de Peggy Levitt, tant 
dans la méthode de terrain que dans les théories 
avancées par l’auteure relatives aux liens entre la 
construction d’une identité nationale et l’exposition 
d’une altérité, d’un autre. L’étude est complétée par de 
nombreuses références aux écrits de Rémi Labrusse 
sur le rôle de l’exposition des arts de l’Islam dans le 
renforcement de l’État français. Diletta Guidi propose 
donc de voir les musées d’art islamique comme un 
outil utilisé par l’État français, pour répondre à une 
crise créée autour de la religion musulmane à l’échelle 
nationale et internationale, à compter des années 
1980 et, encore plus intensément, depuis les attentats 
de 2001. Son argumentaire tente donc de démontrer 
que le traitement de la civilisation musulmane dans 
ces deux musées est le reflet du rapport de l’État et 
de la nation à l’altérité islamique. Diletta Guidi s’ins-
crit donc, par ses propres mots, dans la trajectoire 
des travaux de Peggy Levitt, Pierre Rosanvallon et 
Rémi Labrusse.

Comme elle le souligne dans son introduction, 
si beaucoup d’ouvrages traitent des collections 
d’art islamique en Europe, peu abordent celle de 
l’Islam dans les politiques culturelles. Pour l’Europe, 
de manière générale, il y a eu Islam and the Politics 
of Cuture in Europe par Frank Peter (2013) et plus 
récemment Understanding Islam at European par 
Magnus Berg et Klas Grinell Museums (2021), mais 
la France restait jusqu’ici un terrain inexploité. Ainsi, 
l’ouvrage de Diletta Guidi participe à combler un 
vide dans la recherche.

La première partie de l’ouvrage Présenter les 
musées : Histoire et acteurs du DAI et de l’IMA, se 
compose de deux chapitres. Le premier est consacré 
aux « Prémisses de l’histoire de l’art islamique : folies 
du roi et « fous du Caire » ». Il retrace l’histoire de 
la notion d’« art islamique », depuis l’apparition de 
cette étiquette au xixe siècle jusqu’à son développe-
ment actuel. Le seconde chapitre, « Le musée « en 
pratiques » : fonctionnement et acteurs des deux 
musées » aborde de manière formelle les fonction-
nements du Département des Arts de l’Islam du 
musée du Louvre et de l’Institut du Monde Arabe : 
leurs choix muséographiques, la manière dont ils 
sont dirigés, leurs liens avec l’État ou avec d’autres 
gouvernements du monde arabe.

La deuxième partie, intitulée Visiter les musées : 
ethnographie du DAI et de l’IMA, s’intéresse à la 
question des visites des deux musées à la manière 
d’un récit de trajectoire décrivant, les objets, la 

scénographie, les lumières et les mises en scène. Dans 
les troisième et quatrième chapitres (« Une prome-
nade au Louvre » et « l’Institut du monde arabe : 
récit d’une visite »), Diletta Guidi tente de mettre 
en lumière la manière dont le visiteur ressort de ces 
deux parcours avec une image positive de l’islam 
mais qui s’avère différente selon les établissements. 
Au DAI, il y découvre ce qu’elle qualifie de modèle 
« universaliste-assimilationniste », voire « assimila-
tionniste-républicain », qu’elle décrit comme « un 
souvenir nostalgique de la civilisation islamique ». 
Elle rappelle que le discours s’appuie davantage sur 
l’histoire politique et culturelle de l’Islam que sur 
son histoire religieuse, le tout à travers la présenta-
tion de collections nationales prestigieuses. Cette 
définition plus culturelle que religieuse correspond 
ainsi à la définition qu’on se ferait de l’histoire de l’art 
islamique classique. À l’IMA, la présentation se fait 
multiple : à la fois culturelle, historique et religieuse, 
ce que l’auteure considère comme un modèle « inter-
culturel-inclusif » ou « interculturel-libéral ». On y 
découvre un islam à la fois ancien et actuel, ancré 
géographiquement dans le proche et le lointain, via 
des collections d’objets qui ne sont pas seulement 
françaises, puisqu’elles accueillent des dons, prêts et 
témoignages de différents pays.

Enfin, la dernière et troisième partie Les 
politiques muséales : Le DAI et l’IMA comme espaces 
d’investigation des politiques publiques se compose 
d’un seul chapitre, fort dense : « Mutations de 
l’État-nation, de la culture et de la laïcité à travers 
les musées ». L’auteure développe ce qu’elle appelle 
« la laïcité muséale », en montrant combien cette 
dernière est gérée différemment par le DAI et l’IMA. 
Il est question ici, pour elle, d’interpréter les deux 
modes de présentation de l’islam dans ces musées, 
à travers l’étude des mutations de l’État-nation et de 
ses politiques, de son rapport à l’altérité islamique 
via le concept de laïcité, et de la gestion publique de 
l’islam en France ces dernières décennies. C’est sans 
conteste ce chapitre qui fait avancer d’un grand pas 
la compréhension actuelle de nos départements 
muséaux aujourd’hui.

Dans sa conclusion qui a pour titre Le musée 
imaginaire de l’islam, elle tente de proposer une ver-
sion idéale du musée et permet de confirmer que la 
réflexion de Diletta Guidi se concentre exclusivement 
sur la représentation de la religion musulmane dans 
ces espaces muséaux et non sur ce qu’on pourrait 
qualifier de civilisation islamique. Dans la conclu-
sion, c’est un musée imaginaire de l’islam comme 
religion, qui est évoqué, et non un musée de l’Islam, 
comme civilisation. L’auteure revient sur ses visites de 
« musées consacrés à l’islam » et non à l’Islam. Ce petit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L’islam des musées : la mise en scène de l’islam dans les politiques culturelles françaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 144

V. Arts et archéologie

détail dans l’écriture cache en réalité deux niveaux 
d’études bien distincts. Bien qu’elle ait noté, dès 
l’introduction, la différence entre les arts de l’Islam et 
l’art chrétien ou bouddhique, Diletta Guidi reconnait 
dans sa conclusion qu’elle aurait souhaité, avec plus 
de temps, « comparer le traitement de l’islam dans 
les musées français avec celui d’autres religions » tels 
que le judaïsme, le christianisme ou le bouddhisme. 
La définition réductrice de l’Islam à la religion est 
finalement regrettable, puisqu’étudier l’aire géogra-
phique islamique revient également à s’intéresser à 
tout type de production sur un territoire sous domi-
nation musulmane, incluant donc des productions 
juives, chrétiennes, etc., comme en témoigne le paon 
en alliage cuivreux signé par ‘Abd al-Malik al-Naṣranī, 
artisan chrétien, provenant d’al-Andalus, daté de 962, 
conservé et exposé au musée du Louvre.

Il faut donc garder à l’esprit qu’il s’agit d’une 
étude du musée et de la religion islamique via le 
prisme des sciences politiques, qui est un regard dif-
férent, mais complémentaire, de celui des historiens 
d’art. L’ouvrage remporte par ailleurs, en 2022, le 
prix du premier livre de la Chaire d’études sur le fait 
religieux de Sciences Po. Comme l’auteure le rappelle, 
son travail s’est focalisé sur la gestion culturelle de la 
religion musulmane. Il a notamment permis de souli-
gner que les musées exposant des arts de l’Islam, sont 
utilisés « pour donner à voir une image alternative 
de l’islam et, par extension, de l’État à son égard ».

Il serait également intéressant de revenir sur le 
musée idéal de l’auteure. À son sens, le musée idéal 
serait « à la fois musée des Beaux-Arts, historique et 
artistique, comme le Louvre, et un musée avec des 
pièces archéologiques et contemporaines, comme 
l’IMA ». En dépit d’une maladresse de terminolo-
gie, nous comprenons qu’elle entend par « pièce 
archéologique », des pièces pré-islamiques, ce qui 
est effectivement une particularité de l’IMA. Diletta 

Guidi propose pertinemment dans son musée idéal 
de rendre compte dès le début du circuit d’exposi-
tion, des doutes et débats actuels sur la terminologie 
islam/Islam/islamique et ainsi de développer les 
échanges avec le public et les médiateurs. Elle choi-
sit également de remédier à ce qu’elle nomme des 
« effets d’éclipse », à savoir les zones d’ombres de ces 
collections, notamment pour le DAI : la colonisation 
(Maghreb), la religion (islam) et la période contempo-
raine. Il faut toutefois noter que bien d’autres aspects 
auraient pu être mentionnés. En effet, Diletta Guidi, 
n’aborde que très peu, voire jamais, les autres zones 
géographiques concernées. Il semble nécessaire de 
rappeler que son étude reste parcellaire et unique-
ment centrée sur la représentation de la religion 
musulmane d’une zone géographique limitée. Zone 
restreinte en raison des deux établissements choisis 
pour cette étude : le DAI traite d’une aire bien plus 
vaste que celle de l’Institut du monde arabe qui 
ne se concentre que sur vingt-six pays de la Ligue 
arabe. Si elle pointe l’absence du Maghreb dans les 
parcours du DAI, plus visible si on tient compte de 
la représentation maghrébine dans la communauté 
musulmane de France, elle ne dit rien de l’absence de 
l’Afrique sub-saharienne, est-européenne, ou encore 
du Sud-Est asiatique dans les collections.  

Pour autant, la réflexion de Diletta Guidi est très 
pertinente et s’impose aujourd’hui dans la bibliogra-
phie sur le sujet comme une référence. Son étude des 
différentes politiques culturelles françaises permet 
sans nul doute de comprendre la manière dont nos 
départements d’art islamique ont été conçus et ont 
évolué. 

Sarah Lakhal 
Doctorante – Sorbonne Université 
UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Diletta Guidi: L’islam des musées : la mise en scène de l’islam dans les politiques culturelles françaises, recensé par Sarah Lakhal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

