
	 BCAI 37	 137

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

Najla Nakhlé-Cerruti  
La Palestine sur scène.  
Une expérience théâtrale palestinienne  
(2006-2016)

Rennes, Presse universitaire de 
Rennes (Interférences), 2022, 236 p., 
ISBN : 978275358333

Mots-clés :  théâtre palestinien, espaces et arts, 
monologues, théâtre en arabe

Keywords:  Palestinian theatre, spaces and arts, 
monologues, theatre in Arabic

« La difficulté de travailler sur le théâtre palesti-
nien a laissé le champ de la recherche très peu fourni 
dans ce domaine. Les études souffrent d’archives 
laconiques et d’un manque de ressources qui 
rendent la documentation difficile sur les activités 
théâtrales. Peu de pièces palestiniennes ont été 
éditées. Le théâtre palestinien a essentiellement 
retenu l’attention des chercheurs dans le cadre 
d’études s’inscrivant dans des disciplines issues des 
sciences sociales, non littéraires » (p. 19), tel est le 
constat principal de Najla Nakhlé-Cerruti, agrégée 
d’arabe et chargée de recherche au CNRS. Dans 
son ouvrage, La Palestine sur scène. Une expérience 
théâtrale palestinienne (2006-2016), elle propose 
de repenser la scène théâtrale palestinienne, un art 
sous-estimé et marginalisé, comme « une pratique 
dynamique, de qualité, complexe et variée » (p. 12) 
qu’elle inscrit dans les questionnements du théâtre 
dans le monde. L’ouvrage, qui fait suite à sa thèse 
de doctorat en études arabes soutenue en 2017 à 
l’INALCO, s’appuie sur plusieurs années de recherche 
sur le terrain théâtral palestinien qui a donné lieu à 
l’accumulation d’un large corpus de textes inédits et 
à la réalisation de plusieurs entretiens avec les profes-
sionnels de ce théâtre ; l’auteure est par ailleurs une 
spectatrice assidue des représentations théâtrales 
dans les Territoires palestiniens, en Israël, en Jordanie 
et en France.

Cette contribution prend racine dans les études 
du théâtre en arabe et met en valeur l’esthétique, les 
richesses et les pratiques novatrices d’un théâtre pa-
lestinien qui se saisit des contraintes territoriales pour 
donner un dynamisme à la nouvelle représentation 
de la Palestine sur scène. En effet, l’espace / territoire 
ainsi que leurs fragmentations sont des mots-clés 
de cet ouvrage qui montre la manière dont le mor-
cellement de l’espace palestinien influence la créa-
tion théâtrale. Dans ce cas précis, il est impossible 
d’extraire le théâtre palestinien du contexte difficile 

de l’entreprise coloniale israélienne qui a fragmenté 
et a morcelé l’espace territorial palestinien au point 
d’enfermer les lieux artistiques et de restreindre la 
mobilité des artistes, et tout particulièrement ceux 
de Jérusalem et des Territoires. Najla Nakhlé-Cerruti 
est ainsi parvenue à placer le théâtre palestinien du 
début du xxie siècle dans l’élan du « tournant spatial » 
et de la « géographie littéraire » qui a marqué la lit-
térature et les arts (1). C’est un défi certes complexe, 
mais relevé par cette spécialiste du théâtre palestinien 
qui affirme : « il s’agit en fait de s’approprier la frag-
mentation et de maîtriser le territoire pour permettre 
l’affirmation d’une Palestine polycentrique et la 
reconnaissance de toutes ses composantes » (p. 211). 

Ce travail colossal s’inscrit dans l’histoire du 
théâtre en arabe et des différentes recherches aca-
démiques qui tentent depuis les années 1960 de 
le sortir de son isolement, de le mettre en valeur 
et d’écrire son histoire en prenant en compte son 
cadre spatial qui est large, multiple et complexe. 
Najla Nakhlé-Cerruti affirme que les études jusqu’ici 
consacrées au théâtre palestinien s’appuient essen-
tiellement sur des analyses historico-sociologiques. 
Elle propose de les compléter à partir de plusieurs 
composantes, dont l’analyse des textes, la scène, le jeu 
des acteurs ou l’incorporation du public : « Le théâtre 
palestinien n’a pas été suffisamment étudié pour ses 
aspects littéraires, esthétiques et performatifs. C’est 
ce que nous souhaitons réaliser dans cet ouvrage, pre-
nant en compte le caractère « total » de la pratique 
théâtrale, pratique de texte et de représentation » 
(p. 23). Najla Nakhlé-Cerruti retrace les nouvelles 
représentations de la Palestine par une approche 
holistique qui injecte un dynamisme à une analyse au 
croisement des études arabes et théâtrales appliquée 
à un corpus qui s’étale sur une décennie (2006-2016). 
C’est une pratique théâtrale qui exploite sa propre 
territorialité éclatée et comprimée pour souligner ses 
composantes identitaires.

L’ouvrage, présenté en trois parties (2), analyse 
le contenu textuel ainsi que le développement 
des formes de ce théâtre. La forme du monologue 
s’impose à partir des années 2000 et porte plusieurs 
thématiques ancrées dans un chronotope palestinien 
qui englobe l’arabe dialectal, les espaces scindés 
entre Israël, Jérusalem et les Territoires palestiniens, 
la Nakba ou la défaite de 1948, l’occupation, les pri-
sons, les exils et l’enfermement. Najla Nakhlé-Cerruti 

(1)  Michel Collot, Pour une géographie littéraire, José Corti 
Éditions, 2014.
(2)  « L’expérience théâtrale palestinienne entre scène et terri-
toire », « La parole solitaire pour faire entendre le récit palesti-
nien », « Représenter la Palestine sur scène ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Najla Nakhlé-Cerruti: La Palestine sur scène. Une expérience théâtrale palestinienne (2006-2016), recensé par Sadia Agsous-Bienstein
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 138

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

explique que la scène palestinienne contemporaine 
est occupée par le récit d’expériences personnelles 
et de témoignages qui fusionnent avec l’histoire 
palestinienne ; de cette manière, le théâtre devient 
un moment fédérateur qui fait apparaître la mémoire 
collective et sa préservation.

Ses réflexions sur les représentations de la 
Palestine sur cette scène se basent sur une analyse 
textuelle, scénique et performative de cinq pièces, 
dont trois monodrames, représentatifs des com-
plexités spatiales, linguistiques et identitaires de 
dramaturges dont les biographies nous renseignent 
plus sur cette Palestine polycentrique aux com-
posantes diverses. Tout commence à Jérusalem. 
François Gaspard (1951-2011), dit Abou Salem, est 
l’auteur du monodrame Dans L’ombre du Martyr 
(2010). C’est avec lui que le théâtre palestinien se 
professionnalise. Né français, Abou Salem grandit à 
Jérusalem et fait ses études au Liban. En 1968, il suit 
une formation théâtrale, au théâtre expérimental du 
Soleil avec Ariane Mnouchkine. C’est au début des 
années 1970 qu’il retourne en Palestine, et adopte 
le nom d’Abou Salem pour marquer la composante 
palestinienne de son identité en termes d’apparte-
nance culturelle. Il crée en 1971 à Jérusalem la troupe 
Balalin (Les Ballons) avec des comédiens palestiniens ; 
le choix du registre dialectal va inscrire cet art dans 
l’héritage arabe local. Abou Salem sera à l’initiative 
du premier festival de théâtre en Palestine, qui aura 
lieu à Ramallah en 1973. C’est à la suite de ces expé-
riences premières qu’il crée la troupe El-Hakawati 
en 1977, qui donnera naissance en 1984 au théâtre 
national palestinien (TNP). La construction du mur 
de séparation en 2002, qui répond à la logique de la 
politique israélienne de fragmentation du territoire 
palestinien, a isolé Jérusalem, et de ce fait, le TNP, des 
autres villes. Najla Nakhlé-Cerruti nous renseigne 
sur d’autres initiatives palestiniennes qui prennent 
forme dans les années 1980 et précise : « Toutes les 
expériences cherchent par ailleurs à s’ancrer dans le 
territoire. Le choix de la langue dialectale locale pour 
la création et le désir de créer un lien profond avec le 
public et plus largement la société, l’activité théâtrale 
prend une dimension sociale et thérapeutique dans 
ces villes » (p. 77). Cet ouvrage nous offre une lecture 
passionnante de ce panorama théâtral palestinien : al-
Kasaba à Ramallah (1989), Ashtar à Jérusalem (1991), 
Alrowwad (1998), Diyar (2008), Al-Harra (2005) à 
Bethléem et sa région, Naam à Hébron (1997). Sans 
omettre le Théâtre de la Liberté (2006) de Jénine à 
l’initiative de Juliano Mer-Khamis, une autre figure 
centrale du théâtre palestinien. Mer-Khamis était 
le fils de Saliba Khamis, un des fondateurs et diri-
geants du parti communiste palestinien, et d’Arna 

Mer-Khamis, une activiste juive israélienne. Juliano 
Mer-Khamis est assassiné à Jénine en 2011 devant 
ce même théâtre qu’il avait voulu comme lieu de 
formation et d’épanouissement artistique pour les 
enfants et les jeunes du camp de réfugiés de Jénine.

La deuxième pièce du corpus de ce territoire 
de Jérusalem est de Kamel El Basha (1962-), natif de 
cette ville et auteur d’Un demi-sac de Plomb (2010). 
Il a conçu une pièce de théâtre à partir des formes 
traditionnelles du conteur et du théâtre d’ombres et 
un recours aux techniques issue de la dramaturgie 
contemporaine. Les trois dernières pièces sont de 
trois dramaturges palestiniens vivant en Israël – Taher 
Najib (1970-), Amer Hlehel (1979-) et Bashar Murkus 
(1992-). Ils sont des descendants des Palestiniens qui 
sont restés sur leurs terres après la création de l’État 
d’Israël en 1948. À portée de crachat de Taher Najib, 
originaire d’Um el-Fahem, est d’abord joué en hébreu 
(2006) puis est traduit pour être joué, ensuite, en 
arabe. Le Temps parallèle (2014) est l’œuvre du jeune 
dramaturge Bashar Murkus, originaire de Kafar Yacif ; 
il s’inspire de la vie de Walid Dakka, un Palestinien 
prisonnier des Israéliens depuis 1986. Taha (2014) 
d’Amer Hlehel, natif de la Galilée, nous livre les 
récits d’exil (physique et symbolique) écrits en vers 
par le poète de Saffourieh Taha Mohammed Ali 
(1931-2011). L’analyse de ces pièces produites dans 
cet autre territoire, l’israélien, montre que les condi-
tions de la création théâtrale sont différentes de 
celles de Jérusalem et des Territoires palestiniens. Elle 
est inscrite entre tentatives de collaboration de ces 
Palestiniens citoyens israéliens avec des Juifs israéliens, 
collaboration, qui passe par l’usage de l’hébreu ou 
par la traduction arabe-hébreu des pièces, jusqu’à 
une nouvelle démarche d’écriture en langue arabe 
incarnée par Bashar Mukus et Amer Hlehel. Par ail-
leurs, le Théâtre Khashabi, premier théâtre palestinien 
indépendant financièrement en Israël, créé en 2015 
à l’initiative d’un groupe d’étudiants palestiniens du 
département des études théâtrales de l’Université de 
Haïfa, confirme cette tendance qui revendique un 
théâtre palestinien indépendant en Israël.

C’est par l’éclatement territorial et la prise en 
compte de la question de l’exil vécu par chacun 
de ces acteurs du théâtre palestinien que Najla 
Nakhlé-Cerruti nous éclaire sur les facteurs qui 
poussent à l’émergence de la forme monologuée 
depuis les années 2000 et à sa persistance dans 
le théâtre palestinien contemporain. Celle-ci est 
appuyée par un exil multiple qui est à la fois géo-
graphique, historique, mais aussi intérieur lorsqu’il 
s’agit des Palestiniens en Israël. « Être a ̀ l’intérieur 
est un privilège qui est un malheur, semblable 
au sentiment d’être prisonnier dans une maison 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Najla Nakhlé-Cerruti: La Palestine sur scène. Une expérience théâtrale palestinienne (2006-2016), recensé par Sadia Agsous-Bienstein
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 139

IV. Anthropologie, ethnologie, sociologie

qui vous appartient » (3). Ces mots d’Edward Said 
explicitent la position complexe des Palestiniens en 
Israël par la symbolique de la maison, ce qui nous 
permet de comprendre la place que l’ouvrage de 
Najla Nakhlé-Cerruti accorde à Khamis-Meir, Murkus, 
Hlehel et Najib dans la création théâtrale palesti-
nienne du début du xxie siècle et leur intégration 
dans le théâtre palestinien.

Najla Nakhlé-Cerruti a réussi le défi de mettre en 
relief les caractéristiques de ce théâtre palestinien et 
d’engager une réflexion sur sa définition à partir de 
l’analyse de plusieurs procédés : la centralité du lieu, 
de l’espace de dramaturgie, de l’individu, du réel et 
de la place du public au centre de la création. Dans 
sa conclusion, elle relance la discussion sur la notion 
même de « théâtre de résistance » : « le cadre pales-
tinien n’est plus le centre de l’action de la pièce, et le 
théâtre se détache de la cause politique et de la reven-
dication de souveraineté nationale. La disparition de 
la mention directe de l’espace palestinien permet de 
passer à une dramaturgie dont les objectifs dépassent 
le politique pour les objectifs littéraires, poétiques et 
esthétiques » (p. 207). S’il est vrai que la Palestine, à 
travers son théâtre, accède au reste du monde, il est 
intéressant et important de réfléchir à cette notion 
« littérature de résistance » forgée par Ghassan 
Kanafani (4) pour la sortir d’un cadre exclusivement 
militaire et lui rendre son aspect esthétique, comme 
il l’a lui-même précisé en examinant la pièce de 
Tawfik Fayyad, Bayt al-ǧunūn (La maison de fous) et 
en déclarant que le théâtre était une partie intégrale 
du dialogue culturel-politique chez les intellectuels 
de la Galilée des années 1960.

Cet ouvrage nous amène à une autre question 
cruciale : celle des archives théâtrales palestiniennes. 
À plusieurs reprises, Najla Nakhlé-Cerruti met l’accent 
sur le manque d’archives qui permettraient d’écrire 
l’histoire de ce théâtre pour en permettre l’analyse 
esthétique. On peut considérer, par ailleurs, que son 
travail colossal de collecte de textes inédits participe 
à la fabrication de telles archives. Il existe également 
un autre chantier, celui du théâtre palestinien pré-
1948, qui s’inscrit dans l’effervescence culturelle 
palestinienne d’avant la Nakba. Ce théâtre était joué 
dans les cafés et les clubs orthodoxes, catholiques ou 
islamiques de plusieurs villes palestiniennes, et était 
animé par des personnalités issues d’horizons divers, 

(3)  Edward Said, After the Last Sky: Palestinian Lives, Columbia 
University Press, 1999.
(4)  Ghassan Kanafani, al-ʾadab al-falisṭīnī al-muqāwim taḥt 
al-iḥtilāl 1948-1968 (La littérature palestinienne de résistance 
sous l’occupation 1968-1966), Beyrouth, Muaʾsasat al-dirāsāt 
al-falisṭīnīa, 1968 (en arabe).

telles que les frères Saliba, Jameel Habib Bahry, les 
frères Nasri ou encore Jameel al-Jawzi. Les archives 
le concernant seraient à chercher du côté israélien, 
dans les archives culturelles palestiniennes qui ont 
été pillées en 1948 par les soldats israéliens.

Pour revenir à la situation actuelle, les conditions 
du théâtre palestinien restent fragiles et instables. 
« Les années passent année après année, et nous 
attendons toujours Godot pour soutenir la résistance 
du théâtre national, El-Hakwati, à Jérusalem ». Ces 
mots sont d’Amer Khalil, l’actuel directeur du Théâtre 
national palestinien. Ce théâtre est en faillite, il survit 
majoritairement grâce aux dons d’organisations inter-
nationales, et bien qu’il porte l’adjectif « national », il 
ne peut être comparé à aucun autre théâtre national 
dans le monde, soutenu par un état souverain. Najla 
Nakhlé-Cerruti nous offre une lecture importante 
pour finalement comprendre comment ce théâtre 
contourne la situation politique kafkaïenne et donne 
un sens à un Godot, source de créativité.

Sadia Agsous-Bienstein 
Département d’études arabes, Université Paris 8 

Chercheure associée à l’IREMAM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Najla Nakhlé-Cerruti: La Palestine sur scène. Une expérience théâtrale palestinienne (2006-2016), recensé par Sadia Agsous-Bienstein
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

