| Il. HisTOIRE |

Christopher MARKIEWICZ

The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam:
Persian Emigres and the Making of
Ottoman Sovereignty

Cambridge, Cambridge University Press, 2019,
345 p., ISBN: 9781108710572

Mots-clés: Ottomans, Timourides, Idris Bidlisi,
idéologie, circulations savantes

Keywords: Ottomans, Timurids, Idris Bidlisi,
ideology, scholar’s circulations

Les travaux sur les évolutions idéologiques
du xve¢siecle et sur le role des savants dans ces
évolutions demeurant assez rares, la parution
en 2019 de l'ouvrage de Christopher Markiewicz
n'en est que plus importante. Lauteur évoque le
sujet, assez mal connu, des circulations savantes
entre les cours timouride d’Hérat, Aq Qoyunlu de
Tabriz et ottomane d’Istanbul. Spécialiste d’histoire
politique et intellectuelle de 'Empire ottoman entre
les x1ve et xvii® siecles a I'université de Birmingham,
C. Markiewicz s'est, notamment, intéressé aux cir-
culations des idées politiques en Asie de I'Ouest.
Dans cette étude trés documentée qui est une
version remaniée de sa these de doctorat soutenue
en 2015, il prend prétexte de la biographie du sa-
vant persan Idris Bidlisi (1457-1520) pour dresser un
panorama des évolutions idéologiques concernant
la royauté depuis I'lran timouride et Aq Qoyunlu
jusqu’a I'’Anatolie ottomane a la charniere des
XV© et xvI° siecles. Son travail s'inscrit dans la lignée
des travaux produits a I'université de Chicago sur
ces territoires asiatiques de I'lslam, en particulier au
xvesiecle, et sur les évolutions idéologiques ayant
conduit a la construction progressive de modeéles de
royauté dans les empires musulmans dits modernes.
De la méme facon, il remet en perspective le role
des savants dans les circulations de ces modeles a
travers des espaces allant de I'Afghanistan actuel a
Istanbul. Enfin, cet ouvrage confirme l'intérét actuel
de la recherche sur cette «crise » idéologique du
monde turco-persan au xv© siécle qui voit sélaborer
de nouveaux modeles de légitimation a partir de
I'hybridation de modeles anciens. En cela, son travail
fait écho a celui d’Evrim Binbas (lui aussi passé par

(1) The crisis of rule in late medieval Islam: A study of Idris Bidlisi
(861-926/1457-1520) and kingship at the turn of the sixteenth
century, Université de Chicago.

Chicago) sur les réseaux savants timourides? et sur
la progression d'un modéle messianique du pouvoir
dans 'Asie occidentale et centrale ),

Le questionnement principal de l'auteur est
clairement énoncé en introduction: qu'est-ce qui,
dans ce xvesiecle fragmenté territorialement et
politiquement, a pu permettre 'émergence dempires
musulmans territorialement définis et idéologi-
quement affirmés au xvi¢ siécle? (p. 3) A partir de
cette question, il développe I'idée maitresse de son
ouvrage selon laquelle les savants persans, parmi les-
quels Idris Bidlisi, ont réinvesti des concepts anciens
et joué un réle déterminant dans la diffusion du
vocabulaire timouride de la souveraineté a travers le
monde musulman d’Asie et notamment aupres de
la confédération nomade turkmene des Aq Qoyunlu
puis, surtout, des Ottomans en pleine construction
impériale. Cette idée forte permet de souligner a
quel point l'idéologie du pouvoir ottoman est un
amalgame de plusieurs traditions dont les savants
ont assuré la transmission.

L'ouvrage est divisé en deux grandes parties
dégale longueur. La premiere (p. 23-147) porte sur
la vie d’ldris Bidlisi, les influences idéologiques qu'il
a recues et qu'il contribue a diffuser dans les cours
Aq Qoyunlu et ottomane. La deuxiéme (p. 149-291)
est une approche historique de la philosophie
politique islamique. L'auteur cherche a comprendre
comment et pourquoi des titulatures et des concepts
anciens ont été adaptés pour les souverains du
xvesiecle. Une chronologie synthétique de la vie
de Bidlisi est donnée en appendice (p. 292-295) de
méme qu’une tres pratique recension compléte des
manuscrits des travaux de Bidlisi connus, avec leur
cote et leur localisation (p. 297-304). Une bibliogra-
phie fournie et a jour (p. 305-334) ainsi qu’un index
(p- 335-345) complétent l'ouvrage.

Lintroduction stimulante remet en perspective
la deuxieme moitié du xve siecle et la crise idéolo-
gique qui traverse ce siecle, le dernier dominé par
des pouvoirs nomades turco-mongols (p. 3). Lauteur
explique la singularité de cette période ou la chute

(2) Evrim Binbas, Intellectual networks in Timurid Iran, Sharaf
al-Din Yazdi and the Islamicate Republic of Letters, Cambridge,
2016.

(3) Voir entre autres Evrim Binbas, “Condominial Sovereignty
and Condominial Messianism in the Timurid Empire: historio-
graphical and Numismatic Evidence”, Journal of the Economic
and Social History of the Orient, 61, p. 172-202, 2018, Jonathan
Brack: “Theologies of Auspicious Kingship: The Islamization of
Chinggisid Sacral Kingship in the Islamic World", Comparative
Studies in Society and History, 60 (4), p. 1143-1171,2018 ou Azfar
Moin, The Millenial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in
Islam, New York, 2012.

BCAI 37 126
BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

du califat abbasside de Bagdad en 1258 et sa relocali-
sation au Caire posent un probléme idéologique aux
juristes musulmans tandis que le prestige mongol
s'érode depuis la mort du dernier llkhan en 1335.
Dans la mesure ou les dynasties qui prennent le
pouvoir au xv© siecle ne peuvent plus se réclamer des
héritages de Quraysh, ni de celui de Gengis Khan, ce
siecle constitue une période de fluidité idéologique
pour trouver des réponses a « la crise de la royauté ».
La question est d'autant plus aigué dans la construc-
tion de I'Empire ottoman qui prend le contréle de
nouveaux territoires ol I'idéologie de la ghazd n'a plus
de sens (p. 6-7). Lauteur rappelle ainsi les multiples
influences (messianisme, contact des Européens,
savants) qui guident I'évolution de l'idéologie et de
la culture politique des sultans des grands empires
de la période (p. 12-18). Il conclue son introduction
par une présentation des principaux moments de
la vie d’Idris Bidlisi, figure emblématique de ce que
veut démontrer l'auteur: né dans la communauté
messianique de Muhammad Narbarkhsh installée
dans le nord de I'lran, il construit sa carriere dans la
chancellerie de Ya‘qib Aq Qoyunlu (r. 1478-1490),
dont il gravit les échelons petit a petit, avant démi-
grer, suite a la conquéte de Tabriz par Shah Isma‘il, a
la cour ottomane. Il y diffuse, avec d’autres savants
persans et ottomans, ses conceptions de la royauté
et le vocabulaire afférent.

La premiere partie est divisée en trois chapitres
qui sont autant de périodes de la vie de Bidlisi: celle
en Iran chez les Aq Qoyunlu entre 1457 et 1502
(p. 25-65), celle aupres de la cour ottomane de
Bayezid Il entre 1502 et 1511 (p. 66-105) et celle des
voyages entre 1511 et sa mort a Istanbul en 1520
(p. 106-147). Lauteur restitue l'itinéraire politique
de Bidlisi dans un contexte de construction impé-
riale chez les Aq Qoyunlu qui sétendent vers l'est
et l'ouest depuis Tabriz avant détre stoppés par les
Ottomans en 1473. En effet, il démontre comment
le besoin de légitimité des souverains de I'époque
les conduit a chercher le soutien de savants qui, par
le biais de I'histoire et de traités de gouvernement,
définissent des modeéles légitimants assortis d’'un
vocabulaire spécifique, notamment le concept cen-
tral de khilafat-i rahmani (traduit par «viceregency
of God ») développé par Bidlisi lui-méme. Lauteur
remarque que ces modeles sont de plus en plus
attachés a une légitimité venue directement de Dievu,
notamment sous |'influence de certains mouvements
messianiques, venant ainsi confirmer la thése d’Evrim
Binbas pour I'lran timouride .

(4) Evrim Binbas, “Condominial Sovereignty and Condominial
Messianism in the Timurid Empire”, art. cit.

C. Markiewicz s'attache également a montrer
comment Bidlisi, avec d’autres savants et secrétaires
persans, s'intégre a ces administrations impériales en
gestation et bien différenciées entre la confédération
nomade des Aq Qoyunlu d’'une part et I'Empire
ottoman d’autre part. Il souligne a cette occasion
les fragiles équilibres de pouvoir qui conduisent a la
destruction de la confédération des Aq Qoyunlu a
la fin du xv© siecle, pris en étau entre les Qizilbash a
l'est et les Ottomans a l'ouest. Cette désintégration
pousse Bidlisi a fuir Shah Isma“il, qu'il congoit comme
trop extrémiste, pour la cour ottomane ou il rédige
deux de ses ceuvres majeures: le Hasht Bihisht (Les
huit paradis) et le Salimshahnama (Livre de Selim
Shah). Cest dans cette cour, enfin, quavec d’autres
savants persans émigrés comme lui, il applique, pour
les souverains ottomans, les concepts développés
chez les Aq Qoyunlu.

De cette premiere partie se dégage nettement la
vision d'un monde de savants mobiles qui voyagent
avec leurs propres conceptions politiques mais
parviennent a les adapter au contexte curial dans
lequel ils sont patronnés. Outre la restitution de leur
influence de I'Afghanistan a l’Anatolie, il faut compter,
parmi les apports originaux de l'ouvrage, la démons-
tration de I'importance de la cour Aq Qoyunlu dans
la réappropriation et la transmission des pratiques
timourides a la cour ottomane. Linfluence de John
Woods n’y est sans doute pas pour rien.

La deuxiéme partie, divisée également en trois
chapitres, est davantage théorique et s'attache a
I'histoire des idées autour de la royauté et du renou-
vellement du vocabulaire qui lui est consacré. Lauteur
commence d’abord par l'utilisation du lexique de
la souveraineté chez les Timourides (p. 151-191).
Selon lui c'est ce modele de royauté qui, apres sa
diffusion par les savants persans a la fin du xve siecle,
sert d’étalon au monde musulman au xvi€ siecle.
Cela est lié a la mise en place d’'une synthese entre
I'héritage islamique et I'héritage mongol du pouvoir
auquel s'ajoute une caractéristique essentielle pour
la suite: I'idée de faveur divine qui légitime le pou-
voir et donne un nouveau sens a des termes anciens
comme celui de sahib giran (traduit par «lord of
the auspicious astral conjunction ») ou de mujjadid
(« centennial renewer of the faith ») (p. 166-176).

Apreés avoir précisé comment circulent ces titu-
latures entre les souverains (correspondances royales
privées, lettres diplomatiques, ceuvres de savants
pour la recherche d'un patron...), C. Markiewicz
rappelle les grandes conceptions de I'histoire dans
le monde islamique (p. 192-239) qui lui permettent
de replacer le Hasht Bihisht dans son contexte de
production. On y trouve un rappel synthétique des

BCAI 37 127
BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

problématiques autour de la classification de I'his-
toire parmi les sciences islamiques et les questions
autour de son utilité pour les savants médiévaux. Il
introduit également la place ambigué de Bidlisi dans
le réseau savant ottoman mais aussi l'originalité de
son travail historique, qui se veut avant tout héritier
de la tradition persane, en intégrant les travaux
timourides dans I'historiographie ottomane. Cela
vaut d’ailleurs, a Bidlisi, des critiques de ses collegues
et une certaine mise a I'écart qui ne 'empéchent
pas d’avoir des héritiers comme Shah Qasim Tabrizi
(p. 236).

Enfin, dans son dernier chapitre, I'auteur dresse
un panorama des différentes traditions politiques et
des titulatures associées qui ont influencé la construc-
tion de 'Empire ottoman comme empire universel
(p. 240-284). Ce chapitre traite de philosophie poli-
tique depuis le xi1i€ siecle et synthétise avec clarté les
principales idées de plusieurs juristes et philosophes
de différentes écoles (Ibn al-‘Arabi, Fakhr al-Din Raz,
Ibn Jama‘a, Khuniji-Isfahani) sur le califat. Il souligne
ainsi l'influence de ces savants sur la pensée de Bidlisi
et notamment sur la construction de son concept
central de khilafat-i rahmani, réceptacle de nombre
de ces idées antérieures. C. Markiewicz montre de
cette maniere comment la figure du souverain se
rapproche de plus en plus du saint homme, voire du
souverain messianique, choisi directement par Dieu
et doué de qualités particulieres qui font de lui un
étre exceptionnel. Les premiers sultans ottomans du
xVI¢ siecle contribuent ainsi a fixer a leur profit cette
idéologie du pouvoir en pleine évolution depuis le
xVve siecle. On peut ajouter que Iévolution est simi-
laire chez les premiers Safavides, en particulier avec
la sacralisation de Shah Isma“il qui rebutait pourtant
Bidlisi par son extrémisme.

Au final, C. Markiewicz nous livre un ouvrage
trés documenté qui donne, d'une part, une vision
d’ensemble du fonctionnement du pouvoir et
des administrations et, d'autre part, des idées qui

Ill. HisTOIRE |

sous-tendent leur idéologie et leurs modes variés de
circulation. L'un des apports originaux de cette étude
est de rappeler le role essentiel des savants dans la
construction des idéologies et le fonctionnement
des administrations impériales. La prise en compte,
en particulier, de ceux qui gravitent autour de la cour
Aq Qoyunlu de Tabriz est éclairante et novatrice.
On peut certainement discuter du fait qu'ils soient
essentiellement présentés comme transmetteurs
d’une tradition timouride qui leur est antérieure et de
la relativisation de la tradition autour d'Oghtiz Khan
mise en avant par les Qara Qoyunlu, les Aq Qoyunlu
et les Ottomans au xve siecle. Cette tradition est
d’autant plus pertinente qu'Oghaz Khan avait le
double avantage de descendre d'un prophete (Noé)
et d’étre un Khan conquérant du monde. Relativiser
son importance dans la construction impériale
Ag Qoyunlu tend a réduire l'originalité des inno-
vations idéologiques des Aq Qoyunlu, quand bien
méme elles se surimposaient a celles des Timourides.
Cela relativise de la méme facon le role des élé-
ments nomades dans la construction des idéologies
impériales universelles timouride, Qara Qoyunlu et
Aqg Qoyunlu, bien que ceux-ci soient plus difficile a
percevoir dans les sources.

En tout état de cause, la grande qualité et la
rigueur de l'ouvrage permettent d’approcher 'impor-
tance du corpus idéologique persan dans la construc-
tion de l'idéologie impériale universelle du sultanat
ottoman et sa stabilisation au xvi€ siecle. C'est donc
la un travail important pour qui s'intéresse a I'histoire
savante et politique de cette période charniére des
XVe-xvI€ siecles et a la construction idéologique des
grands empires islamiques dits modernes.

Yoan Parrot
Doctorant Aix-Marseille Université,
IREMAM - professeur agrégé d’histoire

BCAI 37 128
BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

