
	 BCAI 37	 126

III. Histoire

Christopher Markiewicz  
The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam:  
Persian Emigres and the Making of  
Ottoman Sovereignty

Cambridge, Cambridge University Press, 2019, 
345 p., ISBN : 9781108710572

Mots-clés :  Ottomans, Timourides, Idris Bidlisi, 
idéologie, circulations savantes

Keywords:  Ottomans, Timurids, Idris Bidlisi, 
ideology, scholar’s circulations

Les travaux sur les évolutions idéologiques 
du xve siècle et sur le rôle des savants dans ces 
évolutions demeurant assez rares, la parution 
en 2019 de l’ouvrage de Christopher Markiewicz 
n’en est que plus importante. L’auteur évoque le 
sujet, assez mal connu, des circulations savantes 
entre les cours timouride d’Hérat, Aq Qoyunlu de 
Tabriz et ottomane d’Istanbul. Spécialiste d’histoire 
politique et intellectuelle de l’Empire ottoman entre 
les xive et xviie siècles à l’université de Birmingham, 
C. Markiewicz s’est, notamment, intéressé aux cir-
culations des idées politiques en Asie de l’Ouest. 
Dans cette étude très documentée qui est une 
version remaniée de sa thèse de doctorat soutenue 
en 2015 (1), il prend prétexte de la biographie du sa-
vant persan Idrīs Bidlīsī (1457-1520) pour dresser un 
panorama des évolutions idéologiques concernant 
la royauté depuis l’Iran timouride et Aq Qoyunlu 
jusqu’à l’Anatolie ottomane à la charnière des 
xve et xvie siècles. Son travail s’inscrit dans la lignée 
des travaux produits à l’université de Chicago sur 
ces territoires asiatiques de l’Islam, en particulier au 
xve siècle, et sur les évolutions idéologiques ayant 
conduit à la construction progressive de modèles de 
royauté dans les empires musulmans dits modernes. 
De la même façon, il remet en perspective le rôle 
des savants dans les circulations de ces modèles à 
travers des espaces allant de l’Afghanistan actuel à 
Istanbul. Enfin, cet ouvrage confirme l’intérêt actuel 
de la recherche sur cette « crise » idéologique du 
monde turco-persan au xve siècle qui voit s’élaborer 
de nouveaux modèles de légitimation à partir de 
l’hybridation de modèles anciens. En cela, son travail 
fait écho à celui d’Evrim Binbaş (lui aussi passé par 

(1)  The crisis of rule in late medieval Islam: A study of Idrīs Bidlīsī 
(861-926/1457-1520) and kingship at the turn of the sixteenth 
century, Université de Chicago.

Chicago) sur les réseaux savants timourides (2) et sur 
la progression d’un modèle messianique du pouvoir 
dans l’Asie occidentale et centrale (3).

Le questionnement principal de l’auteur est 
clairement énoncé en introduction : qu’est-ce qui, 
dans ce xve siècle fragmenté territorialement et 
politiquement, a pu permettre l’émergence d’empires 
musulmans territorialement définis et idéologi-
quement affirmés au xvie siècle ? (p. 3) À partir de 
cette question, il développe l’idée maîtresse de son 
ouvrage selon laquelle les savants persans, parmi les-
quels Idrīs Bidlīsī, ont réinvesti des concepts anciens 
et joué un rôle déterminant dans la diffusion du 
vocabulaire timouride de la souveraineté à travers le 
monde musulman d’Asie et notamment auprès de 
la confédération nomade turkmène des Aq Qoyunlu 
puis, surtout, des Ottomans en pleine construction 
impériale. Cette idée forte permet de souligner à 
quel point l’idéologie du pouvoir ottoman est un 
amalgame de plusieurs traditions dont les savants 
ont assuré la transmission.

L’ouvrage est divisé en deux grandes parties 
d’égale longueur. La première (p. 23-147) porte sur 
la vie d’Idrīs Bidlīsī, les influences idéologiques qu’il 
a reçues et qu’il contribue à diffuser dans les cours 
Aq Qoyunlu et ottomane. La deuxième (p. 149-291) 
est une approche historique de la philosophie 
politique islamique. L’auteur cherche à comprendre 
comment et pourquoi des titulatures et des concepts 
anciens ont été adaptés pour les souverains du 
xve siècle. Une chronologie synthétique de la vie 
de Bidlīsī est donnée en appendice (p. 292-295) de 
même qu’une très pratique recension complète des 
manuscrits des travaux de Bidlīsī connus, avec leur 
cote et leur localisation (p. 297-304). Une bibliogra-
phie fournie et à jour (p. 305-334) ainsi qu’un index 
(p. 335-345) complètent l’ouvrage.

L’introduction stimulante remet en perspective 
la deuxième moitié du xve siècle et la crise idéolo-
gique qui traverse ce siècle, le dernier dominé par 
des pouvoirs nomades turco-mongols (p. 3). L’auteur 
explique la singularité de cette période où la chute 

(2)  Evrim Binbaṣ, Intellectual networks in Timurid Iran, Sharaf 
al-Dīn Yazdī and the Islamicate Republic of Letters, Cambridge, 
2016.
(3)  Voir entre autres Evrim Binbaṣ, “Condominial Sovereignty 
and Condominial Messianism in the Timurid Empire: historio-
graphical and Numismatic Evidence”, Journal of the Economic 
and Social History of the Orient, 61, p. 172-202, 2018, Jonathan 
Brack: “Theologies of Auspicious Kingship: The Islamization of 
Chinggisid Sacral Kingship in the Islamic World”, Comparative 
Studies in Society and History, 60 (4), p. 1143-1171, 2018 ou Azfar 
Moin, The Millenial Sovereign. Sacred Kingship & Sainthood in 
Islam, New York, 2012.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 127

III. Histoire

du califat abbasside de Bagdad en 1258 et sa relocali-
sation au Caire posent un problème idéologique aux 
juristes musulmans tandis que le prestige mongol 
s’érode depuis la mort du dernier Ilkhan en 1335. 
Dans la mesure où les dynasties qui prennent le 
pouvoir au xve siècle ne peuvent plus se réclamer des 
héritages de Quraysh, ni de celui de Gengis Khan, ce 
siècle constitue une période de fluidité idéologique 
pour trouver des réponses à « la crise de la royauté ». 
La question est d’autant plus aiguë dans la construc-
tion de l’Empire ottoman qui prend le contrôle de 
nouveaux territoires où l’idéologie de la ghazā n’a plus 
de sens (p. 6-7). L’auteur rappelle ainsi les multiples 
influences (messianisme, contact des Européens, 
savants) qui guident l’évolution de l’idéologie et de 
la culture politique des sultans des grands empires 
de la période (p. 12-18). Il conclue son introduction 
par une présentation des principaux moments de 
la vie d’Idrīs Bidlīsī, figure emblématique de ce que 
veut démontrer l’auteur : né dans la communauté 
messianique de Muḥammad Nūrbarkhsh installée 
dans le nord de l’Iran, il construit sa carrière dans la 
chancellerie de Yaʿqūb Aq Qoyunlu (r. 1478-1490), 
dont il gravit les échelons petit à petit, avant d’émi-
grer, suite à la conquête de Tabriz par Shāh Ismāʿīl, à 
la cour ottomane. Il y diffuse, avec d’autres savants 
persans et ottomans, ses conceptions de la royauté 
et le vocabulaire afférent.

La première partie est divisée en trois chapitres 
qui sont autant de périodes de la vie de Bidlīsī : celle 
en Iran chez les Aq Qoyunlu entre 1457 et 1502 
(p. 25-65), celle auprès de la cour ottomane de 
Bayezid II entre 1502 et 1511 (p. 66-105) et celle des 
voyages entre 1511 et sa mort à Istanbul en 1520 
(p. 106-147). L’auteur restitue l’itinéraire politique 
de Bidlīsī dans un contexte de construction impé-
riale chez les Aq Qoyunlu qui s’étendent vers l’est 
et l’ouest depuis Tabriz avant d’être stoppés par les 
Ottomans en 1473. En effet, il démontre comment 
le besoin de légitimité des souverains de l’époque 
les conduit à chercher le soutien de savants qui, par 
le biais de l’histoire et de traités de gouvernement, 
définissent des modèles légitimants assortis d’un 
vocabulaire spécifique, notamment le concept cen-
tral de khilāfat-i raḥmanī (traduit par « viceregency 
of God ») développé par Bidlīsī lui-même. L’auteur 
remarque que ces modèles sont de plus en plus 
attachés à une légitimité venue directement de Dieu, 
notamment sous l’influence de certains mouvements 
messianiques, venant ainsi confirmer la thèse d’Evrim 
Binbaş pour l’Iran timouride (4). 

(4)  Evrim Binbaṣ, “Condominial Sovereignty and Condominial 
Messianism in the Timurid Empire”, art. cit.

C. Markiewicz s’attache également à montrer 
comment Bidlīsī, avec d’autres savants et secrétaires 
persans, s’intègre à ces administrations impériales en 
gestation et bien différenciées entre la confédération 
nomade des Aq Qoyunlu d’une part et l’Empire 
ottoman d’autre part. Il souligne à cette occasion 
les fragiles équilibres de pouvoir qui conduisent à la 
destruction de la confédération des Aq Qoyunlu à 
la fin du xve siècle, pris en étau entre les Qizilbāsh à 
l’est et les Ottomans à l’ouest. Cette désintégration 
pousse Bidlīsī à fuir Shāh Ismāʿīl, qu’il conçoit comme 
trop extrémiste, pour la cour ottomane où il rédige 
deux de ses œuvres majeures : le Hasht Bihisht (Les 
huit paradis) et le Salīmshāhnāma (Livre de Selim 
Shāh). C’est dans cette cour, enfin, qu’avec d’autres 
savants persans émigrés comme lui, il applique, pour 
les souverains ottomans, les concepts développés 
chez les Aq Qoyunlu. 

De cette première partie se dégage nettement la 
vision d’un monde de savants mobiles qui voyagent 
avec leurs propres conceptions politiques mais 
parviennent à les adapter au contexte curial dans 
lequel ils sont patronnés. Outre la restitution de leur 
influence de l’Afghanistan à l’Anatolie, il faut compter, 
parmi les apports originaux de l’ouvrage, la démons-
tration de l’importance de la cour Aq Qoyunlu dans 
la réappropriation et la transmission des pratiques 
timourides à la cour ottomane. L’influence de John 
Woods n’y est sans doute pas pour rien.

La deuxième partie, divisée également en trois 
chapitres, est davantage théorique et s’attache à 
l’histoire des idées autour de la royauté et du renou-
vellement du vocabulaire qui lui est consacré. L’auteur 
commence d’abord par l’utilisation du lexique de 
la souveraineté chez les Timourides (p. 151-191). 
Selon lui c’est ce modèle de royauté qui, après sa 
diffusion par les savants persans à la fin du xve siècle, 
sert d’étalon au monde musulman au xvie siècle. 
Cela est lié à la mise en place d’une synthèse entre 
l’héritage islamique et l’héritage mongol du pouvoir 
auquel s’ajoute une caractéristique essentielle pour 
la suite : l’idée de faveur divine qui légitime le pou-
voir et donne un nouveau sens à des termes anciens 
comme celui de saḥīb qirān (traduit par « lord of 
the auspicious astral conjunction ») ou de mujjadid 
(« centennial renewer of the faith ») (p. 166-176). 

Après avoir précisé comment circulent ces titu-
latures entre les souverains (correspondances royales 
privées, lettres diplomatiques, œuvres de savants 
pour la recherche d’un patron…), C. Markiewicz 
rappelle les grandes conceptions de l’histoire dans 
le monde islamique (p. 192-239) qui lui permettent 
de replacer le Hasht Bihisht dans son contexte de 
production. On y trouve un rappel synthétique des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 128

III. Histoire

problématiques autour de la classification de l’his-
toire parmi les sciences islamiques et les questions 
autour de son utilité pour les savants médiévaux. Il 
introduit également la place ambiguë de Bidlīsī dans 
le réseau savant ottoman mais aussi l’originalité de 
son travail historique, qui se veut avant tout héritier 
de la tradition persane, en intégrant les travaux 
timourides dans l’historiographie ottomane. Cela 
vaut d’ailleurs, à Bidlīsī, des critiques de ses collègues 
et une certaine mise à l’écart qui ne l’empêchent 
pas d’avoir des héritiers comme Shāh Qāsim Tabrīzī 
(p. 236).

Enfin, dans son dernier chapitre, l’auteur dresse 
un panorama des différentes traditions politiques et 
des titulatures associées qui ont influencé la construc-
tion de l’Empire ottoman comme empire universel 
(p. 240-284). Ce chapitre traite de philosophie poli-
tique depuis le xiiie siècle et synthétise avec clarté les 
principales idées de plusieurs juristes et philosophes 
de différentes écoles (Ibn al-ʿArabī, Fakhr al-Dīn Rāzī, 
Ibn Jamāʿa, Khunjī-Iṣfahānī) sur le califat. Il souligne 
ainsi l’influence de ces savants sur la pensée de Bidlīsī 
et notamment sur la construction de son concept 
central de khilāfat-i raḥmanī, réceptacle de nombre 
de ces idées antérieures. C. Markiewicz montre de 
cette manière comment la figure du souverain se 
rapproche de plus en plus du saint homme, voire du 
souverain messianique, choisi directement par Dieu 
et doué de qualités particulières qui font de lui un 
être exceptionnel. Les premiers sultans ottomans du 
xvie siècle contribuent ainsi à fixer à leur profit cette 
idéologie du pouvoir en pleine évolution depuis le 
xve siècle. On peut ajouter que l’évolution est simi-
laire chez les premiers Safavides, en particulier avec 
la sacralisation de Shāh Ismāʿīl qui rebutait pourtant 
Bidlīsī par son extrémisme.

Au final, C. Markiewicz nous livre un ouvrage 
très documenté qui donne, d’une part, une vision 
d’ensemble du fonctionnement du pouvoir et 
des administrations et, d’autre part, des idées qui 

sous-tendent leur idéologie et leurs modes variés de 
circulation. L’un des apports originaux de cette étude 
est de rappeler le rôle essentiel des savants dans la 
construction des idéologies et le fonctionnement 
des administrations impériales. La prise en compte, 
en particulier, de ceux qui gravitent autour de la cour 
Aq Qoyunlu de Tabriz est éclairante et novatrice. 
On peut certainement discuter du fait qu’ils soient 
essentiellement présentés comme transmetteurs 
d’une tradition timouride qui leur est antérieure et de 
la relativisation de la tradition autour d’Oghūz Khān 
mise en avant par les Qara Qoyunlu, les Aq Qoyunlu 
et les Ottomans au xve siècle. Cette tradition est 
d’autant plus pertinente qu’Oghūz Khān avait le 
double avantage de descendre d’un prophète (Noé) 
et d’être un Khān conquérant du monde. Relativiser 
son importance dans la construction impériale 
Aq Qoyunlu tend à réduire l’originalité des inno-
vations idéologiques des Aq Qoyunlu, quand bien 
même elles se surimposaient à celles des Timourides. 
Cela relativise de la même façon le rôle des élé-
ments nomades dans la construction des idéologies 
impériales universelles timouride, Qara Qoyunlu et 
Aq Qoyunlu, bien que ceux-ci soient plus difficile à 
percevoir dans les sources.

En tout état de cause, la grande qualité et la 
rigueur de l’ouvrage permettent d’approcher l’impor-
tance du corpus idéologique persan dans la construc-
tion de l’idéologie impériale universelle du sultanat 
ottoman et sa stabilisation au xvie siècle. C’est donc 
là un travail important pour qui s’intéresse à l’histoire 
savante et politique de cette période charnière des 
xve-xvie siècles et à la construction idéologique des 
grands empires islamiques dits modernes.

Yoan Parrot 
Doctorant Aix-Marseille Université, 

IREMAM - professeur agrégé d’histoire

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Christopher Markiewicz: The Crisis of Kingship in Late Medieval Islam: Persian Emigres and the Making of Ottoman Sovereignty, recensé par Yoan Parrot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

