| Il. HisTOIRE |

Stephan CONERMANN, Giil SEN (eds.)

The Mamluk-Ottoman Transition:
Continuity and Change in Egypt

and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century

Gottingen, Bonn University Press

V&R unipress (Ottoman Studies/
Osmanistische Studien, Band 2), 2017, 378 p,,
ISBN: 9783847106371

Mots-clés: transition, conquéte, révolte, Selim Yavuz,
Tumanbey, Janbirdi al-Ghazali, Qansith al-Ghawri,
administration, impdts, décrets, timar, foyers rurales,
Fayyum, chronogramme, Evliya Celebi

Keywords: transition, conquest, revolt, Selim Yavuz,
Tumanbey, Janbirdi al-Ghazali, Qansih al-Ghawri,
administration, taxes, decrees, timar, rural settle-
ments, Fayyum, chronogram, Evliya Celebi

Les recherches qui abordent dans leur globalité
les périodes de transition, qu'elles soient sociétales
ou dynastiques, sont peu nombreux. Celui édité
par Stephan Conermann et Gl Sen s'intéresse aux
brusques changements qui ont affecté les zones
urbaines et rurales lors de conquéte par la dynas-
tie ottomane de la Syrie en 1516 et de I'Egypte en
1517 et a leurs conséquences sur le long terme. Cet
ouvrage rassemble les communications présentées
dans un colloque qui s’est tenu en 2015 a I'’Annema-
rie Schimmel Kolleg de Bonn(". Il aborde la ques-
tion difficile des transitions. Comment sont-elles
définies et étudiées a l'aune des divers aspects des
changements de pouvoir ? Le début du xvi€ siecle
marque, également, le début de I'¢poque « moderne »
(ou «Early Modern » pour les anglophones) selon
la périodisation occidentale. Dans la perspective
de l'ouvrage qui fait le lien entre les deux régimes,
mamlouk et ottoman, se pose aussi la question de
savoir si les caractéristiques « modernes » ne sont pas
plutét apparues dans I'histoire méditerranéenne ou
dans I'histoire mondiale, autrement dit, si les dispo-
sitions et idées modernes sont en fait plus anciennes
que ce que nous pensons. Quelles sont les moyens
et dispositifs de gouvernance mamlouks que les
Ottomans ont simplement adaptées ou confirmées ?
Etant donné qu’un nouveau tome sur la transition

(1) «The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change
in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century », animé par
le Annemarie Schimmel Kolleg: History and Society during the
Mamluk Era, 5-7 mars 2015, Bonn, Allemagne.

mamlouke-ottomane a été publié cette année, ce
volume est un moyen de faire un premier point sur
ces thématiques?).

Louvrage s’avere utile pour ceux qui étudient le
Moyen Orient médiéval ou moderne. Les informa-
tions contextuelles de chaque chapitre permettront
aux étudiant.e.s avancé.es de suivre les propositions
méme s'ils/elles n'ont pas une connaissance fine de la
période. De plus, les auteurs indiquent les manuscrits,
sources édités et études, ce qui permet au lecteur
de faire, le cas échéant, ses propres de recherche.
A cet égard, les chapitres de Claudia Rdmer, Paulina
Lewicka, Gul Sen et Bethany Walker sont particu-
lierement utiles, car ces chercheuses discutent de
différentes démarches: comment reconstituer les
archives et identifier les sources documentaires
(Romer); comment analyser les indices archéolo-
giques (Walker); enfin, comment analyser les sources
narratives (Lewicka et Sen). Le volume expose égale-
ment les grandes lignes de quelques aspects de l'ere
ottomane:

a. le systéeme administratif (p. 45-49, 168-170) y

compris le systeme du timar (p. 43-44);

b. la collecte des impéts (p. 97-98, 158-160, 164,

255);

c. le systeme politique, particulierement le prin-

cipe d’ «open succession » (p. 128, 130);

d. lesaspects culturels et linguistiques (p. 47, 61-62,

184, 228-229, 287-288).

En introduction, Stephan Conermann et Gl
Sen présentent le contexte historiographique de cet
ouvrage; ils passent en revue les nombreuses études
qui traitent de la transition entre les Mamlouks et
les Ottomans (p. 22-28) ). Ils expliquent que cette
période n’a, jusqu'a récemment, que peu fait l'objet
de recherche a cause, notamment, des formations
méthodologiques et linguistiques différentes des
«Mamlukologists » et des « Ottomanists » (p. 19).1ls

(2) Stephan Conermann et Gul Sen (dirs.), The Mamluk-Ottoman
Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in
the Sixteenth Century, vol. 2, Bonn, Vandenhoeck & Ruprecht
Verlage, 2022.

(3) On peut ajouter quelques études sur I'environnement
urbain, y compris le chapitre « Evolution de I'architecture
domestique au Caire entre les époques mamlouke et ottomane »,
dans Bernard Maury, André Raymond, Jacques Revault et
Mona Zakariya (éds.), Palais et maisons du Caire. Tome Il :
Epoque ottomane (xvie-xviii€ siécles), Aix-en-Provence, Institut
de recherches et détudes sur les mondes arabes et musulmans,
Editions du CNRS Collection, 1983; Sylvie Denoix, Jean-Charles
Depaule, Michel Tuchscherer (dirs.), Un centre commercial et
artisanal au Caire du xii au xx¢ siecle. Le Khan al-Khalili et ses
environs, Le Caire, IFAO, 1999 et Nelly Hanna, An Urban History of
Baldg in the Mamluk and Ottoman Periods, Le Caire. IFAO, 1983.

BCAI 37 107 |

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

montrent aussi le courant historiographique selon
lequel les deux régimes étaient tout a fait différents
(p. 22). Laccent mis sur l'analyse des événements a
freiné les discussions et les recherches sur d’autres
thématiques. G. Sen et S. Conermann discutent les
réflexions partagées par Linda T. Darling pendant la
présentation de la conférence: « We need to develop
different timetables of change depending on whether
we are looking at politics, religious orientations, or
material culture, for example, and then see how
these timetables interact and intersect. » (p. 18).
S. Conermann et G. Sen présentent, ensuite, les
résumés des contributions (p. 28-31).

Michael Winter, dans le premier chapitre, ana-
lyse de nombreuses sources documentaires, comme
le mithimme defterleri (registres gouvernementaux),
et les textes des auteurs qui ont écrit a la fin de
I'époque mamlouke en Egypte et Syrie; Ibn lyas
(m. vers 930/1524) et Ibn Talan (m. 953/1546) ont
fourni les deux récits principaux. Winter éclaire le
fonctionnement des bureaux gouvernementaux et
du systeme administratif aussi bien que le contexte
politique dans lequel les ambitions safavides et
I'expansion navale portugaise ont fagonné la poli-
tique de I'empire ottoman. Puis il se concentre sur
les événements qui ont conduit a la conquéte de
I'Egypte et sur leurs conséquences.

Paulina Lewicka s’intéresse au soufisme en
Egypte en le présentant comme un mouvement et
un phénomene central, non pas périphérique. Elle
analyse, ensuite, plus spécifiquement, le Stfi shaykh
‘Abd al-Ra‘af al-Munawi (952-1031/1545-1621)
et un de ses multiples ouvrages, le Tadhkarat ili
al-‘albab bi-ma‘rifat al-adab (« Mémorandum sur
l'affinement pour ceux qui posseédent de l'intellect »),
dont P. Lewicka fait remonter l'origine de ce type
d’'ceuvre au Rub’ al-‘adat d’al-Ghazali (m. 1111)
(p. 67-68). Apres une description des manuscrits, elle
présente une analyse préliminaire du Tadhkarat
Elle insiste sur divers aspects qui témoignent de
certaines représentations mamloukes comme, par
exemple, concernant les femmes, a propos de la
médecine et de la diete. Elle suggere qu’al-Munawi
a tenté de fusionner la conception de la médecine
galénique avec les éléments mystiques pour I'adap-
ter au climat ottoman du Caire ou le soufisme est
devenu prépondérant (p. 60, 71). Parallélement, le
texte montre une continuité avec une tradition
littéraire qui représente la femme comme une
«weird, faulty, corrupt, wicked and dreadful kind of

(4) Le manuscrit Landberg Mss 163 dans le Beinecke Rare
Book & Manuscript Library est numérisé: https://hdl.handle.
net/10079/digcoll/3917894.

creature » (p. 73). Cette analyse illustre une tendance
patriarcale de I'écriture mamlouke que l'on trouve
dans Al-Isaba fi tamyiz al-sahdba (Le but dans la valo-
risation des Compagnons) d’Ibn Hajar al-‘Asqalani
(m. 852/1449) ce qu’Asma Asfaruddin montre dans
une étude diachronique a partir de plusieurs autres
textes mamlouks ®). Selon P. Lewicka, les idées élabo-
rés par al-Munawi d'aprés des écrits antérieurs ont eu
une influence jusqu’a 'époque ottomane (p. 79-80).
Ce chapitre nous invite, donc, a réfléchir a l'existence
ou non d’une frontiere entre la littérature mamlouke
et celle de I'¢poque ottomane, et comment retrouver
des éléments issus de I'époque mamlouke et toujours
présents apres 1517.

Wakako Kumakura commence son chapitre
avec une introduction a la Kaninname-i Misir, un
corpus des lois et décrets concernant I'Egypte et la
gouvernance ottomane de cette province. Puis, elle
s'interroge sur le fonctionnement de I'administra-
tion dans une province ou les impdts ne sont ni tres
importants ni modestes: le Fayyam, qu’elle compare
ad’autres régions en comptant le nombre des villages
et le montant des impots (p. 94). Les Ottomans
ont perpétué le systeme mamlouk en sappuyant
sur les fonctionnaires locaux, les kashifs, pour le
recouvrement des impots. Dans le méme temps,
ils ont copié les actes administratifs et les registres
fiscaux pour mieux contréler ce systéme a distance
(p. 107)©. W. Kumakura donne aussi, grice a une
riche illustration, une étude précise du croisement
des mécanismes de recouvrement des impots et de
I'entretien des systemes hydrauliques (p. 97-98). On
percoit le haut niveau de sophistication administra-
tive qui existait a ces deux époques.

Claudia Romer, reconstitue, au niveau interpro-
vincial, l'organisation administrative ottomane grace
aux documents officiels qui nous sont parvenus ou
qui sont cités dans les sources textuelles. Elle ana-
lyse les pouvoirs gouvernementaux exceptionnels

(5) Asma Afsaruddin, « Reconstituting Women'’s Lives:
Gender and the Poetics of Narrative in Medieval Biographical
Collections », The Muslim World 92.3-4, 2002, p. 472-4, 476-7;
les communications du panel «Representations of Women
in the Mamluk period », présentées au Second Conference of
the School of Mamlik Studies a Liege, 25-27 juin 2015 publiées
dans Mamliik Studies Review, 21,2018, p. vii-xi, 1-114 et la these
de Tara Stephan, Representing and Regulating Women: Gender,
Class, and Space in Mamluk Cairo (1250-1517), Thése doctorale,
New York University, 2018.

(6) Voir aussi la comparaison des pratiques notariales et
juridiques mamloukes et ottomanes dans: Mathieu Eychenne,
Astrid Meier, Elodie Vigouroux (éd.), Le wagf de la mosquée des
Omeyyades de Damas: le manuscrit ottoman d’'un inventaire
mamelouk établie en 816/1413, Beyrouth, Institut frangais du
Proche-Orient, 2018.

BCAI 37 108

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

accordés a ibrahim Pasa (1523-1536), comme l'accés a
la trésorerie et de promulguer des décrets, ce qui rap-
pelle les nominations de gouverneurs aux époques
antérieurs ). Cette délégation du pouvoir illustre les
difficultés a controler les régions qui s'autonomisent.
Encore une fois, le nord (la Syrie ou I'Anatolie) est
devenu le siége du pouvoir, alors que I'Egypte s'est
retrouvée comme un domaine périphérique géré
seulement pour I'acheminement des impots(®),
ibrahim Pasa a consulté les archives mamloukes et les
aurait utilisées pour ses réformes et I'€laboration du
Kandanname-i Misir (p. 120, n. 32). C. Romer l'analyse
en tant que compendium de firmans. En utilisant
d’autres sources supplémentaires, elle propose ainsi
une étude documentaire du régne d'ibrahim Pasa
pour un période ou les miihimme defterleri ne sont
pas disponibles.

Dans son deuxiéme chapitre, Michael Winter
s'intéresse a un des récits principaux qui traite de
la conquéte: le dixieme volume du Seyahatndme
d’Evliya Celebi (1020-1093-4/1611-1682). Il en
propose une traduction littérale accompagnée
de commentaires, ce qui rend ce récit fascinant
accessible aux étudiant.e.s et chercheur.es. Le texte
nous donne une image du vainqueur Sultan Selim |
Yavuz (« le Hardi »), qui a déclaré une ghaza (razzia)
d’abord contre les Safavides, puis contre Dhi al-
Qadr, un centre de résistance des Kizilbash et enfin
contre les Mamlouks (p. 129). M. Winter souligne
I'emploi du mot gaza dans le sens ou les Ayyoubides
et les Mamlouks employaient le terme jihad. Il
aborde ainsi la légitimation par Selim de la guerre
contre les musulmans (p. 131); un défi que le sultan
ayyoubide Salah al-Din a d(1 également surmonter.®)
M. Winter analyse ensuite les modalités de I'accession
au trone de Selim (p. 130). Le principe de «open
succession » qu’il évoque, invite a une comparaison

(7) Le gouvernorat quasi-autonome d’ibrahim Pasa rappelle
le réle que jouait Yasuf ibn Ayyab («Salah al-Din », fondateur
de la dynastie ayyoubide, 1174-1293) en tant que député de
I'Egypte pour Niir al-Din, et, peu apres, celui d’al-Qadi al-Fadil
(m. 1200) et des freres de Salah al-Din pour le méme sultan,
quand il partait de I'Egypte. Andrew S. Ehrenkreutz, Saladin,
Albany, State University of New York Press, 1972, p. 141-42;
Anne-Marie Eddé, Saladin, Paris, Flammarion, 2008, p. 52-3, 78-80,
147-48; R. Stephen Humphreys, From Saladin to the Mongols: The
Ayyubids of Damascus, 1193-1260, Albany, State University of New
York Press, 1977, p. 56, 380, cf. 74, 81; et Malcolm Cameron Lyons,
D. E. P. Jackson, Saladin: The Politics of the Holy War, Cambridge,
Cambridge University Press, 1982, p. 211-12.

(8) Eddé, Saladin, 2008, p.219; cf. Humphreys, Ayyubids of
Damascus, 81.

(9) Eddé, Saladin, 2008, p. 201-204, 239, 241; cf. Cemil Aydin, The
Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History, Cambridge,
MA, Harvard University Press, 2017, p. 21.

lll. HISTOIRE

plus attentive avec les principes d’intronisation
de I'poque mamlouke.('”) Deux autres épisodes
méritent |'attention: la visite des tombes du prophéte
Dawid et des shaykhs saints, y compris celle de Jalal
al-Din al-Rimi (m. 672/1273); et le dernier discours
du dernier sultan mamlouk, Timanbay, juste avant
son exécution par Selim (p. 138-139). Evliya Celebi
raconte un récit plein démotion et de tension; il
n’hésite pas a aborder cet épisode délicat, figé dans
la mémoire de époque. Peut-étre a-t-il espéré récon-
cilier ainsi les Egyptiens et conseiller les sultans otto-
mans. Ce chapitre est essentiel pour les recherches
sur les revendications concurrentes des souverains.

Linda T. Darling nous offre un captivant contre-
point aux études sur le « Cercle de Justice », par
lesquelles on peut s’interroger sur la maniere dont
les actes réels s’harmonisent aux idéaux de la gou-
vernance '), L. Darling se concentre sur une dispute
entre deux gouverneurs accusés, tous deux, de
corruption. La Sublime-Porte a nommé une équipe
d’'enquéteurs, chargé de trouver ou, si nécessaire,
de réécrire les rapports fiscaux. On voit ainsi la dif-
ficulté pour la Porte de diriger 'empire et de tenir
les fonctionnaires responsables de leurs actes. La
langue employée dans les directives officielles pour
les enquéteurs trahit la fragilité de cet empire: «[a
letter] was addressed to the gqadi of Haleb to encou-
rage him, telling him that because of his piety and
trustworthiness and scrupulosity and integrity the
sultan was relying on him and urging him to work
quickly and diligently » (p. 153). Ainsi, la fiabilité des
fonctionnaires dépendait de leur caractére propre
(p. 169-170) L. Darling montre aussi comment les
fonctionnaires et enquéteurs se sont appuyés sur les
enregistrements mamlouks pour vérifier les montant
des impots.

Alev Masarwa analyse, dans le chapitre sui-
vant, les chronogrammes (al-ta’rikh al-shi‘iri, hisab
al-ghummal, ramz), dans lesquels les lettres de cer-
tains mots sont associées a une valeur numérique
qui, additionnées, donnent un date. Ce systéme
codé permet de souligner la légitimité des sultans
ottomans. Les chronogrammes pouvaient aussi
contribuer a la notoriété du sultan lorsque qu'ils

(10) Sur le systeme politique mamlouk: Peter Thorau, The Lion
of Egypt: Sultan Baybars | and the Near East in the Thirteenth
Century, traduit par P. M. Holt, New York, Longman, 1992, p. 83-5,
100-2, 153; voir aussi Syedah Fatima Sadeque, Baybars | of Egypt,
Dacca, Oxford University Press, 1956, p. 35-7, 41-2.

(11) Linda T. Darling, A History of Social Justice and Political
Power in the Middle East: The Circle of Justice from Mesopotamia
to Globalization, London, Routledge Press, 2013; idem, « Medieval
Egyptian Society and the Concept of the Circle of Justice »,
Mamlitk Studies Review 10.2, 2006, p. 1-17.

| BCAI 37

109

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

étaient inscrits sur les batiments et fondations.
A. Masarwa se concentre, plus particulierement,
sur les ceuvres de Mamayya al-Rami (né 930/1534)
et donne I'édition et la traduction utiles de deux
poémes. Le portrait de Mamayya al-Rami au travail
et de ses matches de poésie — qui rappellent les
batailles de rap, observe Masarwa (p. 185) — nous
donne une idée plus précise de la production de
la poésie a Iépoque ottomane. Mamayya al-Rimi
était étudiant de Shams al-Din Abd al-Fath al-Maliki
al-Tanist (901-975/1495-1567) et Shihab al-Din
ibn Badr ad-Din al-Ghazzi (sans dates), ce qui ren-
voie aux techniques et styles perpétué au-dela de
I'époque mamlouke. On se demande aussi la raison
pour laquelle les chronogrammes sont devenus un
moyen préféré pour exprimer l'autorité ottomane
au lieu des autres formes et dispositifs poétiques (2.

Toru Miura étudie ensuite comment les trois
strates de la société — mamliiks/I'armée; “ulama’ et
le peuple - étaient déja en train de s'effriter durant
les derniéres décennies de I'époque mamlouke. Il
analyse ainsi les destins de différentes familles damas-
cenes. Un juge shafim de la Bana Furfar, Wali al-Din
Muhammad, a pu maintenir le prestige et le statut
de sa famille en prononcgant, des 1516, la khutba au
nom de sultan Selim, et en nouant des liens avec la
cour ottomane. Cest a lui qu'il a été demandé de
construire la nouvelle mosquée prés de la tombe
d’Ibn ‘Arabi. En 1530, toutefois, il était déja tombé
en disgrace. Les autres familles ont continué a occu-
per les postes importants, ce qui permet a T. Miura
d’affirmer qu'’il n'y avait pas une rupture nette apres
la conquéte ottomane. De plus, les autres familles
d’influence, comme les Bantt Qudama, étaient déja
en déclin avant 1516 (p. 215). Les trajectoires des
familles, semble-t-il, ont maintenu leurs caps, malgré
la conquéte.

Dans son chapitre, Torsten Wollina analyse
comment I'environnement urbain de Damas a chan-
gé a la suite de la conquéte ottomane. Aux rebours
des premiers conquérants et élites dirigeant.e.s
de Damas des dynasties zengide, ayyoubide et
mamlouke, y compris les femmes mécenes, le sultan
Selim et sa cour ont peu modifié I'architecture de

(12) On pense aux “picture-poems” de Iépoque ayyoubide, par
exemple. Julia Bray, « Picture-poems for Saladin: ‘Abd al-Mun'im
al-Jilyani's Mudabbajat », in Carole Hillenbrand (ed.), Syria in
Crusader Times: Conflict and Coexistence, Edinburgh, Edinburgh
University Press, 2020, particulierement les pages 250, 254-55,
260-61.

la ville("® Cependant, T. Wollina fait remarquer
que l'appropriation visuelle passe aussi par les
vétements, la monnaie et par la distribution de la
nourriture grace aux soupes populaires ottomanes.
Néanmoins, la mosquée susmentionnée, construite
sur le Jabal Qasyun, signifiait «a powerful counter
point to the Umayyad Mosque itself, replacing
or redefining the former royal axis as a religious
one... » (p. 241). Par sa lecture méthodique du récit
d’lbn Talan, T. Wollina affirme que chaque acte de
Selim a Damas avait une signification symbolique
(p. 225-226).

La conquéte d’Alep a, en revanche, constamment
entrainé de violentes crises. Timothy J. Fitzgerald
pose la question: y a-t-il toujours une transition
apaisée apres une victoire ottomane compléte ou
au contraire, fut-elle cahotique et longue ? Lauteur
fonde son étude sur Radi al-Din Muhammad ibn al-
Hanbali (d. 971/1563) qui explique les raisons de la
révolte alépine dix ans apres la conquéte. Pour lui,
ce n'‘étaient pas les rituels de conquéte mais d’autres
actes comme la mensuration cadastrale, le transfert
des populations et une taxe nouvelle sur le mariage,
le resm-i “arts, qui ont été des facteurs majeurs
de la révolte (p.264-265). Une comparaison entre
cet article et celui de T. Miura pose la question de
I'influence des “ulama’ dans les révoltes populaires
(p-210 et p. 254).

Yehoshua Frenkel présente les expériences des
voyageurs de Syrie en Anatolie (al-Bilad al-rimiya)
et notamment a Istanbul. Plusieurs récits de voyage
nous sont parvenus, sous la forme de journal de
bord (ta‘lig) ou parfois sous ce que Y. Frenkel appelle
un «intellectual itinerary » (p. 279) c'est-a-dire des
descriptions de rencontres avec des érudits et des
cercles de lecture. Lauteur suppose que ces voyageurs
érudits ont ainsi propagé I'image d’un territoire isla-
mique unifié, un «Islamdom » dans la formulation
de Marshall G. S. Hodgson (p.277). Dans le méme
temps, Y. Frenkel montre que ces voyageurs ont voulu
flatter les élites ottomans (p. 279-280). La vision d’'une
communauté islamique et le désir d’attirer I'atten-
tion des mécenes peuvent expliquer leur a priori
favorable pour ces nouveaux souverains. Badr al-Din

(13) Pour les fondations zengides, ayyoubides et mamlukes
a Damas, voir Joan E. Gilbert, «Institutionalization of Muslim
Scholarship and Professionalization of the ‘Ulama’ in Medieval
Damascus », Studia Islamica, 52, 1980, p. 105-134; R. Stephen
Humphreys, « Women as Patrons of Religious Architecture in
Ayyubid Damascus » Mugarnas 11, 1994, p. 35-54; Anne-Marie
Eddé, «Saladin’s Pious Foundations in Damascus: Some New
Hypotheses » dans Yasir Suleiman (éd.), Living Islamic History:
Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, Edinburgh,
Edinburgh University Press, 2010, p. 62-76.

BCAI 37

110

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

al-Ghazz, par exemple, a intitulé le sultan Sulayman |
“Sulayman al-zaman wa-Iskandar al-"asr wa al-awan!
(«Salomon de son ere et Alexandre de cette époque
et temps » p. 285). Méme si ces auteurs n'ont pas cru
que «with the Ottomans’ achievements, the Arabs
were subjugated by a foe », on doit rappeler que
Selim a remplacé un régime qui apparaissait égale-
ment étrange aux auteurs arabes du xin€ au début
du xvi¢ siecle (ainsi que le note Sen, p. 327). Leurs
prédécesseurs mamlouks ont eux-mémes rencontré
des oppositions parmi certains de leurs contempo-
rains érudits'%), Ces textes et I'analyse de Y. Frenkel
sont extrémement utiles pour comprendre les atti-
tudes et les dispositions d'un groupes de I'élite qui a
témoigné des succes aussi bien que des défauts du
régime ottoman. On peut s'interroger sur la maniére
dont les sultans ottomans attiraient les érudits, en
supposant qu'ils étaient tout autant dépendants des
rapportsavec les ‘ulama’ que leurs prédécesseurs '),

Cihan Yiiksel Muslu analyse les relations de
pouvoir et le contréle administratif dans un « buffer
zone » qui comprend les villes de Darende, Divrigi,
Malatya, Gerger, Kahta, Hisn-1 Mansur et Besni.
Ces cités, relativement autonomes, ont été tout au
long de leur histoire conquises par les Arméniens,
les Ayyoubides et Seljukides, ensuite les Ilkhans,
les Mamlouks (plusieurs fois), les Timourids, les
Agqoyunlus et les Safavides. C. Y. Muslu se concentre
sur une un groupe de tribus locales resté puissante
apres la conquéte ottomane: la confédération
Dulkadirid. Les familles de ce « confédération »
engagées, avec d'autres, dans des conflits locaux.
Les Ottomans ont concédé des territoires a un chef
Dulkadirid, Sehsiivaroglu ‘Ali Bey (d. 1522), afin
de tenter contrdler et exploiter la région. Ensuite,
Sehsiivaroglu a vaincu des forces safavides aussi bien
que ses ennemis, y compris $Sah Veli, un rival allié aux
Safavides, et des membres de sa propre famille, en
profitant de I'alliance avec le sultan ottomane (p. 299,
302-303, 311-312). Dans le méme temps, la Sublime-
Porte a aussi tenté d'exercer un contréle par l'intro-
duction des taxes et des mesures cadastrales (p. 309).
Les sultans ottomans ont aussi mis en ceuvre le
principe de malikane-divani, par lequel ils recouvrent
les impdts de la propriété privée et des wagfs (une
pratique mamlouke aussi, p. 309-310). Lexécution
inattendue de Sehsiivaroglu commandé par le jeune
Stileyman | (1520-1566) a aliéné les membres de la

(14) Ulrich Haarmann, « Rather the Injustice of the Turks than
the Righteousness of the Arabs: Changing ‘Ulama’ Attitudes
towards Mamluk Rule in the Late Fifteenth Century », Studia
Islamica, 68, 1988, p. 61-77.

(15) Eddé, Saladin, p. 158-59, 195.

confédération, qui ont révolté contre les Ottomans
entre 1525 et 1527 (p. 314-315,318-319). Il demeure
difficile de savoir si le politique fiscal and adminis-
tratif ottoman ont aussi motivé les rebelles (p. 309,
310, 313, 317). Cette fois, contrairement a Alep, le
représentant du sultan, ibrahim Pasa, a eu recours a
la négociation pour réconcilier les dirigeants tribaux
jusqua ce que plus aucun dirigeant reste opposé
aux Ottomanes (p.315). C. Y. Muslu nous montre
comment le systéme administratif ottoman s’est
peu a peu imposé dans une région semi-autonome
et peuplée en partie par des groupes semi-nomades.
Cela suggere que la séparation entre sédentaires et
nomades n‘était sans doute pas si nette.

Giil Sen discute des qualités littéraires des chro-
niques, en se concentrant sur le récit de la carriére
et de la révolte de Janbirdi al-Ghazali, gouverneur
de Damas (m. 927/1521), mentionné dans plusieurs
chapitres de cet ouvrage. Il a adopté les symboles
et les gestes d’'un souverain apres la mort de Selim |,
y compris dans l'adoption de la titulature al-Malik
al-Ashraf, 'inclusion de son nom dans la khutba et
la fabrication de monnaie (p. 330). Mais G. Sen se
penche sur la maniere dont il a été présenté comme
un souverain illégitime. G. $en inclut, dans un tableau,
une liste des sources principales (p. 328, 330-1, 332).
Elle propose une catégorisation des sources narra-
tives, les «official histories of the sehname type »
et des «chronicle-style histories » (p.331). Elle se
concentre sur le Tabakat iil-memalik ve derecat (il-
mesdlik (Les classes des royaumes et stations sur le
cursus militaire) de Celalzade Mustafa (896-975/circa
1490-1567), considéré un nouveau genre littéraire
de l'écriture ottomane (p. 334, n. 32). G. Sen discute
aussi le fonctionnement des sous-titres. Ces derniers,
ou rubriques, servent a encadrer et commémorer un
événement, expose une attitude morale et prépare
le lecteur a la conlusion (p. 335). Surtout cest la
juxtaposition des attributs du sultan Selim et de son
regne et ceux de Janbirdi al-Ghazali et de sa révolte
quiintéressent G. Sen (p. 338). Le Tabakat iil-memdlik
sert comme un Fiirstenspiegel (miroir aux princes)
pour les gouverneurs ottomans (p. 340).

Bethany J. Walker nous rappelle que, dans la vie
quotidienne, les changements opérent lentement et
qu'il n’est pas toujours facile de faire une distinction
entre I'époque mamlouke et I'époque ottomane
(p. 343). Une périodisation différente est pertinente
pour les enquétes et études archéologiques (p. 344-
345). Le dossier archéologique pour les époques
«Late Islamic | » a « Late Islamic Il » indique que les
marchés locaux et régionaux de Syrie ont connu
un renouvellement aprés la conquéte ottomane
(p. 348), tandis que la Transjordanie est devenue

BCAI 37

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

plusinsulaire, en partie a cause des modifications du
réseau routier (p. 348, 350). Néanmoins, les fouilles
d’Hubras (sud-est du Lac de Tibériade) montrent
qu’un style impérial acommencé a s'imposer dans les
modeéles de céramique locales au xvi© siecle (p. 352).
La Transjordanie a aussi eu un changement dans la
répartition des foyers de peuplements (« settlement
dispersal ») probablement a cause de I'absence de
I'état dans l'entretien des systemes hydrauliques
(p- 356, 358). La privatisation des terres et le chan-
gement des conditions climatiques ont été facteurs
de ce déplacement et le regroupement dans des plus
petites localités (p. 358, 360). B. Walker propose ainsi
de réévaluer les termes et les conceptions modernes
de colonies rurales (p.361-362), un probléme ren-
contré, également, dans le domaine de I'archéologie
ibérique°).

Ces articles enrichissants exposent quelques
themes et tendances qui suggerent un consensus
sur les changements mineurs et majeurs, brusques
et graduels. Premiérement, on voit que la conquéte
fut un processus de longue durée, dans lequel la
Sublime-Porte a employé des techniques variées:
le principe de divide et impera (p.315); les trans-
ferts de populations (sawg, siirgiin, p. 42, 252); les
mesures cadastrales; la négociation avec les pouvoirs
locaux etc. Mais rien n'était prédéterminé, comme
C. Y. Muslu nous le rappelle:

Without the privilege of knowing that their
presence in the region would last, the Ottoman
ruler and his administrators likely made orga-
nizational decisions in an ad-hoc manner that
could be rescinded while adjusting to changing
conditions. [...] the actual delicacy of so-called
Ottoman domination [contrasted with] the
empire’s projected image of inevitable victory.

Lintégration était par conséquent nécessaire
pour assurer la prolongation de 'empire. On en me-
sure I'importance par des indices comme l'adoption
des vétements ottomans par les élites mamloukes
(p. 226, 228) et I'adoption du madhhab hanafite par
les “‘ulama’ (p.210-211, 234); les représentations
favorables des sultans ottomans que donnent les

(16) Jorge Eiroa Rodriguez, « Archéologie des villages
d’al-Andalus: vieilles questions, nouvelles réponses », conférence
présentée au séminaire de I'équipe Islam médiéval « Histoire et
archéologie de I'lslam de I'lslam médiéval », Colegio de Espaiia,
Paris, 13 octobre 2021; Philippe Sénac, «Le peuplement rural
dans la Marche supérieure d’al-Andalus », conférence présentée
au séminaire de I'équipe Islam médiéval «Histoire et archéo-
logie de I'lslam de I'lslam médiéval », Colegio de Espaiia, Paris,
17 novembre 2021.

auteurs des récits et poémes arabes (p. 186, 197, 280,
285, cf. 41-42) et celles, défavorables, de leurs rivaux
(p- 335-339); la reconnaissance de leurs exploits et
actes (p. 285-286). Tout cela a joué un role majeur
dans le processus de la propagation de la légitimité

ottomane. De leur coté, les sultans ottomans savaient
qu'il fallait soigneusement légitimer leurs conquétes

(p- 132, 194), soutenir la loi islamique dans les rela-
tions avec dhimmis (p. 50-1) et nourrir les relations

avec les lieux saints (p. 132, 133, 135, 139). Leur auto-
identification comme Turcs et leur désignation des

Mamlouks circassiens comme Cerakise/Jarakisa était
importante afin de se dissocier de leur prédécesseurs

turcs (p. 37, 49, 52). L'établissement des soupes

populaires étaient également un acte de légitimation

avec une création de dépendances directes entre les

sultans et leurs sujets (reaya), une forme de panem

et circenses.

Les «nuts and bolts » ou mécaniques de gou-
vernance était complexes. Les efforts pour tenir les
gouverneurs responsables ont nécessité les liens de
communication fiables, des routes sauvegardées et
un systéme d’archivage ('), A cet égard, les pasas, qui
apparaissent a travers cet ouvrage, étaient indispen-
sables pour I'administration, l'ordre, et les campagnes
militaires'®), 'application correcte et juste de la loi
a requis l'expertise juridique au centre de la cour
royale, aussi bien qu’une reconnaissance de la justice
du sultan (kanun) (p. 160). Le controle efficace d’'une
armeée préte a détruire les vaincus est un autre indice
important de l'autorité et du contréle efficace du
sultan (p. 252, cf. 42). Tout cela donne I'impression
d’'un état trés sophistiqué (p. 107, 149, 173, 264).
Mais cet ouvrage pose constamment la question de
I'héritage mamlouk adopté par les ottomans. Malgré
ces actes administratifs, le mode de gouvernance
ottoman, surtout en matiere d'impots, semblait
étrange et inopportun pour les vaincus. Ainsi, les
révoltes émanent des crises fiscales ont pu affaiblir
la légitimité de la Sublime-Porte (p. 161). Un autre
theme traité dans cet ouvrage est la fluidité entre les
centres et les périphéries. Les Ottomans ont amené
les ouvriers, des matériaux de construction, des
manuscrits, voire le calife, a Istanbul, et cette ville a
attiré a son tour les voyageurs et érudits. La poésie
était destinée a la Sublime-Porte (p. 198-199), mais
les styles de vétements et des modéles de faience
ottomans sont issus des provinces.

(17) Voir: p. 46,168, 171, 177-178, 181, 190, 222, 282, 286.
(18) Voir: p. 40-41, 46, 48, 51, 119-122, 133, 150, 172, 188-190,
193-194, 252, 254, 255, 330.

BCAI 37 e

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

Il'y a peu des erreurs dans cet ouvrage (la date
« 1065 » au lieu de « 1965 », p. 165, n. 56; « desiring »
au lieu de « desired », p. 44, lignes 21-24), mais elles
ne diminuent pas la grande qualité des études pré-
sentées. Pour récapituler, cet ouvrage riche d'idées
nouvelles prépare le terrain pour des nouvelles
recherches sur les premiéres décennies du xvi€ siecle,
qui ne peut plus, désormais, étre considéré comme
un simple tournant.

Bogdan C. Smarandache
Postdoctorant UMR 8167 Orient et Méditerranée

Islam médiéval

BCAI 37 13

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gil Sen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilad al-Sham in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

