
	 BCAI 37	 107

III. Histoire

Stephan Conermann, Gül Şen (eds.)  
The Mamluk-Ottoman Transition: 
 Continuity and Change in Egypt  
and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century

Go ̈ttingen, Bonn University Press 
V&R unipress (Ottoman Studies/
Osmanistische Studien, Band 2), 2017, 378 p., 
ISBN : 9783847106371

Mots-clés :  transition, conquête, révolte, Selim Yavuz, 
Tumanbey, Janbirdi al-Ghazali, Qansūh al-Ghawrī, 
administration, impôts, décrets, timar, foyers rurales, 
Fayyum, chronogramme, Evliya Celebi

Keywords:  transition, conquest, revolt, Selim Yavuz, 
Tumanbey, Janbirdi al-Ghazali, Qansūh al-Ghawrī, 
administration, taxes, decrees, timar, rural settle-
ments, Fayyum, chronogram, Evliya Celebi

Les recherches qui abordent dans leur globalité 
les périodes de transition, qu’elles soient sociétales 
ou dynastiques, sont peu nombreux. Celui édité 
par Stephan Conermann et Gül Şen s’intéresse aux 
brusques changements qui ont affecté les zones 
urbaines et rurales lors de conquête par la dynas-
tie ottomane de la Syrie en 1516 et de l’Égypte en 
1517 et à leurs conséquences sur le long terme. Cet 
ouvrage rassemble les communications présentées 
dans un colloque qui s’est tenu en 2015 à l’Annema-
rie Schimmel Kolleg de Bonn (1). Il aborde la ques-
tion difficile des transitions. Comment sont-elles 
définies et étudiées à l’aune des divers aspects des 
changements de pouvoir ? Le début du xvie siècle 
marque, également, le début de l’époque « moderne » 
(ou « Early Modern » pour les anglophones) selon 
la périodisation occidentale. Dans la perspective 
de l’ouvrage qui fait le lien entre les deux régimes, 
mamlouk et ottoman, se pose aussi la question de 
savoir si les caractéristiques « modernes » ne sont pas 
plutôt apparues dans l’histoire méditerranéenne ou 
dans l’histoire mondiale, autrement dit, si les dispo-
sitions et idées modernes sont en fait plus anciennes 
que ce que nous pensons. Quelles sont les moyens 
et dispositifs de gouvernance mamlouks que les 
Ottomans ont simplement adaptées ou confirmées ? 
Étant donné qu’un nouveau tome sur la transition 

(1)  « The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change 
in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century », animé par 
le Annemarie Schimmel Kolleg: History and Society during the 
Mamluk Era, 5-7 mars 2015, Bonn, Allemagne.

mamlouke-ottomane a été publié cette année, ce 
volume est un moyen de faire un premier point sur 
ces thématiques (2).

L’ouvrage s’avère utile pour ceux qui étudient le 
Moyen Orient médiéval ou moderne. Les informa-
tions contextuelles de chaque chapitre permettront 
aux étudiant.e.s avancé.es de suivre les propositions 
même s’ils/elles n’ont pas une connaissance fine de la 
période. De plus, les auteurs indiquent les manuscrits, 
sources édités et études, ce qui permet au lecteur 
de faire, le cas échéant, ses propres de recherche. 
À cet égard, les chapitres de Claudia Römer, Paulina 
Lewicka, Gül Şen et Bethany Walker sont particu-
lièrement utiles, car ces chercheuses discutent de 
différentes démarches : comment reconstituer les 
archives et identifier les sources documentaires 
(Römer) ; comment analyser les indices archéolo-
giques (Walker) ; enfin, comment analyser les sources 
narratives (Lewicka et Şen). Le volume expose égale-
ment les grandes lignes de quelques aspects de l’ère 
ottomane :

a.	 le système administratif (p. 45-49, 168-170) y 
compris le système du timar (p. 43-44) ;

b.	 la collecte des impôts (p. 97-98, 158-160, 164, 
255) ;

c.	 le système politique, particulièrement le prin-
cipe d’ « open succession » (p. 128, 130) ;

d.	 les aspects culturels et linguistiques (p. 47, 61-62, 
184, 228-229, 287-288).

En introduction, Stephan Conermann et Gül 
Şen présentent le contexte historiographique de cet 
ouvrage ; ils passent en revue les nombreuses études 
qui traitent de la transition entre les Mamlouks et 
les Ottomans (p. 22-28) (3). Ils expliquent que cette 
période n’a, jusqu’à récemment, que peu fait l’objet 
de recherche à cause, notamment, des formations 
méthodologiques et linguistiques différentes des 
« Mamlukologists » et des « Ottomanists » (p. 19). Ils 

(2)  Stephan Conermann et Gül Şen (dirs.), The Mamluk-Ottoman 
Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in 
the Sixteenth Century, vol. 2, Bonn, Vandenhoeck & Ruprecht 
Verlage, 2022.
(3)  On peut ajouter quelques études sur l’environnement 
urbain, y compris le chapitre « Évolution de l’architecture 
domestique au Caire entre les époques mamlouke et ottomane », 
dans Bernard Maury, André Raymond, Jacques Revault et 
Mona Zakariya (éds.), Palais et maisons du Caire. Tome II : 
Époque ottomane (xvie-xviiie siècles), Aix-en-Provence, Institut 
de recherches et d’études sur les mondes arabes et musulmans, 
Éditions du CNRS Collection, 1983 ; Sylvie Denoix, Jean-Charles 
Depaule, Michel Tuchscherer (dirs.), Un centre commercial et 
artisanal au Caire du xiiie au xxe siècle. Le Khan al-Khalili et ses 
environs, Le Caire, IFAO, 1999 et Nelly Hanna, An Urban History of 
Būlāq in the Mamluk and Ottoman Periods, Le Caire. IFAO, 1983.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 108

III. Histoire

montrent aussi le courant historiographique selon 
lequel les deux régimes étaient tout à fait différents 
(p. 22). L’accent mis sur l’analyse des événements a 
freiné les discussions et les recherches sur d’autres 
thématiques. G. Şen et S. Conermann discutent les 
réflexions partagées par Linda T. Darling pendant la 
présentation de la conférence : « We need to develop 
different timetables of change depending on whether 
we are looking at politics, religious orientations, or 
material culture, for example, and then see how 
these timetables interact and intersect. » (p. 18). 
S. Conermann et G. Şen présentent, ensuite, les 
résumés des contributions (p. 28-31).

Michael Winter, dans le premier chapitre, ana-
lyse de nombreuses sources documentaires, comme 
le mühimme defterleri (registres gouvernementaux), 
et les textes des auteurs qui ont écrit à la fin de 
l’époque mamlouke en Égypte et Syrie ; Ibn Iyās 
(m. vers 930/1524) et Ibn Ṭūlūn (m. 953/1546) ont 
fourni les deux récits principaux. Winter éclaire le 
fonctionnement des bureaux gouvernementaux et 
du système administratif aussi bien que le contexte 
politique dans lequel les ambitions safavides et 
l’expansion navale portugaise ont façonné la poli-
tique de l’empire ottoman. Puis il se concentre sur 
les événements qui ont conduit à la conquête de 
l’Égypte et sur leurs conséquences.

Paulina Lewicka s’intéresse au soufisme en 
Égypte en le présentant comme un mouvement et 
un phénomène central, non pas périphérique. Elle 
analyse, ensuite, plus spécifiquement, le Ṣūfī shaykh 

ʿAbd al-Raʿūf al-Munāwī (952-1031/1545-1621) 
et un de ses multiples ouvrages, le Tadhkarat ūlī 
al-‘albāb bi-maʿrifat al-adāb (« Mémorandum sur 
l’affinement pour ceux qui possèdent de l’intellect »), 
dont P. Lewicka fait remonter l’origine de ce type 
d’œuvre au Rubʾ al-ʿadāt d’al-Ghazālī (m. 1111) 
(p. 67-68). Après une description des manuscrits, elle 
présente une analyse préliminaire du Tadhkarat (4). 
Elle insiste sur divers aspects qui témoignent de 
certaines représentations mamloukes comme, par 
exemple, concernant les femmes, à propos de la 
médecine et de la diète. Elle suggère qu’al-Munāwī 
a tenté de fusionner la conception de la médecine 
galénique avec les éléments mystiques pour l’adap-
ter au climat ottoman du Caire où le soufisme est 
devenu prépondérant (p. 60, 71). Parallèlement, le 
texte montre une continuité avec une tradition 
littéraire qui représente la femme comme une 
« weird, faulty, corrupt, wicked and dreadful kind of 

(4)  Le manuscrit Landberg Mss 163 dans le Beinecke Rare 
Book & Manuscript Library est numérisé : https://hdl.handle.
net/10079/digcoll/3917894.

creature » (p. 73). Cette analyse illustre une tendance 
patriarcale de l’écriture mamlouke que l’on trouve 
dans Al-Iṣāba fī tamyīz al-ṣaḥāba (Le but dans la valo-
risation des Compagnons) d’Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī 
(m. 852/1449) ce qu’Asma Asfaruddin montre dans 
une étude diachronique à partir de plusieurs autres 
textes mamlouks (5). Selon P. Lewicka, les idées élabo-
rés par al-Munāwī d’après des écrits antérieurs ont eu 
une influence jusqu’à l’époque ottomane (p. 79-80). 
Ce chapitre nous invite, donc, à réfléchir à l’existence 
ou non d’une frontière entre la littérature mamlouke 
et celle de l’époque ottomane, et comment retrouver 
des éléments issus de l’époque mamlouke et toujours 
présents après 1517.

Wakako Kumakura commence son chapitre 
avec une introduction à la Ḳānūnnāme-i Mısır, un 
corpus des lois et décrets concernant l’Égypte et la 
gouvernance ottomane de cette province. Puis, elle 
s’interroge sur le fonctionnement de l’administra-
tion dans une province où les impôts ne sont ni très 
importants ni modestes : le Fayyūm, qu’elle compare 
à d’autres régions en comptant le nombre des villages 
et le montant des impôts (p. 94). Les Ottomans 
ont perpétué le système mamlouk en s’appuyant 
sur les fonctionnaires locaux, les kashifs, pour le 
recouvrement des impôts. Dans le même temps, 
ils ont copié les actes administratifs et les registres 
fiscaux pour mieux contrôler ce système à distance 
(p. 107) (6). W. Kumakura donne aussi, grâce à une 
riche illustration, une étude précise du croisement 
des mécanismes de recouvrement des impôts et de 
l’entretien des systèmes hydrauliques (p. 97-98). On 
perçoit le haut niveau de sophistication administra-
tive qui existait à ces deux époques.

Claudia Römer, reconstitue, au niveau interpro-
vincial, l’organisation administrative ottomane grâce 
aux documents officiels qui nous sont parvenus ou 
qui sont cités dans les sources textuelles. Elle ana-
lyse les pouvoirs gouvernementaux exceptionnels 

(5)  Asma Afsaruddin, « Reconstituting Women’s Lives: 
Gender and the Poetics of Narrative in Medieval Biographical 
Collections », The Muslim World 92.3-4, 2002, p. 472-4, 476-7 ; 
les communications du panel « Representations of Women 
in the Mamluk period », présentées au Second Conference of 
the School of Mamlūk Studies à Liège, 25-27 juin 2015 publiées 
dans Mamlūk Studies Review, 21, 2018, p. vii-xi, 1-114 et la these 
de Tara Stephan, Representing and Regulating Women: Gender, 
Class, and Space in Mamluk Cairo (1250-1517), Thèse doctorale, 
New York University, 2018.
(6)  Voir aussi la comparaison des pratiques notariales et 
juridiques mamloukes et ottomanes dans : Mathieu Eychenne, 
Astrid Meier, Eĺodie Vigouroux (éd.), Le waqf de la mosquée des 
Omeyyades de Damas : le manuscrit ottoman d’un inventaire 
mamelouk établie en 816/1413, Beyrouth, Institut français du 
Proche-Orient, 2018.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 109

III. Histoire

accordés à İbrāhīm Paşa (1523-1536), comme l’accès à 
la trésorerie et de promulguer des décrets, ce qui rap-
pelle les nominations de gouverneurs aux époques 
antérieurs (7). Cette délégation du pouvoir illustre les 
difficultés à contrôler les régions qui s’autonomisent. 
Encore une fois, le nord (la Syrie ou l’Anatolie) est 
devenu le siège du pouvoir, alors que l’Égypte s’est 
retrouvée comme un domaine périphérique géré 
seulement pour l’acheminement des impôts (8). 
İbrāhīm Paşa a consulté les archives mamloukes et les 
aurait utilisées pour ses réformes et l’élaboration du 
Ḳānūnnāme-i Mısır (p. 120, n. 32). C. Römer l’analyse 
en tant que compendium de firmans. En utilisant 
d’autres sources supplémentaires, elle propose ainsi 
une étude documentaire du règne d’İbrāhīm Paşa 
pour un période où les mühimme defterleri ne sont 
pas disponibles.

Dans son deuxième chapitre, Michael Winter 
s’intéresse à un des récits principaux qui traite de 
la conquête : le dixième volume du Seyāḥatnāme 
d’Evliyā Çelebī (1020-1093-4/1611-1682). Il en 
propose une traduction littérale accompagnée 
de commentaires, ce qui rend ce récit fascinant 
accessible aux étudiant.e.s et chercheur.e.s. Le texte 
nous donne une image du vainqueur Sultan Selīm I 
Yavuz (« le Hardi »), qui a déclaré une ghazā (razzia) 
d’abord contre les Safavides, puis contre Dhū al-
Qadr, un centre de résistance des Kizilbash et enfin 
contre les Mamlouks (p. 129). M. Winter souligne 
l’emploi du mot gazā dans le sens où les Ayyoubides 
et les Mamlouks employaient le terme jihād. Il 
aborde ainsi la légitimation par Selīm de la guerre 
contre les musulmans (p. 131) ; un défi que le sultan 
ayyoubide Ṣalāḥ al-Dīn a dû également surmonter. (9) 
M. Winter analyse ensuite les modalités de l’accession 
au trône de Selīm (p. 130). Le principe de « open 
succession » qu’il évoque, invite à une comparaison 

(7)  Le gouvernorat quasi-autonome d’İbrāhīm Paşa rappelle 
le rôle que jouait Yūsuf ibn Ayyūb (« Ṣalāḥ al-Dīn », fondateur 
de la dynastie ayyoubide, 1174-1293) en tant que député de 
l’Égypte pour Nūr al-Dīn, et, peu après, celui d’al-Qāḍī al-Fāḍil 
(m. 1200) et des frères de Ṣalāḥ al-Dīn pour le même sultan, 
quand il partait de l’Égypte. Andrew S. Ehrenkreutz, Saladin, 
Albany, State University of New York Press, 1972, p. 141-42; 
Anne-Marie Eddé, Saladin, Paris, Flammarion, 2008, p. 52-3, 78-80, 
147-48; R. Stephen Humphreys, From Saladin to the Mongols: The 
Ayyubids of Damascus, 1193-1260, Albany, State University of New 
York Press, 1977, p. 56, 380, cf. 74, 81 ; et Malcolm Cameron Lyons, 
D. E. P. Jackson, Saladin: The Politics of the Holy War, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1982, p. 211-12.
(8)  Eddé, Saladin, 2008, p. 219; cf. Humphreys, Ayyubids of 
Damascus, 81.
(9)  Eddé, Saladin, 2008, p. 201-204, 239, 241 ; cf. Cemil Aydin, The 
Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History, Cambridge, 
MA, Harvard University Press, 2017, p. 21.

plus attentive avec les principes d’intronisation 
de l’époque mamlouke. (10) Deux autres épisodes 
méritent l’attention : la visite des tombes du prophète 
Dāwūd et des shaykhs saints, y compris celle de Jalāl 
al-Dīn al-Rūmī (m. 672/1273) ; et le dernier discours 
du dernier sultan mamlouk, Ṭūmānbāy, juste avant 
son exécution par Selīm (p. 138-139). Evliyā Çelebī 
raconte un récit plein d’émotion et de tension ; il 
n’hésite pas à aborder cet épisode délicat, figé dans 
la mémoire de l’époque. Peut-être a-t-il espéré récon-
cilier ainsi les Égyptiens et conseiller les sultans otto-
mans. Ce chapitre est essentiel pour les recherches 
sur les revendications concurrentes des souverains.

Linda T. Darling nous offre un captivant contre-
point aux études sur le « Cercle de Justice », par 
lesquelles on peut s’interroger sur la manière dont 
les actes réels s’harmonisent aux idéaux de la gou-
vernance (11). L. Darling se concentre sur une dispute 
entre deux gouverneurs accusés, tous deux, de 
corruption. La Sublime-Porte a nommé une équipe 
d’enquêteurs, chargé de trouver ou, si nécessaire, 
de réécrire les rapports fiscaux. On voit ainsi la dif-
ficulté pour la Porte de diriger l’empire et de tenir 
les fonctionnaires responsables de leurs actes. La 
langue employée dans les directives officielles pour 
les enquêteurs trahit la fragilité de cet empire : « [a 
letter] was addressed to the qadi of Haleb to encou-
rage him, telling him that because of his piety and 
trustworthiness and scrupulosity and integrity the 
sultan was relying on him and urging him to work 
quickly and diligently » (p. 153). Ainsi, la fiabilité des 
fonctionnaires dépendait de leur caractère propre 
(p. 169-170) L. Darling montre aussi comment les 
fonctionnaires et enquêteurs se sont appuyés sur les 
enregistrements mamlouks pour vérifier les montant 
des impôts.

Alev Masarwa analyse, dans le chapitre sui-
vant, les chronogrammes (al-tāʾrīkh al-shiʿirī, ḥisāb 
al-ghummal, ramz), dans lesquels les lettres de cer-
tains mots sont associées à une valeur numérique 
qui, additionnées, donnent un date. Ce système 
codé permet de souligner la légitimité des sultans 
ottomans. Les chronogrammes pouvaient aussi 
contribuer à la notoriété du sultan lorsque qu’ils 

(10)  Sur le système politique mamlouk : Peter Thorau, The Lion 
of Egypt: Sultan Baybars I and the Near East in the Thirteenth 
Century, traduit par P. M. Holt, New York, Longman, 1992, p. 83-5, 
100-2, 153 ; voir aussi Syedah Fatima Sadeque, Baybars I of Egypt, 
Dacca, Oxford University Press, 1956, p. 35-7, 41-2.
(11)  Linda T. Darling, A History of Social Justice and Political 
Power in the Middle East: The Circle of Justice from Mesopotamia 
to Globalization, London, Routledge Press, 2013 ; idem, « Medieval 
Egyptian Society and the Concept of the Circle of Justice », 
Mamlūk Studies Review 10.2, 2006, p. 1-17.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 110

III. Histoire

étaient inscrits sur les bâtiments et fondations. 
A. Masarwa se concentre, plus particulièrement, 
sur les œuvres de Māmayya al-Rūmī (né 930/1534) 
et donne l’édition et la traduction utiles de deux 
poèmes. Le portrait de Māmayya al-Rūmī au travail 
et de ses matches de poésie – qui rappellent les 
batailles de rap, observe Masarwa (p. 185) – nous 
donne une idée plus précise de la production de 
la poésie à l’époque ottomane. Māmayya al-Rūmī 
était étudiant de Shams al-Dīn Abū al-Fatḥ al-Mālikī 
al-Tūnisī (901-975/1495-1567) et Shihāb al-Dīn 
ibn Badr ad-Dīn al-Ghazzī (sans dates), ce qui ren-
voie aux techniques et styles perpétué au-delà de 
l’époque mamlouke. On se demande aussi la raison 
pour laquelle les chronogrammes sont devenus un 
moyen préféré pour exprimer l’autorité ottomane 
au lieu des autres formes et dispositifs poétiques (12).

Toru Miura étudie ensuite comment les trois 
strates de la société – mamlūks/l’armée ; ʿulamāʾ et 
le peuple – étaient déjà en train de s’effriter durant 
les dernières décennies de l’époque mamlouke. Il 
analyse ainsi les destins de différentes familles damas-
cènes. Un juge shāfiʿī de la Banū Furfūr, Walī al-Dīn 
Muḥammad, a pu maintenir le prestige et le statut 
de sa famille en prononçant, dès 1516, la khuṭba au 
nom de sultan Selīm, et en nouant des liens avec la 
cour ottomane. C’est à lui qu’il a été demandé de 
construire la nouvelle mosquée près de la tombe 
d’Ibn ʿArabī. En 1530, toutefois, il était déjà tombé 
en disgrâce. Les autres familles ont continué à occu-
per les postes importants, ce qui permet à T. Miura 
d’affirmer qu’il n’y avait pas une rupture nette après 
la conquête ottomane. De plus, les autres familles 
d’influence, comme les Banū Qudāma, étaient déjà 
en déclin avant 1516 (p. 215). Les trajectoires des 
familles, semble-t-il, ont maintenu leurs caps, malgré 
la conquête. 

Dans son chapitre, Torsten Wollina analyse 
comment l’environnement urbain de Damas a chan-
gé à la suite de la conquête ottomane. Aux rebours 
des premiers conquérants et élites dirigeant.e.s 
de Damas des dynasties zengide, ayyoubide et 
mamlouke, y compris les femmes mécènes, le sultan 
Selīm et sa cour ont peu modifié l’architecture de 

(12)  On pense aux “picture-poems” de l’époque ayyoubide, par 
exemple. Julia Bray, « Picture-poems for Saladin: ‘Abd al-Mun’im 
al-Jilyani’s Mudabbajat », in Carole Hillenbrand (ed.), Syria in 
Crusader Times: Conflict and Coexistence, Edinburgh, Edinburgh 
University Press, 2020, particulièrement les pages 250, 254-55, 
260-61.

la ville (13) Cependant, T. Wollina fait remarquer 
que l’appropriation visuelle passe aussi par les 
vêtements, la monnaie et par la distribution de la 
nourriture grâce aux soupes populaires ottomanes. 
Néanmoins, la mosquée susmentionnée, construite 
sur le Jabal Qasyūn, signifiait « a powerful counter 
point to the Umayyad Mosque itself, replacing 
or redefining the former royal axis as a religious 
one… » (p. 241). Par sa lecture méthodique du récit 
d’Ibn Ṭūlūn, T. Wollina affirme que chaque acte de 
Selim à Damas avait une signification symbolique 
(p. 225-226).

La conquête d’Alep a, en revanche, constamment 
entraîné de violentes crises. Timothy J. Fitzgerald 
pose la question : y a-t-il toujours une transition 
apaisée après une victoire ottomane complète ou 
au contraire, fut-elle cahotique et longue ? L’auteur 
fonde son étude sur Raḍī al-Dīn Muḥammad ibn al-
Ḥanbalī (d. 971/1563) qui explique les raisons de la 
révolte alépine dix ans après la conquête. Pour lui, 
ce n’étaient pas les rituels de conquête mais d’autres 
actes comme la mensuration cadastrale, le transfert 
des populations et une taxe nouvelle sur le mariage, 
le resm-i ʿarūs, qui ont été des facteurs majeurs 
de la révolte (p. 264-265). Une comparaison entre 
cet article et celui de T. Miura pose la question de 
l’influence des ʿulamāʾ dans les révoltes populaires 
(p. 210 et p. 254).

Yehoshua Frenkel présente les expériences des 
voyageurs de Syrie en Anatolie (al-Bilād al-rūmīya) 
et notamment à Istanbul. Plusieurs récits de voyage 
nous sont parvenus, sous la forme de journal de 
bord (taʿlīq) ou parfois sous ce que Y. Frenkel appelle 
un « intellectual itinerary » (p. 279) c’est-à-dire des 
descriptions de rencontres avec des érudits et des 
cercles de lecture. L’auteur suppose que ces voyageurs 
érudits ont ainsi propagé l’image d’un territoire isla-
mique unifié, un « Islamdom » dans la formulation 
de Marshall G. S. Hodgson (p. 277). Dans le même 
temps, Y. Frenkel montre que ces voyageurs ont voulu 
flatter les élites ottomans (p. 279-280). La vision d’une 
communauté islamique et le désir d’attirer l’atten-
tion des mécènes peuvent expliquer leur à priori 
favorable pour ces nouveaux souverains. Badr al-Dīn 

(13)  Pour les fondations zengides, ayyoubides et mamlukes 
à Damas, voir Joan E. Gilbert, « Institutionalization of Muslim 
Scholarship and Professionalization of the ʿUlamāʾ in Medieval 
Damascus », Studia Islamica, 52, 1980, p. 105-134 ; R. Stephen 
Humphreys, « Women as Patrons of Religious Architecture in 
Ayyūbid Damascus », Muqarnas 11, 1994, p. 35-54 ; Anne-Marie 
Eddé, « Saladin’s Pious Foundations in Damascus: Some New 
Hypotheses » dans Yasir Suleiman (éd.), Living Islamic History: 
Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, Edinburgh, 
Edinburgh University Press, 2010, p. 62-76.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 111

III. Histoire

al-Ghazzī, par exemple, a intitulé le sultan Sulaymān I 
“Sulaymān al-zamān wa-Iskandar al-ʿaṣr wa al-awān.” 
(« Salomon de son ère et Alexandre de cette époque 
et temps » p. 285). Même si ces auteurs n’ont pas cru 
que « with the Ottomans’ achievements, the Arabs 
were subjugated by a foe », on doit rappeler que 
Selīm a remplacé un régime qui apparaissait égale-
ment étrange aux auteurs arabes du xiiie au début 
du xvie siècle (ainsi que le note Şen, p. 327). Leurs 
prédécesseurs mamlouks ont eux-mêmes rencontré 
des oppositions parmi certains de leurs contempo-
rains érudits (14). Ces textes et l’analyse de Y. Frenkel 
sont extrêmement utiles pour comprendre les atti-
tudes et les dispositions d’un groupes de l’élite qui a 
témoigné des succès aussi bien que des défauts du 
régime ottoman. On peut s’interroger sur la manière 
dont les sultans ottomans attiraient les érudits, en 
supposant qu’ils étaient tout autant dépendants des 
rapports avec les ʿ ulamāʾ que leurs prédécesseurs (15).

Cihan Yüksel Muslu analyse les relations de 
pouvoir et le contrôle administratif dans un « buffer 
zone » qui comprend les villes de Darende, Divriği, 
Malatya, Gerger, Kāhta, Hısn-ı Mansur et Besni. 
Ces cités, relativement autonomes, ont été tout au 
long de leur histoire conquises par les Arméniens, 
les Ayyoubides et Seljukides, ensuite les Ilkhans, 
les Mamlouks (plusieurs fois), les Timourids, les 
Aqqoyunlus et les Safavides. C. Y. Muslu se concentre 
sur une un groupe de tribus locales resté puissante 
après la conquête ottomane : la confédération 
Dulkadirid. Les familles de ce « confédération » 
engagées, avec d’autres, dans des conflits locaux. 
Les Ottomans ont concédé des territoires à un chef 
Dulkadirid, Şehsüvāroğlu ʿAlī Bey (d. 1522), afin 
de tenter contrôler et exploiter la région. Ensuite, 
Şehsüvāroğlu a vaincu des forces safavides aussi bien 
que ses ennemis, y compris Şāh Velī, un rival allié aux 
Safavides, et des membres de sa propre famille, en 
profitant de l’alliance avec le sultan ottomane (p. 299, 
302-303, 311-312). Dans le même temps, la Sublime-
Porte a aussi tenté d’exercer un contrôle par l’intro-
duction des taxes et des mesures cadastrales (p. 309). 
Les sultans ottomans ont aussi mis en œuvre le 
principe de mālikāne-dīvānī, par lequel ils recouvrent 
les impôts de la propriété privée et des waqfs (une 
pratique mamlouke aussi, p. 309-310). L’exécution 
inattendue de Şehsüvāroğlu commandé par le jeune 
Süleymān I (1520-1566) a aliéné les membres de la 

(14)  Ulrich Haarmann, « Rather the Injustice of the Turks than 
the Righteousness of the Arabs: Changing ‘Ulamā’ Attitudes 
towards Mamluk Rule in the Late Fifteenth Century », Studia 
Islamica, 68, 1988, p. 61-77.
(15)  Eddé, Saladin, p. 158-59, 195.

confédération, qui ont révolté contre les Ottomans 
entre 1525 et 1527 (p. 314-315, 318-319). Il demeure 
difficile de savoir si le politique fiscal and adminis-
tratif ottoman ont aussi motivé les rebelles (p. 309, 
310, 313, 317). Cette fois, contrairement à Alep, le 
représentant du sultan, İbrāhīm Paşa, a eu recours à 
la négociation pour réconcilier les dirigeants tribaux 
jusqu’à ce que plus aucun dirigeant reste opposé 
aux Ottomanes (p. 315). C. Y. Muslu nous montre 
comment le système administratif ottoman s’est 
peu à peu imposé dans une région semi-autonome 
et peuplée en partie par des groupes semi-nomades. 
Cela suggère que la séparation entre sédentaires et 
nomades n’était sans doute pas si nette. 

Gül Şen discute des qualités littéraires des chro-
niques, en se concentrant sur le récit de la carrière 
et de la révolte de Jānbirdī al-Ghazālī, gouverneur 
de Damas (m. 927/1521), mentionné dans plusieurs 
chapitres de cet ouvrage. Il a adopté les symboles 
et les gestes d’un souverain après la mort de Selīm I, 
y compris dans l’adoption de la titulature al-Malik 
al-Ashrāf, l’inclusion de son nom dans la khuṭba et 
la fabrication de monnaie (p. 330). Mais G. Şen se 
penche sur la manière dont il a été présenté comme 
un souverain illégitime. G. Şen inclut, dans un tableau, 
une liste des sources principales (p. 328, 330-1, 332). 
Elle propose une catégorisation des sources narra-
tives, les « official histories of the şehnāme type » 
et des « chronicle-style histories » (p. 331). Elle se 
concentre sur le Tabaḳāt ül-memālik ve derecāt ül-
mesālik (Les classes des royaumes et stations sur le 
cursus militaire) de Celālzāde Muṣṭafā (896-975/circa 
1490-1567), considéré un nouveau genre littéraire 
de l’écriture ottomane (p. 334, n. 32). G. Şen discute 
aussi le fonctionnement des sous-titres. Ces derniers, 
ou rubriques, servent à encadrer et commémorer un 
événement, expose une attitude morale et prépare 
le lecteur à la conlusion (p. 335). Surtout c’est la 
juxtaposition des attributs du sultan Selīm et de son 
règne et ceux de Jānbirdī al-Ghazālī et de sa révolte 
qui intéressent G. Şen (p. 338). Le Tabaḳāt ül-memālik 
sert comme un Fürstenspiegel (miroir aux princes) 
pour les gouverneurs ottomans (p. 340).

Bethany J. Walker nous rappelle que, dans la vie 
quotidienne, les changements opèrent lentement et 
qu’il n’est pas toujours facile de faire une distinction 
entre l’époque mamlouke et l’époque ottomane 
(p. 343). Une périodisation différente est pertinente 
pour les enquêtes et études archéologiques (p. 344-
345). Le dossier archéologique pour les époques 
« Late Islamic I » à « Late Islamic II » indique que les 
marchés locaux et régionaux de Syrie ont connu 
un renouvellement après la conquête ottomane 
(p. 348), tandis que la Transjordanie est devenue 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 112

III. Histoire

plus insulaire, en partie à cause des modifications du 
réseau routier (p. 348, 350). Néanmoins, les fouilles 
d’Ḥubrāṣ (sud-est du Lac de Tibériade) montrent 
qu’un style impérial a commencé à s’imposer dans les 
modèles de céramique locales au xvie siècle (p. 352). 
La Transjordanie a aussi eu un changement dans la 
répartition  des foyers de peuplements (« settlement 
dispersal ») probablement à cause de l’absence de 
l’état dans l’entretien des systèmes hydrauliques 
(p. 356, 358). La privatisation des terres et le chan-
gement des conditions climatiques ont été facteurs 
de ce déplacement et le regroupement dans des plus 
petites localités (p. 358, 360). B. Walker propose ainsi 
de réévaluer les termes et les conceptions modernes 
de colonies rurales (p. 361-362), un problème ren-
contré, également, dans le domaine de l’archéologie 
ibérique (16).

Ces articles enrichissants exposent quelques 
thèmes et tendances qui suggèrent un consensus 
sur les changements mineurs et majeurs, brusques 
et graduels. Premièrement, on voit que la conquête 
fut un processus de longue durée, dans lequel la 
Sublime-Porte a employé des techniques variées : 
le principe de divide et impera (p. 315) ; les trans-
ferts de populations (sawq, sürgün, p. 42, 252) ; les 
mesures cadastrales ; la négociation avec les pouvoirs 
locaux etc. Mais rien n’était prédéterminé, comme 
C. Y. Muslu nous le rappelle :

Without the privilege of knowing that their 
presence in the region would last, the Ottoman 
ruler and his administrators likely made orga-
nizational decisions in an ad-hoc manner that 
could be rescinded while adjusting to changing 
conditions. […] the actual delicacy of so-called 
Ottoman domination [contrasted with] the 
empire’s projected image of inevitable victory.

L’intégration était par conséquent nécessaire 
pour assurer la prolongation de l’empire. On en me-
sure l’importance par des indices comme l’adoption 
des vêtements ottomans par les élites mamloukes 
(p. 226, 228) et l’adoption du madhhab hanafite par 
les ʿulamāʾ (p. 210-211, 234) ; les représentations 
favorables des sultans ottomans que donnent les 

(16)  Jorge Eiroa Rodriguez, « Archéologie des villages 
d’al-Andalus : vieilles questions, nouvelles réponses », conférence 
présentée au séminaire de l’équipe Islam médiéval « Histoire et 
archéologie de l’Islam de l’Islam médiéval », Colegio de España, 
Paris, 13 octobre 2021 ; Philippe Sénac, « Le peuplement rural 
dans la Marche supérieure d’al-Andalus », conférence présentée 
au séminaire de l’équipe Islam médiéval « Histoire et archéo-
logie de l’Islam de l’Islam médiéval », Colegio de España, Paris, 
17 novembre 2021.

auteurs des récits et poèmes arabes (p. 186, 197, 280, 
285, cf. 41-42) et celles, défavorables, de leurs rivaux 
(p. 335-339) ; la reconnaissance de leurs exploits et 
actes (p. 285-286). Tout cela a joué un rôle majeur 
dans le processus de la propagation de la légitimité 
ottomane. De leur côté, les sultans ottomans savaient 
qu’il fallait soigneusement légitimer leurs conquêtes 
(p. 132, 194), soutenir la loi islamique dans les rela-
tions avec dhimmīs (p. 50-1) et nourrir les relations 
avec les lieux saints (p. 132, 133, 135, 139). Leur auto-
identification comme Turcs et leur désignation des 
Mamlouks circassiens comme Çerākise/Jarakisa était 
importante afin de se dissocier de leur prédécesseurs 
turcs (p. 37, 49, 52). L’établissement des soupes 
populaires étaient également un acte de légitimation 
avec une création de dépendances directes entre les 
sultans et leurs sujets (reaya), une forme de panem 
et circenses.

Les « nuts and bolts » ou mécaniques de gou-
vernance était complexes. Les efforts pour tenir les 
gouverneurs responsables ont nécessité les liens de 
communication fiables, des routes sauvegardées et 
un système d’archivage (17). À cet égard, les paşas, qui 
apparaissent à travers cet ouvrage, étaient indispen-
sables pour l’administration, l’ordre, et les campagnes 
militaires (18). L’application correcte et juste de la loi 
a requis l’expertise juridique au centre de la cour 
royale, aussi bien qu’une reconnaissance de la justice 
du sultan (kanun) (p. 160). Le contrôle efficace d’une 
armée prête à détruire les vaincus est un autre indice 
important de l’autorité et du contrôle efficace du 
sultan (p. 252, cf. 42). Tout cela donne l’impression 
d’un état très sophistiqué (p. 107, 149, 173, 264). 
Mais cet ouvrage pose constamment la question de 
l’héritage mamlouk adopté par les ottomans. Malgré 
ces actes administratifs, le mode de gouvernance 
ottoman, surtout en matière d’impôts, semblait 
étrange et inopportun pour les vaincus. Ainsi, les 
révoltes émanent des crises fiscales ont pu affaiblir 
la légitimité de la Sublime-Porte (p. 161). Un autre 
thème traité dans cet ouvrage est la fluidité entre les 
centres et les périphéries. Les Ottomans ont amené 
les ouvriers, des matériaux de construction, des 
manuscrits, voire le calife, à Istanbul, et cette ville a 
attiré à son tour les voyageurs et érudits. La poésie 
était destinée à la Sublime-Porte (p. 198-199), mais 
les styles de vêtements et des modèles de faïence 
ottomans sont issus des provinces.

(17)  Voir : p. 46, 168, 171, 177-178, 181, 190, 222, 282, 286.
(18)  Voir : p. 40-41, 46, 48, 51, 119-122, 133, 150, 172, 188-190, 
193-194, 252, 254, 255, 330.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 113

III. Histoire

Il y a peu des erreurs dans cet ouvrage (la date 
« 1065 » au lieu de « 1965 », p. 165, n. 56; « desiring » 
au lieu de « desired », p. 44, lignes 21-24), mais elles 
ne diminuent pas la grande qualité des études pré-
sentées. Pour récapituler, cet ouvrage riche d’idées 
nouvelles prépare le terrain pour des nouvelles 
recherches sur les premières décennies du xvie siècle, 
qui ne peut plus, désormais, être considéré comme 
un simple tournant.

Bogdan C. Smarandache 
Postdoctorant UMR 8167 Orient et Méditerranée 

Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Stephan Conermann, Gül Şen (eds.): The Mamluk-Ottoman Transition: Continuity and Change in Egypt and Bilād al-Shām in the Sixteenth Century,
recensé par Bogdan C. Smarandache
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

