
	 BCAI 37	 104

III. Histoire

Élise Franssen (dir.)  
Authors as Readers in the Mamlūk Period  
and Beyond

Venise, Edizioni Ca’ Foscari (Filologie 
medievali e moderne 26 Serie orientale, 5), 
2022, 326 p., ISBN : 9788869695612

Mots-clés :  Mamelouks, lecture, écriture, biblio-
thèques, oulémas

Keywords:  Mamluks, reading, writing, libraries, 
ulama

Inspirée de ses travaux sur Khalīl ibn Aybak 
al-Ṣafadī (1297-1363) et plus spécifiquement de 
l’étude d’un manuscrit olographe d’un volume de sa 
Taḏkira, Élise Franssen (É. F.) a réuni dix spécialistes 
de différentes périodes et aires culturelles – mais 
majoritairement centrés sur l’époque mamelouke – 
pour interroger les pratiques de lecture des auteurs 
médiévaux, en particulier les « stratégies visant à 
sélectionner, organiser et finalement utiliser [les] 
données » (p. 3) glanées par les historiens dans les 
textes antérieurs. Ce thème, quoique connu des his-
toriens de l’Europe, est peu abordé dans les études 
arabes – à l’exception de quelques travaux comme 
ceux de Konrad Hirschler –, aussi cet ouvrage vient 
utilement pallier un manque dans l’historiographie 
spécialisée et ouvrir la voie pour des recherches 
ultérieures. Si ce livre n’est qu’une « solution de 
rechange » (p. 11), comme le dit modestement 
l’éditrice, car issu d’un projet de conférence que le 
confinement n’a pas permis de réaliser, il s’avère être 
un succès : la qualité des contributions est à la hauteur 
de la nouveauté du sujet. L’introduction d’É. F. insiste 
sur la méthode commune de tous les contributeurs, 
qui consiste à chercher la bibliothèque des auteurs 
y compris lorsqu’aucune liste des ouvrages qu’ils ont 
pu consulter ne nous est parvenue. Il a fallu glaner 
les marginalia, les colophons, les commentaires, les 
ex-libris et mentions de consultations – tout un 
paratexte d’une richesse trop souvent sous-estimée, 
traces d’expériences de lecture qui engagent chaque 
auteur dans un réseau de littérateurs (p. 16).

Stefan Leder (S. L.) propose une analyse de la 
lecture critique des lettres reçues par al-Qāḍī al-Fāḍil 
telle que cela apparaît dans sa correspondance. 
L’œuvre du célèbre conseiller de Saladin nous est 
parvenue sous la forme d’anthologies de ses lettres, 
considérées comme des modèles de la prose de 
chancellerie. Elle a, de ce fait, exercé une influence 
remarquable sur les scribes de son temps et des 
époques ultérieures. Non seulement ses lettres font 

références aux lectures de l’auteur mais, en outre, 
elles jugent leur qualité littéraire. Cette évaluation 
des lectures s’avère, comme le montre S. L., une 
pratique fondamentale dans le processus d’écriture. 
S. L. développe longuement ce thème sur quelques 
exemples dont il cite les textes – et les paraphrase 
quelque peu –, en particulier un échange épistolaire 
entre al-Qāḍī al-Fāḍil et un autre conseiller de Saladin, 
‘Imād al-Dīn, au cours duquel le premier commente 
la lettre du second. Al-Qāḍī al-Fāḍil revendique une 
écriture originale c’est-à-dire qui ne dépend pas 
de copie d’autres écrits. Leur composition et leur 
réception s’avèrent intimement liées dans la mesure 
où elles mentionnent la correspondance antérieure 
non seulement pour son objet pragmatique mais 
aussi pour la dimension esthétique. Elles donnent une 
image idéalisée de la lecture où l’accueil d’une mis-
sive est évoqué sous forme de métaphore telle que 
la pluie nourrissant la terre. On notera avec intérêt, 
dans l’article de S. L., le fait que la correspondance 
épistolaire fasse appel à d’autres sens que la vue, ce 
qui complexifie la notion de lecture : les effets pho-
nétiques témoignent d’une rhétorique destinée à la 
déclamation du texte à voix haute, de même que le 
toucher ou l’odeur sont mentionnés par le lecteur. 
Une remarque annexe : il aurait été approprié de trou-
ver une autre traduction d’iqṭā‘ que « fief » (p. 30).

Mehdi Berriah (M. B.) étudie la méthodologie 
d’Ibn Taymiyya dans la lecture, la sélection et l’usage 
de ses sources, à partir de cinq textes de cet auteur 
concernant les vers et les hadiths mentionnant les 
noms et attributs de Dieu, les visites sur les tombes 
ou encore les mérites des Arabes. Outre, bien sûr, le 
Coran et la Sunna, Ibn Taymiyya citait abondamment 
les salaf, en classant ces compagnons du prophète 
de l’islam selon leurs mérites respectifs, d’où une 
autorité hiérarchisée de la parole ou de la pratique de 
chacun d’entre eux. Lorsque l’unanimité ou une opi-
nion majoritaire des compagnons apparaît, l’auteur 
évoque alors ce ǧumhūr al-ṣaḥāba comme autorité. 
Ce recours vertical comme horizontal à l’opinion 
des compagnons lui permettait de répondre à ses 
contradicteurs qui se reposaient sur des opinions 
de compagnons isolés. Toutefois, le critère de per-
tinence de l’opinion d’un compagnon mineur était 
parfois préféré au critère de mérite lorsque le sujet 
s’y prêtait. L’érudition d’Ibn Taymiyya lui permettait 
aussi d’utiliser les sources de ses contradicteurs pour 
mieux réfuter leurs propos, n’hésitant pas à citer 
par exemple des savants malikites pour discuter les 
positions d’un juriste malikite, tout en discutant 
librement des opinions de savants hanbalites. Il en 
allait de même avec les théologiens ash‘arites qu’il 
n’hésitait pas à utiliser pour contredire ses opposants, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Élise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlūk Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 105

III. Histoire

tout en les condamnant. M. B. insiste ainsi sur l’usage 
de références pluri-madhhab-s chez Ibn Taymiyya et 
sur son indépendance intellectuelle (p. 63). On se 
permettra de discuter les raisons de la multiplication 
des études sur Ibn Taymiyya, évoquée en introduc-
tion de l’article (p. 46) : ce n’est ni le nombre de ses 
ouvrages ni la variété des sujets qu’il a abordés mais 
la référence qu’il représente pour les salafistes qui en 
fait un auteur tant étudié.

Élise Franssen évoque al-Ṣafadī, un savant qui 
s’épanouit à une époque où le savoir et l’encyclopé-
disme fleurissaient. Un grand nombre de manuscrits 
autographes ou holographes nous sont parvenus, 
témoignant de l’excellente réputation dont bénéficiait 
son œuvre. Plusieurs sources nous permettent de 
l’envisager comme un lecteur : ses notes de consulta-
tion ou de propriété de livres, son journal de lectures 
(tadhkira), les manuscrits qu’il a copiés et enfin les 
licences de transmission et les certificats d’audi-
tion le mentionnant. S’y ajoutent les informations 
concernant la bibliothèque du fils d’al-Ṣafadī. Pour ce 
qui concerne les notes paratextuelles, É. F. a recensé 
quinze marques qu’elle décrit avec une précision 
chirurgicale, en étayant son propos de nombreuses et 
magnifiques reproductions de pages des manuscrits, 
malheureusement avec un décalage dans la mise en 
page – une richesse iconographique que ne vient pas 
rehausser la reproduction incongrue d’un ex-libris du 
xxe siècle (p. 89). Ces marques, dont un tiers concerne 
la littérature, ne peuvent pas permettre, comme le 
reconnaît É. F., de reconstituer la bibliothèque du 
célèbre auteur. L’usage de son journal de lecture est 
un sujet passionnant, développé dans la troisième 
partie de l’article : les citations qu’al-Ṣafadī en fait 
dans ses autres ouvrages et les mentions d’emprunts 
de cette œuvre par d’autres auteurs montre combien 
cet immense compendium de notes de lectures, de 
brouillons et d’extraits de livres était un outil majeur 
de l’œuvre auctoriale non seulement d’al-Ṣafadī 
lui-même mais aussi de ses proches et successeurs, 
« l’intermédiaire parfait entre la lecture et l’usage des 
lectures, entre la documentation et la synthèse, l’heu-
ristique et la citation » (p. 141). Hors de la Tadhkira, 
al-Ṣafadī a recopié in extenso, pour diverses raisons 
(p. 125), plusieurs ouvrages qu’É. F. inclut donc dans 
sa « bibliothèque » – copies inspirées entre autres 
par un souci bibliophilique qui l’a incité à recopier 
les colophons des originaux. L’article est globalement 
très descriptif et inspire une certaine empathie envers 
al-Ṣafadī tant, comme le note É. F., ses méthodes de 
travail s’apparentent aux nôtres. Rappelons, pour 
finir, un détail : les mamelouks ne sont pas « norma-
lement » issus de l’Asie centrale (p. 84).

Yehoshua Frenkel (Y. F.) s’intéresse à un des 
manuscrits évoqués par É. F. pour éclairer la relation 
auteur-copiste. Le document en question est un ma-
nuscrit d’une œuvre de Tāǧ al-Dīn al-Subkī copié par 
son ami al-Ṣafadī. Y. F. ouvre son article en citant des 
passages où al-Ṣafadī évoque le travail de l’historien 
dont le sous-texte dénote le conformisme de la com-
pilation. Il montre néanmoins qu’un manuscrit n’était 
jamais considéré comme une recension achevée mais 
comme un texte ouvert : en l’occurrence, al-Ṣafadī, en 
copiant le livre de son maître, intervenait comme un 
agent distinct de l’auteur dans la transmission – orale 
ou écrite – de l’œuvre. On se référera avec intérêt à 
cet article comme à celui de Frédéric Bauden pour la 
précision de la traduction du vocabulaire technique 
employé au Moyen Âge pour évoquer les actes de 
lecture, écriture, compilation, transmission, etc.

L’article de Michèle Goyens (M. G.) est quelque 
peu en décalage par rapport au reste de l’ouvrage. 
M. G. étudie en effet la traduction en français d’un 
texte latin, lui-même traduction des Problemata d’un 
(pseudo-)Aristote, par Évrart de Conty vers 1380. 
L’intérêt du travail consiste à montrer combien la 
traduction est un processus dynamique : l’étude des 
manuscrits montre les hésitations et corrections du 
traducteur. Dans un contexte culturel où la première 
langue (le latin de la littérature médicale) n’est pas 
la langue maternelle (le français), Évrart n’a cessé de 
retravailler et d’amender son texte non seulement 
pour rendre plus précisément le sens du texte origi-
nal mais aussi pour que le résultat soit compris par 
son audience. Les corrections se distinguent ainsi en 
trois types : les erreurs manifestes, l’amélioration du 
style, le fait de rendre le texte plus compréhensible.

Frédéric Bauden (F. B.) honore l’ouvrage de 
son seizième opuscule des Maqriziana. Il y analyse 
les notes de consultation laissées par al-Maqrīzī 
(m. 845/1442) dans trente-neuf manuscrits de seize 
œuvres différentes, pour l’intérêt qu’elles apportent 
dans l’étude du processus d’écriture et de l’avant-texte 

– notes qu’il a fallu d’abord identifier attentivement 
car seule la paléographie permet de distinguer les 
vraies des forgeries. Ces notes permettent d’avoir un 
mince aperçu des ouvrages auxquels al-Maqrīzī a eu 
accès. Alors qu’aucun livre ne porte une trace de sa 
propriété, ses textes mentionnent des ouvrages qu’il 
achetait au marché aux livres ou dont il se trouvait 
possesseur. Les notes des consultations étaient, par 
contraste, écrites sur des livres qu’il empruntait 

– une pratique bien établie en terre d’Islam. Ces 
notes étaient systématiques au point de relever du 
formulaire. Elles indiquent notamment le but de la 
lecture (consulter, prendre des notes, extraire, etc.). 
Progressivement, sa manière de prendre des notes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Élise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlūk Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 106

III. Histoire

évolua du résumé exhaustif vers une sélection plus 
précise d’extraits de textes lus. Al-Maqrīzī indiquait 
ensuite l’identité du propriétaire ou du loueur des 
livres en question : auteurs des œuvres, bibliophiles 
ou encore dignitaires, propriétaires d’une biblio-
thèque. Les dates indiquées systématiquement dans 
ces notes donnent des indications sur la vélocité du 
rythme de lecture de l’auteur. Ces informations nous 
permettent aussi de comprendre combien l’accès aux 
livres était un enjeu de compétition parmi les savants. 
Outre les notes de consultation, al-Maqrīzī laissait des 
notes marginales que seule la paléographie permet 
de lui attribuer. F. B. a identifié vingt-et-une margi-
nalia dans dix volumes de quatre œuvres différentes 

– des livres qu’il avait empruntés. Il en distingue trois 
types : corrections (un seul cas attesté), additions 
(biographie de l’auteur, additions triviales ou encore 
vantardise) et commentaires (notes émotionnelles 
qui témoignent d’une réaction d’al-Maqrīzī au sujet 
de sa lecture, notamment pour en dénigrer l’auteur). 
Si certaines de ces marginalia témoignent d’une vo-
lonté d’améliorer le texte, il faut comprendre nombre 
d’entre elles comme un instrument d’une compéti-
tion du lecteur envers l’auteur – compétition fictive 
car l’auteur était en général décédé mais participant, 
dans la double action de lecture et d’écriture, d’une 
affirmation de soi-même par le savant.

Jaako Hämeen-Anttila (J. H.-A.) a étudié le 
manuscrit olographe dans lequel al-Maqrīzī a reco-
pié, dans son Khabar ‘an al-bashar, un ancien texte 
appelé le Testament d’Ardashīr, ainsi que sa source 
à savoir le texte de Miskawayh (Taǧārib al-umam). 
Contrairement à de nombreux textes recopiés ou 
compilés, le Testament d’Ardashīr – probablement 
traduit d’un texte persan du vie siècle – n’a pas subi 
d’abréviation ni de transformation importantes au 
travers de ses différentes copies, comme si les savants 
s’étaient appliqués à en maintenir la lettre quitte à 
en perdre le sens. J. H.-A. montre ainsi que le texte 
de Miskawayh comporte des incohérences séman-
tiques et qu’al-Maqrīzī, dans sa copie de ce texte, en 
produisit de nouvelles, tantôt en tâchant de corriger 
ces erreurs pour restaurer un sens au texte tantôt en 
ajoutant de nouvelles erreurs de copie, parfois dans 
le même mouvement de lecture-écriture, quoique 
généralement il chercha à recopier le texte le plus 
fidèlement en dépit de sa corruption.

Nazlı Vatansever décrit la bibliothèque du digni-
taire de l’empire ottoman Es‘ad Efendi (1789-1848) 
telle qu’en témoigne une liste de 169 titres de livres 
qu’il emporta à Kütahya lorsqu’il y fut nommé gou-
verneur, à laquelle fut ajoutée une liste des 29 livres 
qu’il y acquit – une collection à laquelle il prit tant de 
soin qu’elle est en grande partie toujours conservée 
aujourd’hui dans la bibliothèque de la Süleymaniye. 
Cette liste comporte quelques intéressants détails 
sur l’apparence des livres, leur prix ou le nom de leur 
acheteur ou emprunteur. Outre les Corans, la collec-
tion intègre de nombreuses exégèses, mais aussi des 
livres de fiqh, de fatwa, de hadith, de théologie, de 
calcul – ouvrages utiles dans sa pratique profession-
nelle de régent à Kütahya – ainsi que des livres de 
littérature ou d’histoire – une passion qu’il fit métier 
en devenant chroniqueur – et bien d’autres ouvrages 
(mysticisme, biographies, etc.). Les livres d’études 
islamiques étaient en général en arabe, sauf les textes 
de fatwa qui étaient en turc comme la majorité de 
ses ouvrages.

En dépit d’une certaine hétérogénéité des 
domaines de ces différentes contributions, l’en-
semble de l’ouvrage invite le lecteur à pénétrer plus 
avant dans cette thématique encore sous-étudiée 
dans les études arabo-islamiques. La richesse des 
bibliographies l’y aidera efficacement. La nouveauté 
du sujet toutefois entraîne inutilement certaines 
contributions à s’étendre sur des évidences et à les 
présenter comme des découvertes, prétendant ainsi 
démontrer la créativité de l’écrivain (p. 15, 31), pour 
expliquer que les lettres font partie d’un échange et 
d’une communication (p. 36), pour préciser que l’acte 
de traduction suppose un acte de lecture (p. 176) 
ou encore pour rappeler que l’imprimerie n’existait 
pas dans le Moyen Orient médiéval (p. 135). Cette 
remarque ne retire rien à la qualité globale de ce livre 
très riche, aussi ne fait-il guère de doute qu’il devien-
dra une référence pour les historiens des pratiques 
auctoriales.

Clément Onimus 
Université Paris 8 Vincennes-Saint Denis

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Élise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlūk Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

