| Il. HisTOIRE |

Elise FRANSSEN (dir.)
Authors as Readers in the Mamliik Period
and Beyond

Venise, Edizioni Ca’ Foscari (Filologie
medievali e moderne 26 Serie orientale, 5),
2022, 326 p., ISBN: 9788869695612

Mots-clés: Mamelouks, lecture, écriture, biblio-
theques, oulémas

Keywords: Mamluks, reading, writing, libraries,
ulama

Inspirée de ses travaux sur Khalil ibn Aybak
al-Safadi (1297-1363) et plus spécifiquement de
I'étude d’'un manuscrit olographe d’'un volume de sa
Tadkira, Elise Franssen (E. F.) a réuni dix spécialistes
de différentes périodes et aires culturelles — mais
majoritairement centrés sur I'époque mamelouke —
pour interroger les pratiques de lecture des auteurs
médiévaux, en particulier les «stratégies visant a
sélectionner, organiser et finalement utiliser [les]
données » (p. 3) glanées par les historiens dans les
textes antérieurs. Ce theme, quoique connu des his-
toriens de I'Europe, est peu abordé dans les études
arabes - a l'exception de quelques travaux comme
ceux de Konrad Hirschler —, aussi cet ouvrage vient
utilement pallier un manque dans I'historiographie
spécialisée et ouvrir la voie pour des recherches
ultérieures. Si ce livre n’est qu’une «solution de
rechange » (p. 11), comme le dit modestement
I'éditrice, car issu d’'un projet de conférence que le
confinement n'a pas permis de réaliser, il savere étre
un succes: la qualité des contributions est a la hauteur
de la nouveauté du sujet. L'introduction d’E. F. insiste
sur la méthode commune de tous les contributeurs,
qui consiste a chercher la bibliotheque des auteurs
y compris lorsqu’aucune liste des ouvrages qu'ils ont
pu consulter ne nous est parvenue. Il a fallu glaner
les marginalia, les colophons, les commentaires, les
ex-libris et mentions de consultations - tout un
paratexte d’'une richesse trop souvent sous-estimée,
traces d'expériences de lecture qui engagent chaque
auteur dans un réseau de littérateurs (p. 16).

Stefan Leder (S.L.) propose une analyse de la
lecture critique des lettres recues par al-Qadi al-Fadil
telle que cela apparait dans sa correspondance.
L'ceuvre du célébre conseiller de Saladin nous est
parvenue sous la forme d’anthologies de ses lettres,
considérées comme des modeéles de la prose de
chancellerie. Elle a, de ce fait, exercé une influence
remarquable sur les scribes de son temps et des
époques ultérieures. Non seulement ses lettres font

références aux lectures de l'auteur mais, en outre,
elles jugent leur qualité littéraire. Cette évaluation
des lectures s'avere, comme le montre S. L., une
pratique fondamentale dans le processus décriture.
S. L. développe longuement ce theme sur quelques
exemples dont il cite les textes — et les paraphrase
quelque peu —, en particulier un échange épistolaire
entre al-Qadr al-Fadil et un autre conseiller de Saladin,
‘Imad al-Din, au cours duquel le premier commente
la lettre du second. Al-Qadr al-Fadil revendique une
écriture originale cest-a-dire qui ne dépend pas
de copie d’autres écrits. Leur composition et leur
réception s'averent intimement liées dans la mesure
ou elles mentionnent la correspondance antérieure
non seulement pour son objet pragmatique mais
aussi pour la dimension esthétique. Elles donnent une
image idéalisée de la lecture ou l'accueil d'une mis-
sive est évoqué sous forme de métaphore telle que
la pluie nourrissant la terre. On notera avec intérét,
dans l'article de S. L, le fait que la correspondance
épistolaire fasse appel a d'autres sens que la vue, ce
qui complexifie la notion de lecture: les effets pho-
nétiques témoignent d’'une rhétorique destinée a la
déclamation du texte a voix haute, de méme que le
toucher ou l'odeur sont mentionnés par le lecteur.
Une remarque annexe: il aurait été approprié de trou-
ver une autre traduction d'igta’ que «fief » (p. 30).
Mehdi Berriah (M. B.) étudie la méthodologie
d’lbn Taymiyya dans la lecture, la sélection et I'usage
de ses sources, a partir de cinq textes de cet auteur
concernant les vers et les hadiths mentionnant les
noms et attributs de Dieu, les visites sur les tombes
ou encore les mérites des Arabes. Outre, bien s(r, le
Coran et la Sunna, Ibn Taymiyya citait abondamment
les salaf, en classant ces compagnons du prophete
de l'islam selon leurs mérites respectifs, d'ou une
autorité hiérarchisée de la parole ou de la pratique de
chacun d’entre eux. Lorsque 'unanimité ou une opi-
nion majoritaire des compagnons apparait, I'auteur
évoque alors ce gumhdr al-sahaba comme autorité.
Ce recours vertical comme horizontal a l'opinion
des compagnons lui permettait de répondre a ses
contradicteurs qui se reposaient sur des opinions
de compagnons isolés. Toutefois, le critére de per-
tinence de l'opinion d’'un compagnon mineur était
parfois préféré au critere de mérite lorsque le sujet
s’y prétait. Lérudition d’lbn Taymiyya lui permettait
aussi d'utiliser les sources de ses contradicteurs pour
mieux réfuter leurs propos, n'hésitant pas a citer
par exemple des savants malikites pour discuter les
positions d'un juriste malikite, tout en discutant
librement des opinions de savants hanbalites. Il en
allait de méme avec les théologiens ash‘arites qu'il
n’hésitait pas a utiliser pour contredire ses opposants,

BCAI 37 104
BCAI 37 (2023) Elise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlik Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

tout en les condamnant. M. B. insiste ainsi sur 'usage

de références pluri-madhhab-s chez Ibn Taymiyya et
sur son indépendance intellectuelle (p. 63). On se

permettra de discuter les raisons de la multiplication

des études sur Ibn Taymiyya, évoquée en introduc-
tion de l'article (p. 46): ce n'est ni le nombre de ses

ouvrages ni la variété des sujets qu’il a abordés mais

la référence qu'il représente pour les salafistes qui en

fait un auteur tant étudié.

Elise Franssen évoque al-Safadi, un savant qui
sépanouit a une époque ou le savoir et I'encyclopé-
disme fleurissaient. Un grand nombre de manuscrits
autographes ou holographes nous sont parvenus,
témoignant de I'excellente réputation dont bénéficiait
son ceuvre. Plusieurs sources nous permettent de
I'envisager comme un lecteur: ses notes de consulta-
tion ou de propriété de livres, son journal de lectures
(tadhkira), les manuscrits qu'il a copiés et enfin les
licences de transmission et les certificats d’audi-
tion le mentionnant. S’y ajoutent les informations
concernant labibliothéeque du fils d’al-Safadi. Pour ce
qui concerne les notes paratextuelles, E. F. a recensé
quinze marques qu’elle décrit avec une précision
chirurgicale, en étayant son propos de nombreuses et
magnifiques reproductions de pages des manuscrits,
malheureusement avec un décalage dans la mise en
page — unerichesseiconographique que ne vient pas
rehausser lareproduction incongrue d’'un ex-librisdu
xx¢ siecle (p. 89). Ces marques, dont un tiers concerne
la littérature, ne peuvent pas permettre, comme le
reconnait E. F, de reconstituer la bibliothéque du
célébre auteur. Lusage de son journal de lecture est
un sujet passionnant, développé dans la troisieme
partie de l'article: les citations qu’al-Safadi en fait
dans ses autres ouvrages et les mentions d'emprunts
de cette ceuvre par d’autres auteurs montre combien
cet immense compendium de notes de lectures, de
brouillons et d'extraits de livres était un outil majeur
de l'ceuvre auctoriale non seulement d’al-Safadi
lui-méme mais aussi de ses proches et successeurs,
«I'intermédiaire parfait entre la lecture et 'usage des
lectures, entre ladocumentation et lasynthese, I'heu-
ristique et la citation » (p. 141). Hors de la Tadhkira,
al-Safadi a recopié in extenso, pour diverses raisons
(p. 125), plusieurs ouvrages qu’E. F. inclut donc dans
sa « bibliotheque » — copies inspirées entre autres
par un souci bibliophilique qui I'a incité a recopier
les colophons des originaux. L'article est globalement
trés descriptif etinspire une certaine empathie envers
al-Safadi tant, comme le note E. F, ses méthodes de
travail s'apparentent aux noétres. Rappelons, pour
finir, un détail: les mamelouks ne sont pas « norma-
lement » issus de I'Asie centrale (p. 84).

Yehoshua Frenkel (Y. F) s’intéresse a un des
manuscrits évoqués par E. F. pour éclairer la relation
auteur-copiste. Le document en question est un ma-
nuscrit d'une ceuvre de Tag al-Din al-Subki copié par
son ami al-Safadi. Y. F. ouvre son article en citant des
passages ou al-Safadi évoque le travail de I'historien
dont le sous-texte dénote le conformisme de la com-
pilation. Il montre néanmoins qu’un manuscrit n'‘était
jamais considéré comme une recension achevée mais
comme un texte ouvert: en l'occurrence, al-Safadi, en
copiant le livre de son maitre, intervenait comme un
agent distinct de I'auteur dans la transmission — orale
ou écrite — de I'ceuvre. On se référera avec intérét a
cetarticlecomme a celui de Frédéric Bauden pour la
précision de la traduction du vocabulaire technique
employé au Moyen Age pour évoquer les actes de
lecture, écriture, compilation, transmission, etc.

Larticle de Michéle Goyens (M. G.) est quelque
peu en décalage par rapport au reste de l'ouvrage.
M. G. étudie en effet la traduction en frangais d'un
texte latin, lui-méme traduction des Problemata d’'un
(pseudo-)Aristote, par Evrart de Conty vers 1380.
Lintérét du travail consiste a montrer combien la
traduction est un processus dynamique: I¢tude des
manuscrits montre les hésitations et corrections du
traducteur. Dans un contexte culturel ou la premiere
langue (le latin de la littérature médicale) n'est pas
la langue maternelle (le francais), Evrart n'a cessé de
retravailler et d'amender son texte non seulement
pour rendre plus précisément le sens du texte origi-
nal mais aussi pour que le résultat soit compris par
son audience. Les corrections se distinguent ainsi en
trois types: les erreurs manifestes, I'amélioration du
style, le fait de rendre le texte plus compréhensible.

Frédéric Bauden (F. B.) honore l'ouvrage de
son seizieme opuscule des Magriziana. Il y analyse
les notes de consultation laissées par al-Maqrizi
(m. 845/1442) dans trente-neuf manuscrits de seize
ceuvres différentes, pour l'intérét qu'elles apportent
dans I'étude du processus d'écriture et de I'avant-texte

- notes qu'il a fallu d’abord identifier attentivement
car seule la paléographie permet de distinguer les
vraies des forgeries. Ces notes permettent d’avoir un
mince apercu des ouvrages auxquels al-Maqrizi a eu
acces. Alors quaucun livre ne porte une trace de sa
propriété, ses textes mentionnent des ouvrages qu'il
achetait au marché aux livres ou dont il se trouvait
possesseur. Les notes des consultations étaient, par
contraste, écrites sur des livres qu’il empruntait

— une pratique bien établie en terre d’Islam. Ces
notes étaient systématiques au point de relever du
formulaire. Elles indiquent notamment le but de la
lecture (consulter, prendre des notes, extraire, etc.).
Progressivement, sa maniére de prendre des notes

105 |

BCAI 37
BCAI 37 (2023) Elise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlik Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

évolua du résumé exhaustif vers une sélection plus
précise d'extraits de textes lus. Al-Magrizi indiquait
ensuite I'identité du propriétaire ou du loueur des
livres en question: auteurs des ceuvres, bibliophiles
ou encore dignitaires, propriétaires d'une biblio-
theque. Les dates indiquées systématiquement dans
ces notes donnent des indications sur la vélocité du
rythme de lecture de I'auteur. Ces informations nous
permettent aussi de comprendre combien l'acces aux
livres était un enjeu de compétition parmi les savants.
Outre les notes de consultation, al-Maqrizi laissait des
notes marginales que seule la paléographie permet
de lui attribuer. F. B. a identifié vingt-et-une margi-
nalia dans dix volumes de quatre ceuvres différentes
— des livres qu'il avait empruntés. Il en distingue trois
types: corrections (un seul cas attesté), additions
(biographie de l'auteur, additions triviales ou encore
vantardise) et commentaires (notes émotionnelles
qui témoignent d’une réaction d’al-Magqrizi au sujet
de sa lecture, notamment pour en dénigrer 'auteur).
Si certaines de ces marginalia témoignent d’'une vo-
lonté d'améliorer le texte, il faut comprendre nombre
d’entre elles comme un instrument d’'une compéti-
tion du lecteur envers l'auteur — compétition fictive
car l'auteur était en général décédé mais participant,
dans la double action de lecture et d’écriture, d’'une
affirmation de soi-méme par le savant.

Jaako Himeen-Anttila (J. H.-A.) a étudié le
manuscrit olographe dans lequel al-Maqrizi a reco-
pié, dans son Khabar ‘an al-bashar, un ancien texte
appelé le Testament d’Ardashir, ainsi que sa source
a savoir le texte de Miskawayh (Tagarib al-umam).
Contrairement a de nombreux textes recopiés ou
compilés, le Testament d’Ardashir — probablement
traduit d'un texte persan du Vi€ siecle — n’a pas subi
d’abréviation ni de transformation importantes au
travers de ses différentes copies, comme si les savants
s'étaient appliqués a en maintenir la lettre quitte a
en perdre le sens. ). H.-A. montre ainsi que le texte
de Miskawayh comporte des incohérences séman-
tiques et qu’al-Maqrizi, dans sa copie de ce texte, en
produisit de nouvelles, tantdt en tachant de corriger
ces erreurs pour restaurer un sens au texte tantot en
ajoutant de nouvelles erreurs de copie, parfois dans
le méme mouvement de lecture-écriture, quoique
généralement il chercha a recopier le texte le plus
fidelement en dépit de sa corruption.

Nazli Vatansever décrit la bibliotheque du digni-
taire de I'empire ottoman Es‘ad Efendi (1789-1848)
telle qu’en témoigne une liste de 169 titres de livres
qu'il emporta a Kitahya lorsqu’il y fut nommé gou-
verneur, a laquelle fut ajoutée une liste des 29 livres
qu'ily acquit — une collection a laquelle il prit tant de
soin qu’elle est en grande partie toujours conservée
aujourd’hui dans la bibliothéque de la Siileymaniye.
Cette liste comporte quelques intéressants détails
sur I'apparence des livres, leur prix ou le nom de leur
acheteur ou emprunteur. Outre les Corans, la collec-
tion intégre de nombreuses exégeses, mais aussi des
livres de figh, de fatwa, de hadith, de théologie, de
calcul — ouvrages utiles dans sa pratique profession-
nelle de régent a Kiitahya — ainsi que des livres de
littérature ou d’histoire — une passion qu'il fit métier
en devenant chroniqueur — et bien d'autres ouvrages
(mysticisme, biographies, etc.). Les livres d'études
islamiques étaient en général en arabe, sauf les textes
de fatwa qui étaient en turc comme la majorité de
ses ouvrages.

En dépit d'une certaine hétérogénéité des
domaines de ces différentes contributions, I'en-
semble de l'ouvrage invite le lecteur a pénétrer plus
avant dans cette thématique encore sous-étudiée
dans les études arabo-islamiques. La richesse des
bibliographies I'y aidera efficacement. La nouveauté
du sujet toutefois entraine inutilement certaines
contributions a sétendre sur des évidences et a les
présenter comme des découvertes, prétendant ainsi
démontrer la créativité de l'écrivain (p. 15, 31), pour
expliquer que les lettres font partie d’'un échange et
d’'une communication (p. 36), pour préciser que I'acte
de traduction suppose un acte de lecture (p. 176)
ou encore pour rappeler que I'imprimerie n'existait
pas dans le Moyen Orient médiéval (p. 135). Cette
remarque ne retire rien a la qualité globale de ce livre
tres riche, aussi ne fait-il guére de doute qu'’il devien-
dra une référence pour les historiens des pratiques
auctoriales.

Clément Onimus
Université Paris 8 Vincennes-Saint Denis

BCAI 37 106
BCAI 37 (2023) Elise Franssen (dir.): Authors as Readers in the Mamlik Period and Beyond, recensé par Clément Onimus
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

