
	 BCAI 37	 98

III. Histoire

Frédéric Bauden  
Culture matérielle et contacts diplomatiques  
entre l’Occident latin, Byzance  
et l’Orient islamique (xie-xvie siècle)

Leyde, Brill (Islamic History and Civilization. 
Studies and texts, 183), 2021, 499 p., 
ISBN : 9789004465336.

Mots-clés :  contacts, diplomatie, Méditerranée, 
culture matérielle, échanges

Keywords:  contacts, diplomacy, Mediterranean, 
material culture, exchanges

Le présent ouvrage est le fruit d’une sélection 
opérée parmi les communications présentées lors 
d’un colloque international, tenu sous le même 
intitulé, à Liège en avril 2015, dans le but d’explorer 
la culture matérielle en relation avec la diplomatie, 
deuxième volet d’une réflexion sur les échanges 
diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et 
l’Orient islamique entre les xie-xvie siècles (1). Frédéric 
Bauden, éditeur de l’ouvrage, définit la culture maté-
rielle dans le premier chapitre introductif comme 
étant composée de l’ensemble des éléments maté-
riels qui, revêtant une signification politique, sociale, 
légale et symbolique, ont pour but de produire un 
certain effet en termes d’objectifs diplomatiques. Les 
liens entre les objets matériels, les êtres humains, et 
les espaces intérieurs et extérieurs sont au cœur de 
l’étude, déclinée en quatorze contributions organi-
sées en trois parties, une conclusion et un index final.

La première partie, composée de six chapitres 
s’ouvre sur les ambassades dont les conditions 
concrètes sont un élément fondamental dans l’étude 
des aspects matériels à travers l’analyse de leur che-
minement, des formes de protection garanties par 
les pratiques et les documents de chancellerie, des 
risques et de la présence d’escorte, des conditions 
d’accueil et de séjour des délégations et des différents 
éléments composant le départ de la délégation.

Dans le deuxième chapitre Elisabeth Malamut 
s’intéresse aux conditions dans lesquelles s’effec-
tuaient les voyages des ambassadeurs byzantins 
entre 1261 et 1371, c’est-à-dire entre la reconquête 
de Constantinople par les Byzantins sur les Latins et 
la défaite des Serbes face aux Ottomans qui s’assu-
raient dès lors le contrôle des Balkans. Elle base son 

(1)  N. Drocourt (éd.), La Figure de l’ambassadeur entre mondes 
éloignés : ambassadeurs, envoyés officiels et représentations diplo-
matiques entre Orient islamique, Occident latin et Orient chrétien 
(xie-xvie siècle), Rennes, 2015.

propos sur l’exploitation de sources byzantines, 
complétées par des sources mameloukes et latines et 
passe en revue les ambassades adressées dans toutes 
les directions et pour des motifs variés (alliances 
matrimoniales, protection des chrétiens d’Orient ou 
encore alliances belliqueuses). Les bouleversements 
géopolitiques multipliaient les routes empruntées par 
les ambassadeurs, dans un contexte croissant d’affai-
blissement de l’Empire notamment suite à la succes-
sion ininterrompue de guerres civiles entre 1320 et 
1354. En un premier temps l’auteure se focalise sur les 
déplacements et les trains d’ambassades, comportant 
un nombre considérable de montures pour le trans-
port des ambassadeurs, des serviteurs, des coffres, 
des malles, pour l’entretien des envoyés et pour les 
cadeaux. Les voyages, par terre ou par mer, posaient 
des difficultés plus ou moins grandes en fonction de 
la saison. Souvent pénibles, les déplacements étaient 
freinés par les conditions climatiques (vents, neige, 
routes et fleuves gelées) et les troubles politiques qui 
entraînaient une insécurité, des retards et l’inquié-
tude des autorités d’accueil. Le voyage par mer, cas 
le plus fréquent des ambassades vers l’Occident ou 
l’Égypte, semblait plus aisé, malgré le risque de tem-
pêtes ou d’attaques de pirates. L’auteure remarque 
la pérennité des conditions matérielles du voyage 
durant ce « siècle d’ambassades », soulignant que 
les émissaires étaient soumis aux mêmes aléas que 
les voyageurs ordinaires. L’étude se poursuit, en un 
second temps, sur la réception des Byzantins dans les 
cours étrangères. Au terme de longs voyages, les am-
bassadeurs étaient accueillis en grande pompe par les 
puissances étrangères qui multipliaient les honneurs 
(escortes, processions, réceptions, habits somptueux 
des dignitaires) et leur offraient d’agréables condi-
tions de séjour (logement, vivres, fourrage et entre-
tien des montures). L’accueil dépendait, néanmoins, 
des enjeux politiques, du contexte de l’ambassade 
mais également de la présence de délégués venus de 
toutes parts qui pouvaient défendre des positions 
opposées. L’auteure constate en conclusion, si l’on 
prend en considération l’ensemble des conditions 
d’accueil et de réception des ambassadeurs byzantins 
dans les différentes cours étrangères, que le prestige 
de l’Empire, en un siècle, a fortement diminué.

L’organisation et les aspects matériels des mis-
sions diplomatiques des soufis aux xiie et xiiie siècles 
est l’objet de l’étude de Motia Zouihal qui constitue 
le troisième chapitre de l’ouvrage. Les sources, laco-
niques et dispersées, montrent la diversité de leurs 
missions qui semblent se multiplier et se diversi-
fier avec les Croisades et la Reconquista. Durant 
cette période, ils jouaient principalement le rôle 
d’ambassadeurs auprès des souverains chrétiens 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 99

III. Histoire

pour négocier la libération de captifs musulmans, 
dans l’espace andalou comme syro-mésopotamien, 
revêtant parfois le rôle d’intellectuels en participant 
à des débats théologiques avec des interlocuteurs 
chrétiens. Parallèlement certaines sources conservent 
des données quant au rôle des soufis dans l’achemi-
nement et le transport des aumônes vers le Hijaz, 
sous forme de monnaie et de vivres. Des portefaix 
apparaissent alors à leurs côtés pour transporter 
ces vivres lors de missions se déroulant vraisem-
blablement sans escorte armée. Ces déplacements 
de soufis qui faisaient une partie du chemin par la 
route terrestre, notamment entre le Maghreb et le 
Hijaz, entraîna la création de nouveaux ribats sur la 
route du pèlerinage en raison surtout de l’insécurité 
des routes. Les textes hagiographiques montrent leur 
capacité à être mobiles et à faire preuve d’autonomie 
en matière de voyage. Néanmoins, ce fut sous le règne 
du calife abbasside al-Naṣīr, entre la fin du xiie et le 
début du xiiie siècle, que les soufis commencèrent à 
jouer un rôle diplomatique accru. Ils furent sollicités 
pour accomplir des missions dans le cadre d’une 
diplomatie sunnite qui se développa à la disparition 
du califat fatimide en 1171. Se focalisant sur trois 
cas, Motia Zouihal montre que les soufis étaient des 
ambassadeurs comme les autres, soumis à des règles 
et à un protocole qui les arrachaient à leur mode de 
vie spirituel, et n’avaient d’autre but que de renforcer 
l’autorité califale et d’instaurer la suzeraineté abbas-
side en Syrie, en Égypte, en Anatolie et en Iran.

Le quatrième chapitre concerne la première 
délégation florentine envoyée en territoire mamelouk 
survenue en 1422. Après des décennies de commerce 
dans les principales places commerciales d’Égypte et 
de Syrie, réalisé sous couvert de la protection d’autres 
cités marchandes, Florence chercha à obtenir des 
droits commerciaux pour ses propres citoyens. Cette 
décision fit suite à l’obtention d’un accès direct à la 
mer qui lui permit de mettre sur pied une organisa-
tion maritime largement inspirée du modèle vénitien. 
Alessandro Rizzo examine ici les aspects matériels 
de ce voyage diplomatique au Caire reposant sur 
un juriste habitué aux échanges diplomatiques dans 
la péninsule italienne (Carlo Federighi) et un négo-
ciant de soieries (Felice Brancacci). Chaque étape de 
l’ambassade est soigneusement documentée par de 
nombreuses sources qui informent de la préparation 
et du déroulement de la mission. L’inexpérience de 
la réalité mamelouke avait poussé les autorités flo-
rentines à demander aux ambassadeurs de s’instruire 
en chemin sur le protocole et l’étiquette à respecter 
une fois arrivés à Alexandrie, et à prendre comme 
référence les accords octroyés par le passé aux Pisans 
et aux Vénitiens. Très détaillé, le journal de Felice 

Brancacci renseigne sur les différentes étapes de leur 
mission, de l’arrivée au large du port d’Alexandrie à 
leur départ, sur leurs interlocuteurs et les conditions 
matérielles de leur séjour, sur les cadeaux offerts et 
reçus, et regorge de considérations subjectives. Si la 
mission fut un succès, les ambassadeurs apprirent 
« sur le terrain », recevant dans le même temps des 
honneurs et des affronts.

Au xive siècle, les côtes syriennes se trouvaient 
dans une situation d’insécurité, en danger constant 
de razzias et d’actions pirates, appelant une politique 
plus ferme des sultans mamelouks qui se concrétisa 
par la conquête de Chypre en 1426 par Barsbāy, haut 
fait d’armes de son règne. Cécile Khalifa, dans le cin-
quième chapitre de l’ouvrage, analyse les écrits du 
chroniqueur chypriote Leontios Machairas qui font 
référence à la mort violente d’un ambassadeur, évé-
nement qui restait plutôt inhabituel. En effet, deux 
jours avant la bataille de Khirokitia (7 juillet 1426), 
les Mamlouks dépêchèrent un ambassadeur au 
souverain chypriote Janus Ier (r. 1398-1432), mon-
trant ainsi leur volonté de conserver jusqu’au bout 
un contact diplomatique. Ce dernier présenta une 
lettre intimant au roi sa reddition et affirmant la 
supériorité du sultan. L’ambassadeur, qui de « chré-
tien s’était fait musulman », fut alors torturé puis tué 
par l’entourage royal, dans des circonstances plutôt 
floues. Les raisons de cet assassinat sont à chercher 
à la fois dans le message dont il était porteur, dans 
le contexte politique à la cour du roi de Chypre, et 
dans la mauvaise compréhension de l’état réel des 
forces du sultanat mamelouk, entraînant la perte 
d’indépendance de Chypre qui devint tributaire des 
Mamelouks tout au long du xve siècle.

Les cérémonies et les rituels avaient une place pri-
mordiale dans la diplomatie islamique pré-moderne 
comme beaucoup d’autres éléments liés à la commu-
nication non-verbale. L’article de Malika Dekkiche, 
qui forme le sixième chapitre, se focalise sur les 
échanges diplomatiques entre les sultans mamelouks 
et la dynastie timouride d’Iran durant une vingtaine 
d’années (1424-1444), à travers des dictionnaires bio-
graphiques, des chroniques arabes et des échanges 
épistolaires. La lutte pour la suprématie religieuse 
dans le Hijaz entre ces deux pouvoirs donna lieu à 
d’intenses échanges se focalisant pour une part sur 
la volonté des Timourides d’envoyer le voile destiné 
à orner l’intérieur (et non l’extérieur) de la Kaaba à La 
Mecque, prérogative exclusive des sultans mamlouks 
en raison de leur mainmise sur les deux villes saintes. 
L’auteure confronte les points de vue divergents de 
deux sultans sur cette question épineuse, aux céré-
monials et rituels mis en place lors de la réception 
des envoyés timourides. Elle distingue deux positions 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 100

III. Histoire

– la position sans concession de Barsbāy et la position 
plus conciliante de Jaqmaq – qui se reflétaient toutes 
deux dans la question du protocole et des conditions 
d’accueil, à travers le statut des émissaires envoyés 
à la rencontre des ambassadeurs, l’accueil réservé à 
la délégation, la résidence octroyée aux envoyés, les 
lieux de réception ainsi que le nombre et la valeur des 
cadeaux (aussi bien économique que symbolique), 
autant d’éléments qui établissaient un rapport hiérar-
chique entre les deux interlocuteurs. Barsbāy, au-delà 
de son refus de permettre aux Timourides d’envoyer 
le voile intérieur, employa de manière spécifique le 
protocole en négligeant les envoyés, en leur donnant 
des résidences de basse qualité et peu de moyens 
de subsistance. En revanche Jaqmaq, parallèlement 
à son accord pour l’envoi de la kiswa interne, utilisa 
un protocole multipliant les honneurs et témoignant 
du prestige nouvellement obtenu par les Timourides 
aux yeux des Mamelouks.

Le septième chapitre, dernier de la première par-
tie de l’ouvrage sur les ambassades, traite des rapports 
diplomatiques entre la Castille et les Timourides au 
tout début du xve siècle. Après avoir rappelé le rôle, 
les fonctions et les formes de désignation des envoyés 
du souverain castillan, Marisa Bueno se penche sur 
la politique diplomatique d’Henri III et retrace les 
contacts des royaumes hispaniques avec l’Orient 
asiatique, plaçant ainsi ces missions dans une longue 
tradition des ambassades européennes en Orient 
depuis la seconde moitié du xiiie siècle. L’auteure s’in-
téresse plus précisément à deux missions effectuées 
auprès de Tamerlan, en 1402 après sa victoire sur 
les Ottomans à Ankara, puis en 1404 à Samarcande 
lorsque les envoyés raccompagnèrent l’émissaire de 
Tamerlan, toutes deux réalisées dans un contexte de 
tensions en Méditerranée. La première avait pour 
objectif de recueillir toutes les informations possibles 
sur les pouvoirs turcs et mongols, et fut confiée à 
la noblesse militaire ; la seconde délégation était 
composée de membres de la chambre royale. La 
distance de la Castille avec ces territoires lointains 
provoquait une idéalisation de l’Orient, dont les 
royaumes étaient jugés plus puissants, entraînant 
la volonté d’une alliance contre l’ennemi commun. 
Les pratiques ritualisées à l’occasion des cérémonies 
de réception des ambassadeurs castillans, de portée 
à la fois politique et symbolique, sont examinées à 
travers le jeu de la représentation du souverain. Il 
s’agissait de cérémonies théâtralisées, fondées sur 
l’idée de la soumission au pouvoir, où les ambassa-
deurs perdaient leur propre autonomie en obéissant 
à un protocole strict et dans lesquelles le dialogue 
diplomatique semblait une illusion. L’idéologie 
du pouvoir timouride, véhiculant un message de 

soumission en échange d’un hypothétique soutien, 
n’était pas comprise dans sa véritable dimension 
par les chrétiens qui démontraient parallèlement un 
mauvais entendement du code diplomatique.

Les cadeaux, partie intégrante des échanges di-
plomatiques, sont examinés dans cinq contributions 
formant la deuxième partie de l’ouvrage, dans leurs 
dimensions sociale et anthropologique (2), mais éga-
lement politique, religieuse, économique et artistique. 
Les questionnements sont multiples et concernent 
essentiellement leur nature, leur sélection, leur 
acheminement, leur présentation, leur réception et 
le message que ces cadeaux véhiculaient. 

Fréquent dans l’Antiquité, le don d’animaux 
exotiques, spectaculaire, était encore une pratique 
courante lors des ambassades entres les mondes 
latin, byzantin et musulman au Moyen Âge et à 
l’époque ottomane. Dans le huitième chapitre Thierry 
Buquet analyse les aspects matériels de ces dons 
en présentant la chaîne logistique permettant leur 
acheminement, d’après des sources arabes et latines, 
sans déceler d’évolution majeure sur la longue durée. 
Centrant son propos sur la faune exotique africaine 
et indienne, l’auteur examine les modalités d’acqui-
sition de ces animaux, souvent très jeunes, par le 
biais de la capture, du commerce, et du réemploi 
de cadeaux diplomatiques auparavant reçus. Les 
souverains pouvaient s’appuyer sur tout un réseau 
commercial, du nord de l’Europe aux confins de 
l’Afrique et du Yémen, pour acquérir des animaux 
rares et assurer leur transport. Il s’agissait d’une étape 
délicate, entraînant de nombreuses pertes le long 
d’une chaîne logistique souvent longue et dangereuse. 
Une fois arrivés, les animaux étaient rarement logés 
dans des lieux uniques et centralisés comme l’étaient 
les ménageries de l’époque moderne, même si des 
bâtiments spécifiques étaient parfois construits, 
notamment pour les lions et les autres félins. Il fallait 
également soigner et nourrir ces animaux qui étaient 
souvent accompagnés de gardiens spécialisés sachant 
s’en occuper et faisant, eux-mêmes, partie du cadeau 
d’ambassade. L’espérance de vie était néanmoins 
réduite, compensée par des naissances en captivité.

Chaque élément d’une ambassade était riche 
en symboles, de la couleur d’un tissu offert au sou-
verain à la qualité des vivres destinés aux différents 
émissaires. Il s’agissait de codes que les contempo-
rains maîtrisaient et savaient interpréter. Dans le 
neuvième chapitre Beatrice Saletti se penche sur la 
trentaine d’ambassades effectuées dans les deux sens 
entre divers royaumes et républiques de la péninsule 

(2)  Depuis le travail fondateur de Marcel Mauss, Essai sur le 
don, Paris, 1925.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 101

III. Histoire

Italienne (Venise, Florence, Amalfi, Ancône, Gênes, 
royaume de Naples, duché de Milan, Saint-Siège) et 
le sultanat mamelouk, entre 1421 et 1514. L’auteure 
dresse tout d’abord un état des lieux des sources, 
montrant le déséquilibre entre les sources latines 
et arabes, mais également au sein des documents 
issus des archives italiennes, soulignant le poids de 
Venise. Les vingt-six pages d’annexes en fin d’article 
permettent d’avoir un riche aperçu du contenu de 
la documentation. Elle rappelle ensuite les modali-
tés d’accueil des ambassadeurs italiens en territoire 
mamelouk, de l’arrivée dans le port d’Alexandrie 
à l’audience auprès du sultan au Caire. Les autori-
tés, mameloukes comme italiennes, cherchaient à 
impressionner la diplomatie étrangère par le luxe 
déployé dans les lieux de rencontre comme dans 
les vêtements des dignitaires et des émissaires. Les 
sources italiennes offrent de riches descriptions du 
cérémonial et du faste des réceptions, qui répon-
daient également à un protocole très codifié. Il est 
impossible de connaître avec autant de détails le 
cérémonial entourant la venue d’envoyés mamelouks 
en Italie, à l’exception de rares cas évoqués dans l’ar-
ticle, notamment l’ambassade de Taghrī Birdī qui se 
plaignit de ses conditions d’accueil à Venise en 1506. 
Chaque ambassade était unique, engendrant des 
dépenses variées quant aux salaires des ambassadeurs, 
à ceux du personnel et au montant des frais engen-
dré par la mission. Des disparités existaient entre les 
ambassadeurs italiens, qui n’étaient pas autorisés 
à accepter des cadeaux ou tout avantage financier 
durant leur mission, et les émissaires mamelouks 
qui faisaient au contraire pression pour en obtenir et 
commerçaient durant leur séjour. La dernière partie 
de l’étude est consacrée aux cadeaux. D’un côté le 
sultan recevait des vêtements, des fourrures, des 
objets d’art et du fromage ; de l’autre il offrait princi-
palement des parfums, du sucre candi, des tapis ou 
encore des animaux, de riches dons qui attiraient la 
convoitise et dont le transport posait des problèmes 
de sécurité. 

Le chapitre dix, dans la continuité de l’explo-
ration des relations diplomatiques entre les sultans 
mamelouks et les pouvoirs italiens, a pour sujet 
l’échange de cadeaux lors de l’ambassade vénéto-
mamelouke de 1489-90, conduite par Pietro Diedo 
à un moment délicat des relations entre les deux 
États. Jesse J. Hysell rappelle, en effet, que depuis la 
conquête de Chypre par le sultan Barsbāy en 1426, 
les souverains chypriotes devinrent tributaires du 
sultan mamelouk. Après la mort de Jacques II en 1473, 
son épouse vénitienne Caterina Cornaro, hérita de 
l’île, qu’elle céda formellement aux Vénitiens en 
février 1489. L’ambassade auprès du sultan Qā’itbāy 

fut ainsi dépêchée en août par Venise pour régler ces 
histoires de souveraineté et d’influence sur Chypre. 
Les cadeaux, venus des quatre coins du monde alors 
connu, avaient une importance non négligeable, 
permettant à la fois de montrer sa propre puissance 
mais aussi l’estime élevée accordée à l’interlocuteur 
à travers une communication non verbale tout aussi 
importante et allant de pair avec la communication 
verbale. L’émissaire vénitien offrit au sultan et aux 
dignitaires de sa cour des riches tissus, des fourrures 
et des roues de fromage, en quantité proportionnelle 
à leur rang. En retour il reçut personnellement la robe 
d’honneur (khil’a) et, pour le doge, de la porcelaine 
de Chine, de l’encens, des parfums, du sucre, du bois 
d’aloès. Après des mois de négociation, un accord 
fut stipulé entre les deux pouvoirs, octroyant aux 
Vénitiens le contrôle de l’île en échange de 16 000 
ducats correspondant à deux années de tribut versé 
par le roi de Chypre au sultan du Caire.

L’Église arménienne, séparée de l’Église univer-
selle à partir du viie siècle, jouait, à la fin du xiie siècle, 
un jeu habile en cherchant des appuis auprès de la 
papauté ou de ses voisins byzantins. Les questions 
religieuses étaient au cœur des discussions car le 
pape, comme le patriarche de Constantinople, met-
taient toujours l’union religieuse dans la balance des 
négociations. Isabelle Augé, dans le onzième chapitre, 
examine des colophons de manuscrits arméniens 
mentionnant la présence et le transport de livres lors 
d’échanges diplomatiques. Ces colophons, compilés 
par les historiens depuis le xixe siècle, remontent pour 
certains au ve siècle. Ils se développaient parfois en 
petites chroniques ou biographies, livrant alors des 
détails très concrets. À travers sept exemples s’éten-
dant du xiie au xve siècle, l’auteure met en avant le 
rôle multiple de ces livres. Du côté de l’Église romaine, 
la volonté d’entente passait par l’envoi d’un livre 
liturgique informant des usages en vigueur dans le 
but d’un rapprochement hypothétique. Du côté grec, 
il servait davantage pour des joutes théologiques, 
l’émissaire emportant ainsi du matériel afin de l’aider 
dans des discussions d’ordre religieux. Outil de pro-
pagande ou informatif, le livre était un objet précieux, 
souvent offert, parfois volé ou racheté.

Des témoignages textuels, à l’exemple de 
Guillaume de Tyr, Guillaume de Rubrouck ou Jean 
de Joinville, attestent de l’existence d’objets créés 
dans les États latins d’Orient et offerts lors d’échanges 
diplomatiques, montrant ainsi la maîtrise technique 
des artistes mais surtout leur capacité à synthétiser 
diverses influences culturelles pour développer leur 
propre production. Au sein des États latins d’Orient 
se développa progressivement une culture propre, 
marquée par l’héritage apporté d’Occident, mais 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 102

III. Histoire

intégrant des éléments des mondes byzantin et 
musulman. Parmi les reliquaires, les joyaux, les tissus 
luxueux ou les peintures, Émilie Maraszak a choisi 
de se focaliser, dans le douzième chapitre, sur les 
manuscrits enluminés à Saint-Jean-d’Acre à partir 
du séjour de saint Louis en Orient, évoqués parfois 
comme une forme de communication diploma-
tique lors de la négociation d’alliances ou lors de 
mariages. Ces manuscrits, produits dès le début du 
xiie siècle par la communauté de chanoines installés 
au Saint-Sépulcre peu après la conquête de Jérusalem, 
témoignent du développement d’un important 
courant artistique dans le domaine de l’enluminure, 
influencé par les esthétiques byzantine, syriaque 
et arabo-musulmane présentes dans leur environ-
nement. Si au début la production était consacrée 
à la réalisation de manuscrits liturgiques destinés 
aux différentes églises et communautés religieuses, 
elle commença à se diversifier à partir du milieu du 
xiiie siècle, avec notamment le développement d’ate-
liers laïques. À Saint-Jean-d’Acre, où ils s’installèrent 
après la prise de Jérusalem par Saladin en 1187, les ré-
cits historiques étaient alors davantage copiés que la 
Bible ou les évangéliaires. À travers l’analyse de deux 
manuscrits copiés et enluminés à Saint-Jean-d’Acre 
et identifiés comme des cadeaux diplomatiques 
(un Psautier offert à Frédéric II et l’Histoire Ancienne 
jusqu’à César à Henri II de Lusignan), l’auteure ana-
lyse la culture mixte des Francs de Terre sainte et le 
syncrétisme de l’art croisé.

La troisième et dernière partie de l’ouvrage, 
rassemblant trois contributions, s’intéresse aux 
documents que généraient les échanges diploma-
tiques, dont la typologie correspondait à autant de 
fonctions allant des documents relatifs au rôle des 
ambassadeurs aux rapports remis à leur chancelle-
rie à leur retour, en passant par les lettres officielles 
remises au souverain ou les listes de cadeaux. Des 
copies ou des duplicatas pouvaient être produits 
pour être présentés sur demande. Chacun des aspects 
formels de ces documents influait sur la façon dont 
le document était perçu par l’émetteur et par le des-
tinataire. Le choix du type de support, le format, la 
mise en page, la sélection des titres et des formules, 
ou encore de la nature des sceaux étaient des outils 
à la disposition de la chancellerie pour transmettre 
un message au-delà de celui contenu dans le texte.

Dans le treizième chapitre, Frédéric Bauden se 
penche sur trois listes de cadeaux annexées à des 
lettres diplomatiques envoyées par le sultan du 
Caire au souverain aragonais au début du xive siècle 
dont il offre l’édition, la traduction et le commen-
taire en une riche annexe. Elles furent certainement 
rédigées soit par le Trésor du sultan qui était chargé 

de fournir les cadeaux, soit par la chancellerie sur la 
base d’un document lui-même fourni par le Trésor. 
De nombreux éléments avancés par l’auteur, comme 
l’écriture ou la disposition en colonnes, montrent que 
ces listes étaient écrites par des personnes habituées 
à l’enregistrement comptable. Il s’agissait d’instru-
ments de vérification qui permettaient à la chan-
cellerie mamelouke de voir si le contenu de la liste 
concordait avec les cadeaux préparés par le Trésor, 
et à la chancellerie aragonaise de constater qu’aucun 
objet n’avait disparu ou avait été substitué durant le 
voyage. Ces listes constituaient des appendices de 
la lettre diplomatique et restaient invisibles jusqu’à 
ce que la lettre officielle soit donnée au souverain 
auquel elle était adressée. Lorsqu’elle était descellée 
et déroulée lors la lecture de son contenu, la liste de 
cadeaux apparaissait à la fin. Le contenu de ces listes 
de cadeaux, constitués de produits de grand luxe, est 
analysé dans la seconde partie de l’article. Les textiles 
luxueux côtoyaient les armes, l’huile de baumier et 
les épices, des produits issus pour la plupart des 
territoires mamelouks, alors que du côté aragonais, 
les cadeaux consistaient pour la plus grande part en 
produits étrangers acquis par les voies commerciales. 

La diplomatie entre les sultans mamelouks 
et différents souverains du monde latin a laissé de 
nombreux documents. Daniel Potthast, dans le 
quatorzième chapitre, offre une approche originale 
de la diplomatie mamelouke, replaçant les lettres 
officielles qui en étaient issues dans le large contexte 
de l’épistolographie arabe. Il intègre dans son propos 
non seulement les sources littéraires, mais encore 
d’autres lettres officielles, notamment celles qui 
provenaient des pouvoirs maghrébins et andalous, 
afin de mettre en lumière les caractéristiques des 
usages de la chancellerie mamelouke. L’auteur fait 
émerger d’importantes différences dans la forme 
du document (rouleau ou feuille unique), dans la 
disposition du texte et dans le formulaire utilisé. Par 
ailleurs, dans leur correspondance avec les souverains 
chrétiens, l’auteur remarque, qu’à la différence des 
dynasties du Maghreb et d’al-Andalus, la chancellerie 
mamelouke ne cherchait pas à s’adapter particulière-
ment aux souverains du monde latin et rédigeait ses 
lettres officielles au prisme de sa propre vision des 
rapports hiérarchiques. Par ailleurs, les formules reli-
gieuses, conservées et raccourcies du côté occidental 
du monde musulman, étaient bien moins apparentes 
dans les documents mamelouks.

Le dernier article de la troisième partie concerne 
le dernier traité de paix conclu entre le sultan hafside 
et la Commune de Pise en 1397. Mohamed Ouerfelli, 
explorant le contexte préalable aux négociations, met 
en lumière la position de faiblesse de la Commune, en 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 103

III. Histoire

proie à d’importantes difficultés liées à la multiplica-
tion des conflits avec les autres puissances du monde 
latin (Florence, Gênes et la Couronne d’Aragon) et à 
l’affaiblissement de la présence des Pisans en Ifriqiya, 
devenus indésirables. La multiplication des actes de 
pirates et de corsaires musulmans en Méditerranée 
occidentale et les actions militaires exercées en 
représailles contre les Hafsides auxquelles les Pisans 
s’étaient joints, avaient en effet mis à mal les relations 
entre les deux pouvoirs. Seul l’avènement d’Abū Fāris 
‘Abd al-‘Azīz en 1394 permit une reprise progressive 
des relations diplomatiques. Le traité, négocié du 
côté pisan par un homme d’affaires (et non plus un 
juriste) disposant de réseaux commerciaux solides au 
Maghreb, ne diffère pas vraiment dans son contenu 
des accords précédents, à l’exception de deux clauses 
qui bouleversèrent les traditions. La première était 
sa conclusion de manière perpétuelle, bafouant les 
principes du droit musulman et démontrant que 
les considérations religieuses avaient cédé la place 
à un pragmatisme économique. La seconde clause 
inédite engageait la responsabilité des consuls pisans 
en cas d’attaque opérées par des Pisans contre les 
intérêts du sultanat. Par ailleurs, les différentes 
versions conservées du document (original et copie 
arabes, traductions latines et italiennes) livrent de 
nombreux éléments quant au fonctionnement des 
deux chancelleries et aux modalités de négociation.

Les conclusions soulignent différents aspects 
novateurs du volume. Nicolas Drocourt met notam-
ment l’accent sur les sources dont il évoque la grande 
diversité. Quelques témoignages directs d’ambassa-
deurs côtoient en effet des chroniques, des textes 
hagiographiques, des comptabilités, des images mais 
également des documents plus inattendus comme 

les colophons de manuscrits arméniens. Les auteurs 
ont souvent fait feu de toute donnée en rassemblant 
des sources dispersées. La plupart de ces documents 
sont porteurs d’un prisme, d’une subjectivité, souvent 
résolue par le biais de la confrontation. Stéphane 
Péquignot s’interroge quant à lui sur la notion de 
culture matérielle et l’apport de son étude dans 
l’histoire de la diplomatie. Le concept de culture 
matérielle est en effet vaste, couvrant certes les arte-
facts, mais également les animaux, les pratiques et les 
processus. Les intégrer au sein de l’analyse permet de 
libérer l’histoire de la diplomatie d’une approche trop 
anthropocentrique. 

À ces remarques il est possible d’ajouter que 
malgré une focale un peu trop centrée sur l’Égypte 
mamelouke, ce volume de contributions montre 
comment l’analyse de la culture matérielle dans le 
cadre de contacts diplomatiques bilatéraux ouvre sur 
la mise en relation de différentes parties du monde, 
allant bien au-delà d’un simple décloisonnement géo-
graphique. Du Grand Nord, de l’Asie ou de l’Afrique 
où étaient capturés des animaux offerts en cadeaux, 
aux divers artefacts provenant de territoires parfois 
très éloignés du lieu de départ de l’ambassade, et au 
syncrétisme des artistes des États latins, cet ouvrage 
plonge le lecteur dans un monde interconnecté à 
travers l’étude des dynamiques de circulation des 
hommes et des objets et l’analyse des transferts 
culturels.

Ingrid Houssaye Michienzi 
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Frédéric Bauden: Culture matérielle et contacts diplomatiques entre l’Occident latin, Byzance et l’Orient islamique XIe-XVIe siècle), recensé par Ingrid
Houssaye Michienzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

