| Il. HisTOIRE |

Sébastien GARNIER
Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie

Leyde-Boston, Brill (Islamic History
and Civilization, 188), 2022, xiv, 784 p.,
ISBN: 9789004469549

Mots-clés: Ifrigiya, Hafsides, Tunis, Ibn al-Shamma’
Keywords: Ifrigiya, Hafsides, Tunis, Ibn al-Shamma’

L'histoire politique de I'lfrigiya aux xi1v® et
XVe siecle n‘avait pas connu de profonde refonte
depuis la volumineuse Berbérie orientale de Robert
Brunschvig(". La publication de la thése de docto-
rat de Sébastien Garnier (S. G.) soutenue en 20192

— désormais intitulée Histoires Hafsides. Pouvoir et
Idéologie — offre un remodelage salutaire de I'historio-
graphie savante sur cette période. En introduction de
son ouvrage, S. G. pose une question essentielle qui
souligne tant l'objet que l'originalité de sa recherche:
qu’écrire et qu’apporter a I'histoire politique de
I'lfrigiya a la suite de R. Brunschvig? Il propose, en
partant des écrits d'lbn al-Shamma“ (m. 861/1457)

— qu'il traduit et réédite a la lumiéere de nouveaux
manuscrits —, d'engager une étude détaillée des mail-
lons du pouvoir hafside et de son idéologie. Lanalyse
est divisée en trois grandes parties, chacune organisée
autour de deux chapitres; la quatriéme partie des
Histoires Hafsides consiste en |'édition et la traduction
des écrits d’Ibn al-Shamma“.

Dans la premiére partie des Histoires Hafsides
intitulée « Matériaux historiographiques » (p. 15-99),
S. G. replace I'ceuvre d’lbn al-Shamma“ dans un
double contexte. Il revient dans un premier temps sur
I'auteur et son ceuvre (p. 19-54) et les recontextualise
au sein de I'historiographie hafside (p. 55-99).

Le premier chapitre (« Les écrits d’lbn
al-Shamma“ », p. 19-54) commence par une pré-
sentation des matériaux utilisés par S. G., en parti-
culier les Adilla (Les Preuves) d’Ibn al-Shamma“. Ce
texte, connu de R. Brunschvig, a d'abord été édité
en 19840 mais, S. G. a découvert deux nouveaux
manuscrits: le premier conservé a la Bibliotheque

(1) R.Brunschvig, La Berbérie orientale sous les Hafsides des
origines a la fin du xve siécle, Paris, Adrien Maisonneuve, 1940
(€. 1), 1947 (t. IN).

(2) Sébastien Garnier, Les Adilla d’lbn al-Samma°“. Traductions
(vol. 1) et analyse (vol. 2), thése de doctorat soutenue a I'EHESS
en novembre 2019 sous la direction de Pascal Buresi.

(3) Ibn al- Samma’, al-Adilla al-bayyina al-naraniyya fi mafahir
al-dawla al- hasfiyya, éd. al-Ma‘miri, Tunis, al-Dar al-‘arabiyya
li--kitab, 1984.

nationale de France® et le second a la Bibliothéque
de la Mosquée du Propheéte a3 Médine®). L'auteur
propose ainsi une correction de |'‘édition de 1984 en
s'appuyant notamment sur le manuscrit médinois
d’époque ottomane et donc antérieur aux manus-
crits connus a ce jour. S. G. a par ailleurs trouvé un
nouveau texte attribué a (Ibn?) al-Shamma“: [Dhikr
man khalafa] fi ‘adad al-salaf min ayyam al-mulik
al-hafsiyyin ([Mentions de ceux qui se sont succédés]
au nombre des anciens dans les jours des souverains
hafsides), probablement achevé en 843/1440. S. G.
revient, dans un dernier temps, sur les biographies
d’lbn al-Shamma’ et de son pere, al-Shamma“. Il en
vient a considérer qu'lbn al-Shamma’, s'il ne connut
pas la notoriété de son pére, n'en demeure pas moins
un témoin exceptionnel de I'histoire hafside en raison
de sa proximité avec les sultans et de sa participation
aux cénacles du pouvoir.

Le deuxieme chapitre («L'historiographie haf-
side », p. 55-99) replace les écrits d’Ibn al-Shamma’
dans le contexte plus large de l'écriture de I'histoire
a I'époque hafside. Pour cela, S. G. dresse d’abord
un panorama général de I'histoire hafside depuis la
phase formative de la dynastie et sa rivalité avec les
Mu’minides (aux alentours des années 620/1220) a
la mise en place de I'administration ottomane (a la
fin du x&/xvi® siecle). Lauteur intégre ensuite la litté-
rature historique dans ce panorama. En comparant
les écrits d’Ibn al-Shamma“ avec les écrits antérieurs
et contemporains, il établit une tripartition de
I'historiographie hafside. Il qualifie ainsi la premiére
historiographie de « pré-dynastique ». Celle-ci s'inté-
resse en particulier aux fondateurs de la dynastie. La
deuxieme historiographie est qualifiée par S. G. de
« proto-dynastique » et consiste en un ensemble
de textes qui circulait dans les cours ifrigiyennes,
sans pour autant nous étre parvenu. S. G. identifie
enfin une troisieme historiographie proprement
«dynastique ». Cette historiographie est celle des
courtisans qui donnerent naissance au socle de
I'épopée dynastique et tient encore aujourd’hui lieu
de référence. C'est dans cette historiographique que
s'inscrit 1bn al-Shamma“ - ainsi qu’lbn Qunfudh
(m. 806/1404) ou al-Zarkashi (m. 882/1477). Cette
tripartition de I'historiographie hafside permet
enfin a S. G. de dégager les particularités du texte
d’'Ibn al-Shamma‘, notamment l'investissement de
l'auteur dans l'introduction et la conclusion des Adilla
— sur lequel revient S. G. dans la troisieme partie de

(4) Paris, Bibliotheque Nationale de France, Ms. Ar. 7111
(5) Médine, Bibliothéque de la Mosquée du Prophéte (Maktabat
masgid al-nabawi), Ms. 37.80

BCAI 37 88
BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

son ouvrage — ou encore l'intérét qu'il porte a la
période de la « Restauration » de 772/1370.

La deuxieme partie des Histoires Hafsides est
intitulée « Lexercice du pouvoir » (p. 101-203). S. G.
s'intéresse au processus de circulation (p. 105-147)
et d'évolution (p. 148-203) du pouvoir.

Le troisieme chapitre («La transmission du
pouvoir », p. 105-147) consiste en une analyse des
processus de la circulation du pouvoir. L'auteur
fonde sa réflexion sur l'appareil théorique formulé
par Jack Goody© et Jeroen Duindam (") quant aux
modes de succession et d’héritage du pouvoir. Par
une fine analyse de la transmission du pouvoir, S. G.
remarque que la compétition dynastique rythma
la vie politique hafside. Il en vient ainsi a interroger
les apparents « ages d'or » de la période fonda-
trice de la dynastie et de la Restauration. Dans le
détail, S. G. remarque que 1. le pouvoir ne s'est pas
transmis de facon pacifique, mais a été conquis
systématiquement par la force; 2. presque tous les
regnes connurent des contestations de l'autorité;
3. lautonomie des branches cousines de Bougie et
Constantine conduit régulierement a des éruptions
concurrentes a l'autorité tunisoise ; 4. dans 'ensemble,
la fonction sultanienne connut une certaine volatilité.
Ces observations conduisent S. G. a proposer une
nouvelle périodisation de I'histoire hafside organisée
autour de trois phases (dabord 603-675/1207-1277,
puis 718-747/1318-1346, et enfin 772-893/1370-
1488), chacune dentre elles alternant entre phase
de transition et de temporisation.

Le quatrieme chapitre (« Les transformations
du pouvoir », p. 148-203) s'organise autour de
I'analyse de trois moments clés de I'histoire hafside:
le passage du gouvernorat a I'émirat lors du regne
d’Abt Zakariyya’ Yahya (r. 625-647/1228-1249), la
proclamation du califat (aux alentours des années
650/1250) et la Restauration (en 772/1370). S. G.
entend questionner ces événements particuliers et
se demander dans quelle mesure ils témoignent de
véritables transformations du pouvoir. En mobilisant
tant I'historiographie hafside que la numismatique,
S. G. conclut que «ce qui se déroule [..] na rien
de révolutionnaire » (p. 348). Autrement dit, ces
trois moments clés de 'histoire hafside n’attestent
pas d'une véritable transformation du pouvoir et
dénotent davantage des processus de légitimation.

(6) J. Goody, «Sideways or Downwards? Lateral and Vertical
Succession, Inheriance and Descent in Africa and Eurasia »,
Man 5/4, 1970, p. 627-638; ). Goody (ed.), Succession to High
Office, Cambridge, Cambridge University Press, 1966.

(7) ). Duindam, Dynasties, A Global History of Power, 1300-1800,
Cambridge, Cambridge University Press, 2016.

S. G. remarque par exemple que la période de la
Restauration se caractérise par une persistance des
bureaux et que, de fait, le fonctionnement social n'est
que faiblement impacté par les crises dynastiques.

Quant a la troisieme partie des Histoires
Hafsides («Lécriture du pouvoir », p. 205-342), elle
vise a identifier les buts idéologiques des écrits
d’Ibn al-Shamma“ et les moyens textuels mobilisés
par celui-ci pour les atteindre. S. G. analyse dans
un premier temps l'appareil paratextuel des écrits
d’Ibn al-Shamma“ (p. 208-259) avant de se consacrer
a l'idéologie qui ressort de ce texte (p. 260-342).

Le cinquiéme chapitre (« Avant de lire les Adilla »,
p. 208-259) consiste en une lecture commentée du
paratexte des écrits d’lbn al-Shamma“.S. G. identifie
les éléments qu’lbn al-Shamma’ ajouta afin d'orienter
la lecture de son ouvrage: le titre, I'avant-propos,
I'introduction et les signaux textuels. Ce conséquent
paratexte qui représente un cinquieme des Adilla
revét une forte portée idéologique. Ibn al-Shamma’
entend ainsi faire adhérer ses lecteurs — du moins, les
élites de son temps — au projet hafside. S. G. signale
par exemple que l'introduction des Adilla porte la
quintessence du projet idéologique de son auteur.
Ibn al-Shamma“ y développe une triple aspiration
organisée autour de: 1. Une géographie: la « Grande
Ifrigiya » ; 2. Une histoire idéalisée remontant a la
conquéte de la province ; 3. Une politique qui recon-
nait la souveraineté du centre (Tunis) et exclut toute
concurrence régionale (Bougie ou Constantine).

Le sixieme et dernier chapitre de I'analyse («La
l[égitimation », p. 260-342) traite de I'idéologie
d’Ibn al-Shamma‘ et au-dela de la cour hafside. S. G.
entend identifier les moyens utilisés par I'auteur pour
construire lalégitimité des souverains hafsides et la fa-
condontilassoit leur autorité. Lauteur remarque que
cette construction repose sur un triptyque. D'abord, la
légitimité des hafsides est édifiée par un passé légen-
daire qui s'illustre par la mise en avant d’'une généa-
logie de « péres fondateurs ». Lérection des mérites
des souverains contemporains d’Ibn al-Shamma‘- a
I'instar dAba ‘Amr ‘Uthman qui régna pendant pres
d’'un demi-siecle (839-893/1435-1488) — participe
également de ce processus. S. G. montre enfin que
la stigmatisation d'un ennemi al-‘arab, les nomades
descendant des migrations hilaliennes, sert a la
construction de la légitimité des souverains hafsides.
Dansladerniere partie de ce chapitre,S. G. méne une
réflexion trés stimulante autour de deux concepts
clés partageant la méme racine: harb et hirdba.S. G.
montre comment le harb (laguerre juste) se construit
comme une prérogative des sultans hafsides: I'exer-
cicedelaviolenceyestvalorisé.l signale dansle méme
temps que la hiraba (le brigandage) témoigne au

BCAI 37 89
BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

contraire d’une violence illégitime et injustifiée. Ces
observations permettent alors a S. G. de revenir sur
la «légende noire » des tribus hilaliennes — un topos
de la littérature ifrigiyenne — tout en en soulignant
les limites.

La partie analytique des Histoires Hafsides se clot
par une conclusion dans laquelle S. G. fait la synthese
de ses recherches (p. 343-350) et envisage diverses
perspectives (p.351-358). Dans une quatriéme et
derniére partie (« Traductions », p. 359-740), S. G.
(ré)-édite trois textes de I'historiographie hafsides et
en propose une traduction. Deux de ces textes sont
d’lbn al-Shamma’: al-Adilla (p. 361-642) et Fi ‘adad
(p. 643-698). Le dernier — le «petit » Dawlatayn —
pourrait étre d'al-Zarkashi (p. 699-730). La traduction
est placée en regard de |'édition et S. G. propose un
double apparat critique — un pour la traduction, un
pour l'édition. L'apparat critique de la traduction
est salutaire: l'auteur y fait figurer les références
extratextuelles a I'instar des citations coraniques, des
traditions prophétiques ou des passages empruntés
aux historiens antérieurs a Ibn al-Shamma“ comme
al-Tabari (m. 310/923) ou Ibn ‘Idhari (m. 712/1312)
pour ne citer que ces deux noms. Il suggére en outre
des réflexions autour de ses choix de traduction, des
aides a la compréhension de certains concepts ou,
plus simplement, des précisions sur les personnages
cités ou les événements évoqués. Lédition-traduction
proposée par S. G. nous parait, en cela, comme un
modele qui gagnerait a étre reproduit.

Comme tout bon ouvrage, les Histoires Hafsides
ne sont pas exemptes de quelques remarques. Sur
la forme, le style d’écriture est extrémement riche
et soutenu. Certaines tournures nous semblent
pourtant inopportunes: la multiplication de paren-
theéses et de crochets — qui, parfois, introduisent
des questions a l'intérieur de phrases affirma-
tives — alourdit le texte et ralentit la lecture. De plus,
I'absence de traduction (et, a fortiori, de définition)
de concepts étrangers peut s'avérer problématique.
Qu'entend S. G. par ‘udwa (p. 114) ou encore par
Weltanschauung (p. 350)? Pourquoi l'istibddd — tra-
duit par « souveraineté » dans I'index (p. 775) — n'est
d’abord pas traduit (p. 76, 153) et est ensuite compris
comme «emprise » (p. 182)?

En outre, et de 'aveu méme de S. G, les Histoires
Hafsides souffrent de I'absence de réflexions sur
le réle des juristes (notamment malikites) dans
la construction de I'idéologie hafside(®. En plus

(8) S.Garnier note: « Notre ouvrage souffre de la construction
de son objet. Des acteurs sont passés sous silence. [..] Faire
ressortir l'intrication entre [les] hommes de la loi et le(s) palais
completerait les analyses sur I'idéologie hafside » (p. 61)

d’étre un historiographe hafside, Ibn al-Shamma“
est également juriste (p. 52) et a recours au figh
(droit substantiel) dans ses Adilla (p. 320-329). Une
comparaison des positions d’lbn al-Shamma‘ a celles
de son ainé al-Burzuli (m. 841/1438) aurait été bien-
venue®)., De la méme facon, nous regrettons que
S. G. renvoie le lecteur vers les recueils de fatawa
(avis jurisprudentiels) d’'al-Mazin1 (m. 883/1479) et
d’al-Wansharisi (m. 914/1508) sans entreprendre un
commentaire et une analyse systématique de ceux-ci
(p. 324-325). A la marge, nous signalons que le ra’y
(saine opinion juridique personnelle) et le qualificatif
ashab al-ra’y (partisans du ra’y) n'est pas nécessaire-
ment péjoratif (p. 319, n°347) (1%,

Ces quelques remarques n’enlévent rien a
la qualité et a I'apport de Histoires Hafsides. Cet
ouvrage apporte un renouveau historiographique
et renouvelle nos connaissances sur le pouvoir haf-
side et son idéologie. S. G. indiquait en introduction
qu’ «évoluer dans les sillons labourés par un géant
[Brunschvig] savere malaisé » (p. 10, n°38) ; nous le
rejoignons. Il n'en demeure pas moins que le travail
de S. Garnier est une importante contribution au
renouveau des études ifrigiyennes et est amené a
devenir un ouvrage de référence. Nous espérons qu'il
ouvre la voie a de nouvelles recherches revisitant les
jalons de I'histoire politique de I'lfrigiya, notamment
ceux posés par M. Talbi pour Iépoque aghlabide (')
ou H. R. Idris pour la période ziride 2.

Clément Salah
Sorbonne Université - UMR 8167 Orient
et Méditerranée, Université de Lausanne - IHAR

(9) F. Vidal-Castro, «al-Burzuli », EI>. Nous regrettons
qu’al-Burzuli ne soit cité qu'a deux reprises dans les Histoires
Hafsides (p. 5, 52)

(10) Sur la connotation positive du ra’y voir: I. Goldziher, The
Zahiris. Their Doctrine and their History, trad. W. Behn, Leiden, Brill,
1971(1884") p. 10 ; Ch. Melchert, « Traditionist-Jurisprudents and
the Framing of Islamic Law », Islamic Law and Society 8, 2001,
p. 386-87; W. Hallag, The Origins and Evolution of Islamic Law,
Cambridge, Cambridge University Press, 2005, p. 75-76.

(11) M. Talbi, U'Emirat aghlabide (184-296/800-909). Histoire
politique, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1966.

(12) R.H.Idris, La Berbérie orientale sous les Zirides, x-xii¢ siécles,
Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962.

BCAI 37 S0
BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

