
	 BCAI 37	 88

III. Histoire

Sébastien Garnier  
Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie

Leyde-Boston, Brill (Islamic History 
and Civilization, 188), 2022, xiv, 784 p., 
ISBN : 9789004469549

Mots-clés :  Ifrīqiya, Hafsides, Tunis, Ibn al-Shammāʿ

Keywords:  Ifrīqiya, Hafsides, Tunis, Ibn al-Shammāʿ

L’histoire politique de l’Ifrīqiya aux xive et 
xve siècle n’avait pas connu de profonde refonte 
depuis la volumineuse Berbérie orientale de Robert 
Brunschvig (1). La publication de la thèse de docto-
rat de Sébastien Garnier (S. G.) soutenue en 2019 (2) 

– désormais intitulée Histoires Hafsides. Pouvoir et 
Idéologie – offre un remodelage salutaire de l’historio-
graphie savante sur cette période. En introduction de 
son ouvrage, S. G. pose une question essentielle qui 
souligne tant l’objet que l’originalité de sa recherche : 
qu’écrire et qu’apporter à l’histoire politique de 
l’Ifrīqiya à la suite de R. Brunschvig ? Il propose, en 
partant des écrits d’Ibn al-Shammāʿ (m. 861/1457) 

– qu’il traduit et réédite à la lumière de nouveaux 
manuscrits –, d’engager une étude détaillée des mail-
lons du pouvoir hafside et de son idéologie. L’analyse 
est divisée en trois grandes parties, chacune organisée 
autour de deux chapitres ; la quatrième partie des 
Histoires Hafsides consiste en l’édition et la traduction 
des écrits d’Ibn al-Shammāʿ.

Dans la première partie des Histoires Hafsides 
intitulée « Matériaux historiographiques » (p. 15-99), 
S. G. replace l’œuvre d’Ibn al-Shammāʿ dans un 
double contexte. Il revient dans un premier temps sur 
l’auteur et son œuvre (p. 19-54) et les recontextualise 
au sein de l’historiographie hafside (p. 55-99). 

Le premier chapitre (« Les écrits d’Ibn 
al-Shammāʿ », p. 19-54) commence par une pré-
sentation des matériaux utilisés par S. G., en parti-
culier les Adilla (Les Preuves) d’Ibn al-Shammāʿ. Ce 
texte, connu de R. Brunschvig, a d’abord été édité 
en 1984 (3) mais, S. G. a découvert deux nouveaux 
manuscrits : le premier conservé à la Bibliothèque 

(1)  R. Brunschvig, La Berbérie orientale sous les Ḥafṣides des 
origines à la fin du xve siècle, Paris, Adrien Maisonneuve, 1940 
(t. I), 1947 (t. II). 
(2)  Sébastien Garnier, Les Adilla d’Ibn al-Šammāʿ. Traductions 
(vol. 1) et analyse (vol. 2), thèse de doctorat soutenue à l’EHESS 
en novembre 2019 sous la direction de Pascal Buresi. 
(3)  Ibn al- Šammāʿ, al-Adilla al-bayyina al-nūrāniyya fī mafāḫir 
al-dawla al- ḥaṣfiyya, éd. al-Maʿmūrī, Tunis, al-Dār al-ʿarabiyya 
li-l-kitāb, 1984.

nationale de France (4) et le second à la Bibliothèque 
de la Mosquée du Prophète à Médine (5). L’auteur 
propose ainsi une correction de l’édition de 1984 en 
s’appuyant notamment sur le manuscrit médinois 
d’époque ottomane et donc antérieur aux manus-
crits connus à ce jour. S. G. a par ailleurs trouvé un 
nouveau texte attribué à (Ibn?) al-Shammāʿ : [Dhikr 
man khalafa] fī ʿadad al-salaf min ayyām al-mulūk 
al-ḥafṣiyyīn ([Mentions de ceux qui se sont succédés] 
au nombre des anciens dans les jours des souverains 
hafsides), probablement achevé en 843/1440. S. G. 
revient, dans un dernier temps, sur les biographies 
d’Ibn al-Shammāʿ et de son père, al-Shammāʿ. Il en 
vient à considérer qu’Ibn al-Shammāʿ, s’il ne connut 
pas la notoriété de son père, n’en demeure pas moins 
un témoin exceptionnel de l’histoire hafside en raison 
de sa proximité avec les sultans et de sa participation 
aux cénacles du pouvoir. 

Le deuxième chapitre (« L’historiographie haf-
side », p. 55-99) replace les écrits d’Ibn al-Shammāʿ 
dans le contexte plus large de l’écriture de l’histoire 
à l’époque hafside. Pour cela, S. G. dresse d’abord 
un panorama général de l’histoire hafside depuis la 
phase formative de la dynastie et sa rivalité avec les 
Mu’minides (aux alentours des années 620/1220) à 
la mise en place de l’administration ottomane (à la 
fin du xe/xvie siècle). L’auteur intègre ensuite la litté-
rature historique dans ce panorama. En comparant 
les écrits d’Ibn al-Shammāʿ avec les écrits antérieurs 
et contemporains, il établit une tripartition de 
l’historiographie hafside. Il qualifie ainsi la première 
historiographie de « pré-dynastique ». Celle-ci s’inté-
resse en particulier aux fondateurs de la dynastie. La 
deuxième historiographie est qualifiée par S. G. de 
« proto-dynastique » et consiste en un ensemble 
de textes qui circulait dans les cours ifrīqiyennes, 
sans pour autant nous être parvenu. S. G. identifie 
enfin une troisième historiographie proprement 
« dynastique ». Cette historiographie est celle des 
courtisans qui donnèrent naissance au socle de 
l’épopée dynastique et tient encore aujourd’hui lieu 
de référence. C’est dans cette historiographique que 
s’inscrit Ibn al-Shammāʿ – ainsi qu’Ibn Qunfudh 
(m. 806/1404) ou al-Zarkashī (m. 882/1477). Cette 
tripartition de l’historiographie hafside permet 
enfin à S. G. de dégager les particularités du texte 
d’Ibn al-Shammāʿ, notamment l’investissement de 
l’auteur dans l’introduction et la conclusion des Adilla 

– sur lequel revient S. G. dans la troisième partie de 

(4)  Paris, Bibliothèque Nationale de France, Ms. Ar. 7111
(5)  Médine, Bibliothèque de la Mosquée du Prophète (Maktabat 
masǧid al-nabawī), Ms. 37.80

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 89

III. Histoire

son ouvrage – ou encore l’intérêt qu’il porte à la 
période de la « Restauration » de 772/1370. 

La deuxième partie des Histoires Hafsides est 
intitulée « L’exercice du pouvoir » (p. 101-203). S. G. 
s’intéresse au processus de circulation (p. 105-147) 
et d’évolution (p. 148-203) du pouvoir. 

Le troisième chapitre (« La transmission du 
pouvoir », p. 105-147) consiste en une analyse des 
processus de la circulation du pouvoir. L’auteur 
fonde sa réflexion sur l’appareil théorique formulé 
par Jack Goody (6) et Jeroen Duindam (7) quant aux 
modes de succession et d’héritage du pouvoir. Par 
une fine analyse de la transmission du pouvoir, S. G. 
remarque que la compétition dynastique rythma 
la vie politique hafside. Il en vient ainsi à interroger 
les apparents « âges d’or » de la période fonda-
trice de la dynastie et de la Restauration. Dans le 
détail, S. G. remarque que 1. le pouvoir ne s’est pas 
transmis de façon pacifique, mais a été conquis 
systématiquement par la force ; 2. presque tous les 
règnes connurent des contestations de l’autorité ; 
3. l’autonomie des branches cousines de Bougie et 
Constantine conduit régulièrement à des éruptions 
concurrentes à l’autorité tunisoise ; 4. dans l’ensemble, 
la fonction sultanienne connut une certaine volatilité. 
Ces observations conduisent S. G. à proposer une 
nouvelle périodisation de l’histoire hafside organisée 
autour de trois phases (d’abord 603-675/1207-1277, 
puis 718-747/1318-1346, et enfin 772-893/1370-
1488), chacune d’entre elles alternant entre phase 
de transition et de temporisation. 

Le quatrième chapitre (« Les transformations 
du pouvoir », p. 148-203) s’organise autour de 
l’analyse de trois moments clés de l’histoire hafside : 
le passage du gouvernorat à l’émirat lors du règne 
d’Abū Zakariyyāʾ Yaḥyā (r. 625-647/1228-1249), la 
proclamation du califat (aux alentours des années 
650/1250) et la Restauration (en 772/1370). S. G. 
entend questionner ces événements particuliers et 
se demander dans quelle mesure ils témoignent de 
véritables transformations du pouvoir. En mobilisant 
tant l’historiographie hafside que la numismatique, 
S. G. conclut que « ce qui se déroule [...] n’a rien 
de révolutionnaire » (p. 348). Autrement dit, ces 
trois moments clés de l’histoire hafside n’attestent 
pas d’une véritable transformation du pouvoir et 
dénotent davantage des processus de légitimation. 

(6)  J. Goody, « Sideways or Downwards? Lateral and Vertical 
Succession, Inheriance and Descent in Africa and Eurasia », 
Man 5/4, 1970, p. 627-638 ; J. Goody (ed.), Succession to High 
Office, Cambridge, Cambridge University Press, 1966. 
(7)  J. Duindam, Dynasties, A Global History of Power, 1300-1800, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2016.

S. G. remarque par exemple que la période de la 
Restauration se caractérise par une persistance des 
bureaux et que, de fait, le fonctionnement social n’est 
que faiblement impacté par les crises dynastiques. 

Quant à la troisième partie des Histoires 
Hafsides (« L’écriture du pouvoir », p. 205-342), elle 
vise à identifier les buts idéologiques des écrits 
d’Ibn al-Shammāʿ et les moyens textuels mobilisés 
par celui-ci pour les atteindre. S. G. analyse dans 
un premier temps l’appareil paratextuel des écrits 
d’Ibn al-Shammāʿ (p. 208-259) avant de se consacrer 
à l’idéologie qui ressort de ce texte (p. 260-342).

Le cinquième chapitre (« Avant de lire les Adilla », 
p. 208-259) consiste en une lecture commentée du 
paratexte des écrits d’Ibn al-Shammāʿ. S. G. identifie 
les éléments qu’Ibn al-Shammāʿ ajouta afin d’orienter 
la lecture de son ouvrage : le titre, l’avant-propos, 
l’introduction et les signaux textuels. Ce conséquent 
paratexte qui représente un cinquième des Adilla 
revêt une forte portée idéologique. Ibn al-Shammāʿ 
entend ainsi faire adhérer ses lecteurs – du moins, les 
élites de son temps – au projet hafside. S. G. signale 
par exemple que l’introduction des Adilla porte la 
quintessence du projet idéologique de son auteur. 
Ibn al-Shammāʿ y développe une triple aspiration 
organisée autour de : 1. Une géographie : la « Grande 
Ifrīqiya » ; 2. Une histoire idéalisée remontant à la 
conquête de la province ; 3. Une politique qui recon-
naît la souveraineté du centre (Tunis) et exclut toute 
concurrence régionale (Bougie ou Constantine).

Le sixième et dernier chapitre de l’analyse (« La 
légitimation », p. 260-342) traite de l’idéologie 
d’Ibn al-Shammāʿ et au-delà de la cour hafside. S. G. 
entend identifier les moyens utilisés par l’auteur pour 
construire la légitimité des souverains hafsides et la fa-
çon dont il assoit leur autorité. L’auteur remarque que 
cette construction repose sur un triptyque. D’abord, la 
légitimité des hafsides est édifiée par un passé légen-
daire qui s’illustre par la mise en avant d’une généa-
logie de « pères fondateurs ». L’érection des mérites 
des souverains contemporains d’Ibn al-Shammāʿ– à 
l’instar d’Abū ʿAmr ʿ Uthmān qui régna pendant près 
d’un demi-siècle (839-893/1435-1488) – participe 
également de ce processus. S. G. montre enfin que 
la stigmatisation d’un ennemi al-ʿarab, les nomades 
descendant des migrations hilaliennes, sert à la 
construction de la légitimité des souverains hafsides. 
Dans la dernière partie de ce chapitre, S. G. mène une 
réflexion très stimulante autour de deux concepts 
clés partageant la même racine : ḥarb et ḥirāba. S. G. 
montre comment le ḥarb (la guerre juste) se construit 
comme une prérogative des sultans hafsides : l’exer-
cice de la violence y est valorisé. Il signale dans le même 
temps que la ḥirāba (le brigandage) témoigne au 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 90

III. Histoire

contraire d’une violence illégitime et injustifiée. Ces 
observations permettent alors à S. G. de revenir sur 
la « légende noire » des tribus hilaliennes – un topos 
de la littérature ifrīqiyenne – tout en en soulignant 
les limites. 

La partie analytique des Histoires Hafsides se clôt 
par une conclusion dans laquelle S. G. fait la synthèse 
de ses recherches (p. 343-350) et envisage diverses 
perspectives (p. 351-358). Dans une quatrième et 
dernière partie (« Traductions », p. 359-740), S. G. 
(ré)-édite trois textes de l’historiographie hafsides et 
en propose une traduction. Deux de ces textes sont 
d’Ibn al-Shammāʿ : al-Adilla (p. 361-642) et Fī ʿadad 
(p. 643-698). Le dernier – le « petit » Dawlatayn – 
pourrait être d’al-Zarkashī (p. 699-730). La traduction 
est placée en regard de l’édition et S. G. propose un 
double apparat critique – un pour la traduction, un 
pour l’édition. L’apparat critique de la traduction 
est salutaire : l’auteur y fait figurer les références 
extratextuelles à l’instar des citations coraniques, des 
traditions prophétiques ou des passages empruntés 
aux historiens antérieurs à Ibn al-Shammāʿ comme 
al-Ṭabarī (m. 310/923) ou Ibn ʿIdhārī (m. 712/1312) 
pour ne citer que ces deux noms. Il suggère en outre 
des réflexions autour de ses choix de traduction, des 
aides à la compréhension de certains concepts ou, 
plus simplement, des précisions sur les personnages 
cités ou les événements évoqués. L’édition-traduction 
proposée par S. G. nous paraît, en cela, comme un 
modèle qui gagnerait à être reproduit. 

Comme tout bon ouvrage, les Histoires Hafsides 
ne sont pas exemptes de quelques remarques. Sur 
la forme, le style d’écriture est extrêmement riche 
et soutenu. Certaines tournures nous semblent 
pourtant inopportunes : la multiplication de paren-
thèses et de crochets – qui, parfois, introduisent 
des questions à l’intérieur de phrases affirma-
tives – alourdit le texte et ralentit la lecture. De plus, 
l’absence de traduction (et, a fortiori, de définition) 
de concepts étrangers peut s’avérer problématique. 
Qu’entend S. G. par ʿudwa (p. 114) ou encore par 
Weltanschauung (p. 350) ? Pourquoi l’istibdād – tra-
duit par « souveraineté » dans l’index (p. 775) – n’est 
d’abord pas traduit (p. 76, 153) et est ensuite compris 
comme « emprise » (p. 182) ?

En outre, et de l’aveu même de S. G., les Histoires 
Hafsides souffrent de l’absence de réflexions sur 
le rôle des juristes (notamment mālikites) dans 
la construction de l’idéologie hafside (8). En plus 

(8)  S. Garnier note : « Notre ouvrage souffre de la construction 
de son objet. Des acteurs sont passés sous silence. [...] Faire 
ressortir l’intrication entre [les] hommes de la loi et le(s) palais 
complèterait les analyses sur l’idéologie hafside » (p. 61)

d’être un historiographe hafside, Ibn al-Shammāʿ 
est également juriste (p. 52) et a recours au fiqh 
(droit substantiel) dans ses Adilla (p. 320-329). Une 
comparaison des positions d’Ibn al-Shammāʿ à celles 
de son aîné al-Burzulī (m. 841/1438) aurait été bien-
venue (9). De la même façon, nous regrettons que 
S. G. renvoie le lecteur vers les recueils de fatāwā 
(avis jurisprudentiels) d’al-Māzūnī (m. 883/1479) et 
d’al-Wansharīsī (m. 914/1508) sans entreprendre un 
commentaire et une analyse systématique de ceux-ci 
(p. 324-325). À la marge, nous signalons que le ra’y 
(saine opinion juridique personnelle) et le qualificatif 
aṣḥāb al-ra’y (partisans du ra’y) n’est pas nécessaire-
ment péjoratif (p. 319, n°347) (10).

Ces quelques remarques n’enlèvent rien à 
la qualité et à l’apport de Histoires Hafsides. Cet 
ouvrage apporte un renouveau historiographique 
et renouvelle nos connaissances sur le pouvoir haf-
side et son idéologie. S. G. indiquait en introduction 
qu’ « évoluer dans les sillons labourés par un géant 
[Brunschvig] s’avère malaisé » (p. 10, n°38) ; nous le 
rejoignons. Il n’en demeure pas moins que le travail 
de S. Garnier est une importante contribution au 
renouveau des études ifrīqiyennes et est amené à 
devenir un ouvrage de référence. Nous espérons qu’il 
ouvre la voie à de nouvelles recherches revisitant les 
jalons de l’histoire politique de l’Ifrīqiya, notamment 
ceux posés par M. Talbi pour l’époque aghlabide (11) 
ou H. R. Idris pour la période ziride (12).

Clément Salah 
Sorbonne Université - UMR 8167 Orient  

et Méditerranée, Université de Lausanne - IHAR

(9)  F. Vidal-Castro, « al-Burzulī », EI3. Nous regrettons 
qu’al-Burzulī ne soit cité qu’à deux reprises dans les Histoires 
Hafsides (p. 5, 52) 
(10)  Sur la connotation positive du ra’y voir : I. Goldziher, The 
Ẓāhirīs. Their Doctrine and their History, trad. W. Behn, Leiden, Brill, 
1971 (18841) p. 10 ; Ch. Melchert, « Traditionist-Jurisprudents and 
the Framing of Islamic Law », Islamic Law and Society 8, 2001, 
p. 386-87 ; W. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2005, p. 75-76.
(11)  M. Talbi, L’Émirat aghlabide (184-296/800-909). Histoire 
politique, Paris, Adrien-Maisonneuve, 1966.
(12)  R. H. Idris, La Berbérie orientale sous les Zīrīdes, xe-xiiie siècles, 
Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Sébastien Garnier: Histoires Hafsides. Pouvoir et idéologie, recensé par Clément Salah
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

