
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 8

Ayman S. Ibrahim  
Conversion to Islam – Competing Themes  
in Early Islamic Historiography

New York, Oxford University Press, 2021, 
XXI + 291 p., ISBN : 978019750719

Mots-clés :  conversions, historiographie arabe, 
Omeyyades, Abbassides, sunnisme, chiisme.

Keywords:  conversions, Arab historiography, 
Umayyads, Abbasids, Sunnism, Shiism

Le présent ouvrage interroge la manière dont 
les historiens musulmans ont décrit les conversions 
à l’islam dans les débuts de l’ère islamique. Il se situe 
dans le prolongement des travaux universitaires 
déjà nombreux ayant abordé la question, et dont l’A. 
résume les conclusions respectives, et les débats affé-
rents (p. 7-18). Son originalité réside dans le genre des 
corpus étudiés, à savoir ceux de l’historiographie, uni-
quement. A. S. Ibrahim expose sa conviction que les 
chroniqueurs ont apporté un matériel historique 
de valeur sur ces questions de conversions, même si 
leur but principal n’était pas d’ordre religieux à pro-
prement parler. Il ne s’agit pas tant de savoir ce qui a 
pu se passer historiquement, ni même si telle ou telle 
conversion a réellement eu lieu : « (Muslim sources) 
are a representation, rather than a record » (p. 19), 
mais de déceler les motifs profonds qui mènent tel 
ou tel historien de l’époque omeyyade ou abbasside 
à décrire un récit de conversion de telle façon précise, 
en y ajoutant tel détail, etc. L’idée est que chacun de 
ces auteurs est profondément influencé par l’époque 
dans laquelle il vit, les enjeux politiques, les choix 
idéologiques et religieux qui sont les siens et que 
ces options se manifestent dans chaque narration. 
Celles-ci sont transmises, puis réécrites selon les 
auteurs et au fil des générations de lettrés. Les récits 
rapportant qui ont été les premiers hommes à se 
convertir à la prédication de Muḥammad, et à quel 
moment – avant, après la prise de La Mecque en 630 – 
sont, par exemple, l’objet d’une attention particulière.

L’A. distingue quatre types de conversions 
apparaissant dans son corpus. Les conversions dites 
de « significance » (signification) sont des adhésions 
spontanées et sincères à l’islam reconnu comme mes-
sage de vérité. Celles de « compromise » (compromis) 
sont des choix plus opportunistes : par crainte devant 
une armée musulmane victorieuse, par intérêt dans le 
partage de butins, de cadeaux etc. Les conversions de 
« supremacy » (suprématie) désignent notamment 
celles de juifs ou de chrétiens devant les conqué-
rants victorieux. Enfin celles d’« affirmation » sont 

marquées par l’impact de la présence personnelle 
de Muḥammad, ou l’éloquence du Coran.

L’ouvrage divise l’historiographie en trois 
grandes périodes : omeyyade, abbasside de 132/750 
à 218/833 (la fin de la miḥna initiée par al-Ma’mūn 
marquant une rupture), abbasside de 833 à 911 
environ – c’est-à-dire, jusqu’à la chronique de Ṭabarī, 
comme œuvre marquant une limite. L’auteur justi-
fie ce découpage par les changements des grandes 
options idéologiques marqués par ces différentes 
dates. Chacune de ces périodes exprime du coup 
une approche différente de l’identité musulmane, 
du contenu à donner à la foi et à l’adhésion à la 
communauté. Le chapitre consacré à la période 
omeyyade aborde ainsi les écrits de conversion dus 
à Sulaym ibn Qays (m. 76/695), Ibn Shihāb al-Zuhrī 
(m. 124/741) et Mūsā ibn ‘Uqbā (m. 135/752), et leur 
façon de rendre compte des quatre topoi de conver-
sion signalés plus haut. Le Kitāb Sulaym est abordé 
avec un particulier intérêt, vu sa probable ancienneté, 
et sa position pro-alide. Sans surprise, Sulaym affirme 
que la conversion de ‘Alī fut la première, la plus sin-
cère et complète ; à l’opposé de celle de Mu‘āwiya, 
tardive et opportuniste. Al-Zuhrī, dont le rôle dans la 
transmission des hadiths est insigne, propose quant 
à lui un point de vue clairement pro-omeyyade ; 
mais la question de l’authenticité de l’attribution 
de son Kitāb al-maghāzī reste malgré tout débattue. 
Il mentionne ‘Alī et Zayd ibn Ḥāritha comme deux 
« candidats » possibles à la première conversion. Dans 
le cas de Mūsā ibn ‘Uqbā, il ne nous reste que des 
citations discontinues. Il s’agit donc d’être prudent 
dans leur utilisation, puisque nous n’avons pas de 
vision d’ensemble. En tout cas, le Médinois Mūsā 
met plutôt en avant les premières conversions chez 
les Anṣār. Dans chacun des cas, l’agenda de chaque 
historien est visiblement différent ; ce qui est illustré 
par les récits d’autres conversions – celles d’Abū 
Bakr et ‘Umar, d’Abū Sufyān, de ‘Abbās notamment, 
mais aussi d’esclaves, de femmes, de Scripturaires. 
Les différents récits évaluent, pour chaque cas de 
conversion, le degré de désintéressement ou de calcul, 
de solidarité communautaire.

Pour la première période abbasside, le corpus 
des historiens retenus comprend huit auteurs, dont 
Wāqidī, Hishām ibn al-Kalbī, Ibn Isḥāq, Ibn Hishām 
qui, tous, ont écrit avant la date butoir de 218/833. 
Les positions politiques (par rapport aux Abbassides) 
et/ou religieuses (pro-alides, proto-sunnites), les 
origines géographiques, etc., sont détaillées, pour 
chaque auteur, dans leurs différentes nuances. Le 
rapport entre Ibn Isḥāq et Ibn Hishām est analysé 
avec précaution, pour conclure que la Sīra dans son 
état actuel peut être considérée comme l’œuvre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ayman S. Ibrahim: Conversion to Islam – Competing Themes in Early Islamic Historiography, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 9

du second (p. 121-128). Cette première période 
abbasside laisse apparaître une plus grande attention 
aux conversions des Scripturaires, plutôt discrètes 
à l’époque omeyyade (p. 90-91). L’auteur y voit la 
marque d’une affirmation plus nette de l’identité 
islamique face aux Ahl al-kitāb (p. 131). L’influence 
visiblement exagérée de la conversion supposément 
perverse de ‘Abd Allāh ibn Sabā’ est l’objet d’un déve-
loppement (p. 132-136). Les narrations de chacun 
des historiens sont passées en revue sur la question 
des juifs et des chrétiens. Par ailleurs, l’effet de la 
rencontre personnelle des premiers convertis avec 
Muḥammad est mis en valeur, signe de l’importance 
que la personnalité du Prophète prenait dans le dis-
positif de pensée en islam à cette époque. De même, 
l’évaluation de la qualité de la conversion – sincère 
ou par intérêt – apparaît toujours. Les positions 
des auteurs par rapport à ‘Alī et aux Alides, ou par 
rapport à ‘Abbās, ou aux Omeyyades, sont modulées 
de façon parfois assez subtiles, comme par exemple 
chez Wāqidī ou Ibn Hishām.

Enfin, les conversions de la « seconde période » 
abbasside, celle qui a suivi la miḥna, sont marquées 
par le rapport de force entre un califat qui veut 
s’imposer comme principale autorité et arbitre 
en matière de religion, et les lettrés sunnites, les 
‘ulamā’. L’historiographie de cette époque reflète 
cette tension qui, selon l’A., doit être interprétée 
comme une négociation en vue d’un compromis et 
d’une coopération, et non comme une lutte frontale 
(p. 172-179). Les historiens ayant écrit durant cette 
période – comme Ibn Sa‘d, Ibn Qutayba, Balādhurī 
ou Ya‘qūbī, parmi d’autres – sont présentés, et 
leurs options d’écriture passées en revue. L’intérêt 
pour l’écriture de l’histoire s’accroît visiblement à 

cette époque, en même temps que les perspectives 
politiques et religieuses (mu‘tazilisme, divers cou-
rants dans le chiisme) deviennent plus nuancées et 
complexes. La tendance générale est au compromis : 
les Omeyyades ne sont plus dénigrés comme dans 
la période précédente, mais plutôt intégrés dans un 
discours commun. Ainsi, dans le débat quant à savoir 
qui est le plus ancien converti à l’islam, les opinions 
divergent (Abū Bakr ? ‘Alī ? Zayd ibn Ḥāritha ?), mais 
plusieurs historiens s’abstiennent de trancher. Les ver-
sions de la conversion de ‘Abbās ibn ‘Abd al-Muṭṭalib, 
ou encore celle de Mu‘āwiya, ou plus encore celle de 
‘Alī divergent, témoignant ainsi de ces hésitations, et 
parfois du désir à trouver un discours commun. Les 
conversions pour motifs politiques sont également 
présentées de façon nuancée et plutôt avec tolérance.

Cet ouvrage de A. S. Ibrahim, très abondamment 
référencé, est fondé sur une bibliographie riche, tant 
pour ses sources primaires, que pour les études uni-
versitaires récentes. L’index complet y est un outil 
fort utile. Certes, la démonstration a parfois quelque 
chose de circulaire. Un auteur est présenté comme 
chiite parce qu’il décrit favorablement les Alides, puis 
son évocation de la conversion de ‘Alī, par exemple, 
est expliquée par ses positions chiites. Le plan est par-
fois un peu lourd, avec des introductions d’annonce 
et des conclusions partielles qui se répètent. Mais 
cette recherche dense et nourrie vient ajouter un 
apport fort utile à notre connaissance générale de 
l’islamisation du Proche-Orient médiéval.

Pierre Lory 
Laboratoire d’Études sur les monothéismes 

(UMR 8584)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ayman S. Ibrahim: Conversion to Islam – Competing Themes in Early Islamic Historiography, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

