| Il. HisTOIRE |

Dominique VALERIAN (éd.)
Les Berbéres entre Maghreb et Mashreq
(vie-xve siecle)

Madrid, Casa de Velazquez (Collection de
la casa de Velazquez, 184), 2021, 181 p,,
ISBN: 9788490963258

Mots-clés: Berbéres, islamisation, arabisation,
langue berbére, Almohades

Keywords: Berbers, islamization, arabization, Berber
language, Almohads

Cet ouvrage collectif édité par Dominique
Valérian est issu d'une journée d’études organisée le
28 juin 2013 a la Casa Veldzquez et a gardé le méme
titre. Cinq articles sont tirés de communications et
trois ont été rajoutés dans le cadre de cette publica-
tion. Ces huit contributions sont organisées en trois
parties: « Aux origines des Berberes », « Résistances
et contre-discours » et «Langues et généalogies
berbéres ».

Dans l'introduction, D. Valérian ne manque
pas de rattacher cet ouvrage a la réflexion sur
l'orientalisation du Maghreb, qui était a l'origine
de la journée d'études. Apres avoir rappelé les dif-
férentes fagons dont le Maghreb a été dénommé
en tant qu'espace (Afrique du Nord ou Berbérie), il
consacre un long développement a cette question.
«Maghreb » est finalement le nom qui reste le plus
adéquat pour le Moyen-age car il reprend celui uti-
lisé le plus frequemment chez les auteurs arabes. Or
ce terme désigne l'ouest du Dar al-islam et intégre
donc le Maghreb dans un espace polarisé en Orient.
D. Valérian évoque I'historiographie relative a ce
concept — a coté de ceux d'islamisation et d’arabisa-
tion — avant d’introduire I'étude des Berberes dans
ce cadre. L'ouvrage fait une large place a la question
des discours et de leurs enjeux. D. Valérian com-
mence par revenir sur le mot «berbere », création
médiévale issue d'une classification des peuples
conquis. Mais cette ethnogénese est également tri-
butaire d’'une production régionale qui accepte une
origine orientale mais met l'accent sur le role des
populations du Maghreb dans le destin de I'lslam. II
souligne ensuite les différents thémes abordés dans
les articles rassemblés dans ce volume: la question
des constructions généalogiques, celle de la langue
et bien sar celle de I'entrée dans I'lslam. Ce sont les
discours sur les Berberes et leurs constructions qui
intéressent au premier chef les différents auteurs du
volume d'ou I'importance d’historiciser ces discours
et de dégager une chronologie: dans les textes écrits

au 1x® siecle on percoit une image fagonnée selon les
criteres d’une littérature abbasside produisant une
classification des populations de I'empire; les ibadites
maghrébins produisent dans le méme temps les bases
d’'une contre-mémoire valorisante; puis ce sont les
empires almoravide et almohade qui fabriquent
un discours célébrant les mérites des Berberes. Au
XIv€ siecle, on assiste a une cristallisation dans les
représentations: les Berbéres sont pleinement rat-
tachés a I'lslam et a I'Orient mais se distinguent par
leurs spécificités notamment leur langue et leur role
central dans I'histoire du Salut.

La premiére partie, « Aux origines des
Berberes », regroupent les contributions d/Annliese
Nef (université Paris 1 Panthéon-Sorbonne) et de
Ramzi Rouighi (University of Southern California).
Dans son article (« La berbérisation et ses masques:
le peuple berbére en question (viie-x¢ siecle) »,
p. 29-42) ce dernier — qui a été invité a rejoindre
le panel initial de la journée d'études pour rendre
compte de la these qu'il défend dans son ouvrage
Inventing the Berbers. History and Ideology in the
Maghrib (Philadelphie, 2019) - met ici I'accent sur
le processus d'intégration administrative et fiscale
du Maghreb apres les conquétes du v siecle, qui
conduit a l'apparition des Berbéres dans les textes
arabes du Mashreq longtemps avant leur appari-
tion dans les textes maghrébins. Il sagit ainsi, pour
les auteurs arabes, d'organiser le savoir sur l'espace
social et sa structuration politique. Pourtant ce
terme « Berbére » ne désigne pas une entité unique,
il est plutdt un « marqueur de provenance » et
les populations du Maghreb sont rattachées a un
systeme similaire a celui des Arabes, organisées en
tribus et liées a eux par des généalogies orientales.
Ce sont dailleurs ces généalogies, expressions de
I'idéologie impériale, qui vont produire I'unité d’'un
seul et unique peuple, la umma. Il s'agit bien d'une
construction, d'une «invention des Berbeéres ».

A. Nef utilise également I'expression dans le
titre de son article « L'invention des Berberes: retour
sur la genese de la catégorie “barbar” au cours des
premiers siecles de I'islam », p. 15-28. Elle soutient
quant a elle I'idée d’une catégorisation qui est fruit
d’'une «révolution symbolique » réussie conduisant
a l'avenement d’'un nouvel ordre social. Elle insiste
sur les effets performatifs des dénominations et des
classifications qui soperent. Dans les pas de Bourdieu,
elle montre ainsi I'émergence d’'un monde nouveau
grace a une révolution qui est d'abord cognitive
méme si les rapports de force et les configurations
politiques ont, évidemment, une incidence sur les
catégories élaborées pour en rendre compte. Dans
ce monde nouveau on assiste a une coproduction

BCAI 37 8l
BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbéres entre Maghreb et Mashreq (Vile-XVe siécle), recensé par Elise Voguet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

de I'empire par les conquérants et les conquis, le
véritable enjeu étant la construction « d’'un ordre du
monde islamique ».

La deuxiéme partie du volume intitulée
«Résistances et contre-discours » regroupent trois
articles dont deux tirés de communications pré-
sentées dans le cadre de la journée d’études. Soléna
Cheny (Université Paris 1), dans « Approches histo-
riographiques du discours sur la résistance berbere »
p. 45-54, s'intéresse surtout aux sources orientales.
Elle commence par souligner que cette résistance
berbere n'occupe, en fait, que peu de place dans
les récits de conquéte. Son analyse s’articule autour
des différents types de réactions des populations
conquises décrites dans les sources pour lesquels
elle propose une approche d’abord quantitative.
Ces sources orientales cependant, quel que soit
leur objectif et leur maniere d'y arriver, cherchent
avant tout a légitimer la conquéte et clest surtout
la dimension politique et religieuse de celle-ci qui
est au cceur de leurs développements. La résis-
tance berbére s’y trouve ainsi « ensevelie ». Allaoua
Amara (Université Emir Abdelkader, Constantine)
s'intéresse en écho a «Lévolution du discours sur
les Berberes dans les sources narratives du Maghreb
médiéval ixé-xive siecle » p. 55-70. Il inscrit sa
réflexion dans le débat sur l'origine du peuplement.
Sa premiere idée est celle d’'une berbérité « renvoyant
a un territoire échappant au contréle du pouvoir
califal ». Les textes se caractérisent d'abord par la
mention de communautés sans liens les unes avec
les autres puis les auteurs introduisent le terme
«barbar » pour désigner les mouvements de résis-
tance collective distinguant ainsi les Berbéres par
rapport a leur attitude face au pouvoir califal. Il
distingue, dans cette production maghrébine, le
texte d’lbn Sallam (m. vers 274/887) qui emploie la
dénomination barbar pour désigner les populations
des territoires ibadites, puis s'intéresse a la littéra-
ture géographique qui a catégorisé les populations
selon des critéres linguistiques et généalogiques. Au
xIve siecle les Berberes forment définitivement une
partie importante de la umma et méme s'ils sont
divisés en deux catégories liées a leurs modes de
vie — Baranis liés aux communautés agricoles, Butr
désignant les populations pastorales —ils gardent une
identité linguistique et culturelle. Larticle de Cyrille
Aillet (Université Lumiére Lyon 2) « Dieu ouvrira une
nouvelle porte pour I'lslam au Maghreb. Ibn Sallam
(me/ixe siecle) et les hadiths sur les Berberes, entre
Orient et ibadisme maghrébin » p. 71-91, a été rajou-
té dans le cadre de cette publication. Contrairement
aux autres contributions, il adopte une approche
centrée sur 'analyse d’un texte principal, justement

celui d’Ibn Sallam, I'un des plus anciens textes rédigés
au Maghreb qui nous soit parvenu. Ce texte dresse
«un mémorial collectif des origines de I'ibadisme au
Maghreb » notamment a travers les « mérites des
Berbéres » (fadd'il al-Barbar). C. Aillet y voit une
entreprise visant a faire de I'ibadisme I'islam véritable,
ayant désormais « pour berceau le Maghreb et pour
vecteur les Berbéres ». A travers l'analyse de trois
hadiths (qu'il reproduit en arabe et en francais) il
met en avant la construction politique d’'une entité
collective qui sédifie dans l'altérité. Les Berbéres sont
le nouveau peuple élu, la « nouvelle élite de la foi »,
les «dépositaires de I'islam véritable ». Ibn Sallam
produit une contre mémoire en retournant les
critiques produites par la littérature arabe sunnite
pour faire 'apologie des Berberes et de I'ibadisme. S'il
a recours aux filiations généalogiques, il développe
surtout l'idée d'une élection divine légitimant les
pouvoirs autonomes mis en place. C. Aillet y voit,
comme A. Nef, la marque d’une shu'Gbiyya berbeére
(une résistance a ladomination des Arabes) a l'origine
de la construction de leur altérité.

La troisieme et derniére partie, intitulée
«Langues et généalogies berberes », comprend égale-
ment trois contributions. Larticle d’'Helena De Felipe
(Universidad de Alcald), « Anciens mots, nouvelles
lectures: hybridisme culturel au Maghreb médiéval »
p. 95-109, examine, lui aussi, les différences que les
textes arabes font entre les Barbar-s et les Arabes,
en fonction de leur lieu de production. H. De Felipe
y explore l'idée que les Maghrébins, acceptant les
discours orientaux, s’y considerent comme excentrés
par rapport au référent intellectuel et religieux que
constitue I'Orient mais en font progressivement,
comme |'a remarqué C.. Aillet, un moyen d’affir-
mation et d’exaltation de leur identité. H. De Felipe
prend, d'abord, I'exemple répandu dans les sources
de la comparaison du monde a un oiseau dont la téte
représenterait 'Arabie et la queue le Maghreb. Cette
image négative se transforme en atout au xiv® siecle,
l'oiseau devenant alors un paon. Lautrice s'attarde
ensuite sur les hadiths et les premiers textes arabes
qui, de la méme fagon, dessinent des représentations
stigmatisantes qui peu a peu se trouvent détour-
nées pour aboutir a une caractérisation opposée.
Le langage généalogique, les «lectures arabisées de
termes non arabes » ou Iévolution des significations
en fonction des contextes de production rendent
compte de cette ambivalence. A travers les termes
utilisés et leur histoire, il est possible de comprendre
I'évolution des représentations et de la compréhen-
sion de la société maghrébine. Mohamed Meouak
(Universidad de Cadiz) dans un article intitulé « Le
monde berbére dans les sources arabes de I'Orient

BCAI 37

BCAIl en ligne

82

BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbéres entre Maghreb et Mashreq (Vile-XVe siécle), recensé par Elise Voguet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

médiéval » p. 111-136, propose d'utiliser la notion
de « motif » pour y étudier les représentations
des populations du Maghreb et de l'aire saharo-
sahélienne. Il examine a tour de réle les noms qui
désignent le Maghreb, les ethno-toponymes, les
récits et personnages légendaires, les langues, et
distingue, dans I'histoire des Berbeéres écrite par ces
sources, les « motifs » afro-asiatiques et les « visions »
arabo-musulmanes. Larticle de Mehdi Ghouirgate
(Université Bordeaux Montaigne) « Al-lisan al-garbi
ou la langue des Almohades » p. 137-149 qui vient
clore cette partie a été rajouté de maniére fort bien-
venue aux contributions initiales a la journée détudes.
M. Ghouirgate revient sur le hadith et, comme Cyrille
Aillet, montre comment son exploitation a contribué
a faire des Berbéres un nouveau peuple élu. Mais il
met quant a lui l'accent sur la langue des Almohades
qui, en référence au hadith, fut dénommée «langue
occidentale » et devint la nouvelle langue sacrée. Le
bilinguisme arabo-berbére qui se mit alors en place
visait a pérenniser le nouvel Etat. M. Ghouirgate
explore ainsi plusieurs qualificatifs berberes retrans-
crits sous forme arabisée qui participérent a la pro-
pagande almohade.

Le volume est conclu par une contribution
de Maribel Fierro (CSIC) «Histoire de I'lslam, des
Berberes et de I'Occident islamique » dans laquelle
elle insiste sur les enjeux relatifs a cette question des
Berbéres en reprenant les différentes idées déve-
loppées dans les contributions réunies. Les analyses

proposées contribuent a explorer le processus
d’ethnogénese qui a donné lieu a la « berbérisation »
du Maghreb. M. Fierro revient sur les questions
linguistiques et les différentes généalogies qui font
des Berberes «le reflet dans le miroir, un «Autre »,
qui rappelle celui qui les regarde ». Si les sources
arabes orientales refletent le point de vue négatif
des conquérants, se déploie ensuite en Occident
toute une rhétorique visant a développer un point
du vue opposé, positif, voire a faire I'apologie de ce
qui est berbere. Cette dynamique « entre Maghreb et
Mashreq » favorisa la création d’'une catégorie, celle
de Berberes d'ou le titre de l'ouvrage. Mais étudier
ainsi les productions écrites en Orient et en Occident
islamique dans leurs contextes géopolitiques et bien
str historiques permet de ne pas l'essentialiser.

Car c'est finalement l'objectif atteint de cet
ouvrage et tout son intérét. En faisant le point sur
I'ensemble des productions littéraires orientales et
occidentales médiévales qui ont participé a «inven-
ter » les Berberes, sur les thématiques qui ont servi
de fondement a la construction de cette catégorie
mais aussi sur les motivations intrinseques a chaque
discours, il invite a la déconstruction y compris
de représentations largement instrumentalisées a
I'époque coloniale et dans les discours nationalistes
contemporains.

Elise Voguet
IRHT-CNRS

BCAI 37

BCAIl en ligne

83

BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbéres entre Maghreb et Mashreq (Vile-XVe siécle), recensé par Elise Voguet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

