
	 BCAI 37	 81

III. Histoire

Dominique Valérian (éd.)  
Les Berbères entre Maghreb et Mashreq  
(viie-xve siècle) 

Madrid, Casa de Velázquez (Collection de 
la casa de Velázquez, 184), 2021, 181 p., 
ISBN : 9788490963258

Mots-clés :  Berbères, islamisation, arabisation, 
langue berbère, Almohades

Keywords:  Berbers, islamization, arabization, Berber 
language, Almohads

Cet ouvrage collectif édité par Dominique 
Valérian est issu d’une journée d’études organisée le 
28 juin 2013 à la Casa Velázquez et a gardé le même 
titre. Cinq articles sont tirés de communications et 
trois ont été rajoutés dans le cadre de cette publica-
tion. Ces huit contributions sont organisées en trois 
parties : « Aux origines des Berbères », « Résistances 
et contre-discours » et « Langues et généalogies 
berbères ».

Dans l’introduction, D. Valérian ne manque 
pas de rattacher cet ouvrage à la réflexion sur 
l’orientalisation du Maghreb, qui était à l’origine 
de la journée d’études. Après avoir rappelé les dif-
férentes façons dont le Maghreb a été dénommé 
en tant qu’espace (Afrique du Nord ou Berbérie), il 
consacre un long développement à cette question. 
« Maghreb » est finalement le nom qui reste le plus 
adéquat pour le Moyen-âge car il reprend celui uti-
lisé le plus fréquemment chez les auteurs arabes. Or 
ce terme désigne l’ouest du Dār al-islām et intègre 
donc le Maghreb dans un espace polarisé en Orient. 
D. Valérian évoque l’historiographie relative à ce 
concept – à côté de ceux d’islamisation et d’arabisa-
tion – avant d’introduire l’étude des Berbères dans 
ce cadre. L’ouvrage fait une large place à la question 
des discours et de leurs enjeux. D. Valérian com-
mence par revenir sur le mot « berbère », création 
médiévale issue d’une classification des peuples 
conquis. Mais cette ethnogénèse est également tri-
butaire d’une production régionale qui accepte une 
origine orientale mais met l’accent sur le rôle des 
populations du Maghreb dans le destin de l’Islam. Il 
souligne ensuite les différents thèmes abordés dans 
les articles rassemblés dans ce volume : la question 
des constructions généalogiques, celle de la langue 
et bien sûr celle de l’entrée dans l’Islam. Ce sont les 
discours sur les Berbères et leurs constructions qui 
intéressent au premier chef les différents auteurs du 
volume d’où l’importance d’historiciser ces discours 
et de dégager une chronologie : dans les textes écrits 

au ixe siècle on perçoit une image façonnée selon les 
critères d’une littérature abbasside produisant une 
classification des populations de l’empire ; les ibadites 
maghrébins produisent dans le même temps les bases 
d’une contre-mémoire valorisante ; puis ce sont les 
empires almoravide et almohade qui fabriquent 
un discours célébrant les mérites des Berbères. Au 
xive siècle, on assiste à une cristallisation dans les 
représentations : les Berbères sont pleinement rat-
tachés à l’Islam et à l’Orient mais se distinguent par 
leurs spécificités notamment leur langue et leur rôle 
central dans l’histoire du Salut. 

La première partie ,  « Aux origines des 
Berbères », regroupent les contributions d’Annliese 
Nef (université Paris 1 Panthéon-Sorbonne) et de 
Ramzi Rouighi (University of Southern California). 
Dans son article (« La berbérisation et ses masques : 
le peuple berbère en question (viie-xe siècle) », 
p. 29-42) ce dernier – qui a été invité à rejoindre 
le panel initial de la journée d’études pour rendre 
compte de la thèse qu’il défend dans son ouvrage 
Inventing the Berbers. History and Ideology in the 
Maghrib (Philadelphie, 2019) – met ici l’accent sur 
le processus d’intégration administrative et fiscale 
du Maghreb après les conquêtes du viie siècle, qui 
conduit à l’apparition des Berbères dans les textes 
arabes du Mashreq longtemps avant leur appari-
tion dans les textes maghrébins. Il s’agit ainsi, pour 
les auteurs arabes, d’organiser le savoir sur l’espace 
social et sa structuration politique. Pourtant ce 
terme « Berbère » ne désigne pas une entité unique, 
il est plutôt un « marqueur de provenance » et 
les populations du Maghreb sont rattachées à un 
système similaire à celui des Arabes, organisées en 
tribus et liées à eux par des généalogies orientales. 
Ce sont d’ailleurs ces généalogies, expressions de 
l’idéologie impériale, qui vont produire l’unité d’un 
seul et unique peuple, la umma. Il s’agit bien d’une 
construction, d’une « invention des Berbères ». 

A. Nef utilise également l’expression dans le 
titre de son article « L’invention des Berbères : retour 
sur la genèse de la catégorie “barbar” au cours des 
premiers siècles de l’islam », p. 15-28. Elle soutient 
quant à elle l’idée d’une catégorisation qui est fruit 
d’une « révolution symbolique » réussie conduisant 
à l’avènement d’un nouvel ordre social. Elle insiste 
sur les effets performatifs des dénominations et des 
classifications qui s’opèrent. Dans les pas de Bourdieu, 
elle montre ainsi l’émergence d’un monde nouveau 
grâce à une révolution qui est d’abord cognitive 
même si les rapports de force et les configurations 
politiques ont, évidemment, une incidence sur les 
catégories élaborées pour en rendre compte. Dans 
ce monde nouveau on assiste à une coproduction 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbères entre Maghreb et Mashreq (VIIe-XVe siècle), recensé par Élise Voguet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 82

III. Histoire

de l’empire par les conquérants et les conquis, le 
véritable enjeu étant la construction « d’un ordre du 
monde islamique ». 

La deuxième partie du volume intitulée 
« Résistances et contre-discours » regroupent trois 
articles dont deux tirés de communications pré-
sentées dans le cadre de la journée d’études. Soléna 
Cheny (Université Paris 1), dans « Approches histo-
riographiques du discours sur la résistance berbère » 
p. 45-54, s’intéresse surtout aux sources orientales. 
Elle commence par souligner que cette résistance 
berbère n’occupe, en fait, que peu de place dans 
les récits de conquête. Son analyse s’articule autour 
des différents types de réactions des populations 
conquises décrites dans les sources pour lesquels 
elle propose une approche d’abord quantitative. 
Ces sources orientales cependant, quel que soit 
leur objectif et leur manière d’y arriver, cherchent 
avant tout à légitimer la conquête et c’est surtout 
la dimension politique et religieuse de celle-ci qui 
est au cœur de leurs développements. La résis-
tance berbère s’y trouve ainsi « ensevelie ». Allaoua 
Amara (Université Emir Abdelkader, Constantine) 
s’intéresse en écho à « L’évolution du discours sur 
les Berbères dans les sources narratives du Maghreb 
médiéval ixe-xive siècle » p. 55-70. Il inscrit sa 
réflexion dans le débat sur l’origine du peuplement. 
Sa première idée est celle d’une berbérité « renvoyant 
à un territoire échappant au contrôle du pouvoir 
califal ». Les textes se caractérisent d’abord par la 
mention de communautés sans liens les unes avec 
les autres puis les auteurs introduisent le terme 
« barbar » pour désigner les mouvements de résis-
tance collective distinguant ainsi les Berbères par 
rapport à leur attitude face au pouvoir califal. Il 
distingue, dans cette production maghrébine, le 
texte d’Ibn Sallām (m. vers 274/887) qui emploie la 
dénomination barbar pour désigner les populations 
des territoires ibadites, puis s’intéresse à la littéra-
ture géographique qui a catégorisé les populations 
selon des critères linguistiques et généalogiques. Au 
xive siècle les Berbères forment définitivement une 
partie importante de la umma et même s’ils sont 
divisés en deux catégories liées à leurs modes de 
vie – Barānis liés aux communautés agricoles, Butr 
désignant les populations pastorales – ils gardent une 
identité linguistique et culturelle. L’article de Cyrille 
Aillet (Université Lumière Lyon 2) « Dieu ouvrira une 
nouvelle porte pour l’Islam au Maghreb. Ibn Sallām 
(iiie/ixe siècle) et les hadiths sur les Berbères, entre 
Orient et ibadisme maghrébin » p. 71-91, a été rajou-
té dans le cadre de cette publication. Contrairement 
aux autres contributions, il adopte une approche 
centrée sur l’analyse d’un texte principal, justement 

celui d’Ibn Sallām, l’un des plus anciens textes rédigés 
au Maghreb qui nous soit parvenu. Ce texte dresse 
« un mémorial collectif des origines de l’ibadisme au 
Maghreb » notamment à travers les « mérites des 
Berbères » (faḍā’il al-Barbar). C. Aillet y voit une 
entreprise visant à faire de l’ibadisme l’islam véritable, 
ayant désormais « pour berceau le Maghreb et pour 
vecteur les Berbères ». À travers l’analyse de trois 
hadiths (qu’il reproduit en arabe et en français) il 
met en avant la construction politique d’une entité 
collective qui s’édifie dans l’altérité. Les Berbères sont 
le nouveau peuple élu, la « nouvelle élite de la foi », 
les « dépositaires de l’islam véritable ». Ibn Sallām 
produit une contre mémoire en retournant les 
critiques produites par la littérature arabe sunnite 
pour faire l’apologie des Berbères et de l’ibadisme. S’il 
a recours aux filiations généalogiques, il développe 
surtout l’idée d’une élection divine légitimant les 
pouvoirs autonomes mis en place. C. Aillet y voit, 
comme A. Nef, la marque d’une shu‘ūbiyya berbère 
(une résistance à la domination des Arabes) à l’origine 
de la construction de leur altérité. 

La troisième et dernière partie, intitulée 
« Langues et généalogies berbères », comprend égale-
ment trois contributions. L’article d’Helena De Felipe 
(Universidad de Alcalá), « Anciens mots, nouvelles 
lectures : hybridisme culturel au Maghreb médiéval » 
p. 95-109, examine, lui aussi, les différences que les 
textes arabes font entre les Barbar-s et les Arabes, 
en fonction de leur lieu de production. H. De Felipe 
y explore l’idée que les Maghrébins, acceptant les 
discours orientaux, s’y considèrent comme excentrés 
par rapport au référent intellectuel et religieux que 
constitue l’Orient mais en font progressivement, 
comme l’a remarqué C.. Aillet, un moyen d’affir-
mation et d’exaltation de leur identité. H. De Felipe 
prend, d’abord, l’exemple répandu dans les sources 
de la comparaison du monde à un oiseau dont la tête 
représenterait l’Arabie et la queue le Maghreb. Cette 
image négative se transforme en atout au xive siècle, 
l’oiseau devenant alors un paon. L’autrice s’attarde 
ensuite sur les hadiths et les premiers textes arabes 
qui, de la même façon, dessinent des représentations 
stigmatisantes qui peu à peu se trouvent détour-
nées pour aboutir à une caractérisation opposée. 
Le langage généalogique, les « lectures arabisées de 
termes non arabes » ou l’évolution des significations 
en fonction des contextes de production rendent 
compte de cette ambivalence. À travers les termes 
utilisés et leur histoire, il est possible de comprendre 
l’évolution des représentations et de la compréhen-
sion de la société maghrébine. Mohamed Meouak 
(Universidad de Cádiz) dans un article intitulé « Le 
monde berbère dans les sources arabes de l’Orient 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbères entre Maghreb et Mashreq (VIIe-XVe siècle), recensé par Élise Voguet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 83

III. Histoire

proposées contribuent à explorer le processus 
d’ethnogénèse qui a donné lieu à la « berbérisation » 
du Maghreb. M. Fierro revient sur les questions 
linguistiques et les différentes généalogies qui font 
des Berbères « le reflet dans le miroir, un « Autre », 
qui rappelle celui qui les regarde ». Si les sources 
arabes orientales reflètent le point de vue négatif 
des conquérants, se déploie ensuite en Occident 
toute une rhétorique visant à développer un point 
du vue opposé, positif, voire à faire l’apologie de ce 
qui est berbère. Cette dynamique « entre Maghreb et 
Mashreq » favorisa la création d’une catégorie, celle 
de Berbères d’où le titre de l’ouvrage. Mais étudier 
ainsi les productions écrites en Orient et en Occident 
islamique dans leurs contextes géopolitiques et bien 
sûr historiques permet de ne pas l’essentialiser. 

Car c’est finalement l’objectif atteint de cet 
ouvrage et tout son intérêt. En faisant le point sur 
l’ensemble des productions littéraires orientales et 
occidentales médiévales qui ont participé à « inven-
ter » les Berbères, sur les thématiques qui ont servi 
de fondement à la construction de cette catégorie 
mais aussi sur les motivations intrinsèques à chaque 
discours, il invite à la déconstruction y compris 
de représentations largement instrumentalisées à 
l’époque coloniale et dans les discours nationalistes 
contemporains.

Élise Voguet 
IRHT-CNRS

médiéval » p. 111-136, propose d’utiliser la notion 
de « motif » pour y étudier les représentations 
des populations du Maghreb et de l’aire saharo-
sahélienne. Il examine à tour de rôle les noms qui 
désignent le Maghreb, les ethno-toponymes, les 
récits et personnages légendaires, les langues, et 
distingue, dans l’histoire des Berbères écrite par ces 
sources, les « motifs » afro-asiatiques et les « visions » 
arabo-musulmanes. L’article de Mehdi Ghouirgate 
(Université Bordeaux Montaigne) « Al-lisān al-ġarbī 
ou la langue des Almohades » p. 137-149 qui vient 
clore cette partie a été rajouté de manière fort bien-
venue aux contributions initiales à la journée d’études. 
M. Ghouirgate revient sur le hadith et, comme Cyrille 
Aillet, montre comment son exploitation a contribué 
à faire des Berbères un nouveau peuple élu. Mais il 
met quant à lui l’accent sur la langue des Almohades 
qui, en référence au hadith, fut dénommée « langue 
occidentale » et devint la nouvelle langue sacrée. Le 
bilinguisme arabo-berbère qui se mit alors en place 
visait à pérenniser le nouvel État. M. Ghouirgate 
explore ainsi plusieurs qualificatifs berbères retrans-
crits sous forme arabisée qui participèrent à la pro-
pagande almohade. 

Le volume est conclu par une contribution 
de Maribel Fierro (CSIC) « Histoire de l’Islam, des 
Berbères et de l’Occident islamique » dans laquelle 
elle insiste sur les enjeux relatifs à cette question des 
Berbères en reprenant les différentes idées déve-
loppées dans les contributions réunies. Les analyses 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Valérian (éd.) : Les Berbères entre Maghreb et Mashreq (VIIe-XVe siècle), recensé par Élise Voguet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

