
	 BCAI 37	 79

III. Histoire

Bilal Sarr, 
María Ángeles Navarro García (eds.)  
Arabización, islamización y resistencias en  
al-Andalus y el Magreb

Grenade, Editorial Universidad de 
Granada-Patronato de la Alhambra 
y el Generalife, 2019, 312 p. 
ISBN : 9788433865946

Mots-clés :  al-Andalus, Maghreb, arabisation, 
islamisation, groupes minoritaires

Keywords:  al-Andalus, Maghreb, Arabicization, 
Islamisation, minority communities

S’il existe sur les processus d’arabisation et d’isla-
misation en Occident musulman, et les résistances 
qu’ils ont suscitées, une historiographie riche et 
nourrie, l’ouvrage, fondé en bonne partie sur le renou-
vellement apporté par les données archéologiques, 
lui donne un éclairage nouveau. Il résulte d’un cycle 
de conférences organisé en 2018 à l’Université de 
Grenade et les douze contributions y sont réparties 
autour de trois thèmes : la première partie revient 
sur des questions conceptuelles et générales, tandis 
que les deux autres sont des études de cas géogra-
phiques, consacrées respectivement au Maghreb et 
à la Narbonnaise, puis aux territoires méridionaux 
d’al-Andalus : les régions de Grenade et de Cordoue.

D’une contribution à l’autre, l’ouvrage met en 
exergue quatre idées essentielles : la nécessité, tout 
d’abord, de définir clairement les concepts employés. 
Faut-il parler en termes de conquête, de soumis-
sion, d’invasion, pour évoquer les faits militaires 
qui se déroulèrent en péninsule Ibérique à partir 
de 711 ? Pedro Chalmeta (« Conquista y sumisión 
de Hispania », p. 19-35) propose une lecture à partir 
des acteurs sociaux, à savoir ceux qui sont venus, 
ceux qui sont restés et ceux qui sont repartis, en 
mettant l’accent sur les aspects économiques de la 
conquête, et en abandonnant le terme d’invasion, à 
la connotation péjorative, qu’il avait utilisé dans ses 
travaux antérieurs, ainsi Invasión e islamización : la 
sumisión de Hispania y la formación de al-Andalus, 
Madrid, Ed. MAPFRE, 1992. À l’issue de la conquête, 
la péninsule Ibérique fut incorporée à l’empire dirigé 
depuis Damas par la dynastie omeyyade : après avoir 
rappelé les cinq conceptions de la conquête déve-
loppées par l’historiographie – invasion catastro-
phique, glorieuse ouverture à l’islam, négation de la 
conquête, soumission par le biais de capitulations, 
conquête militaire orchestrée depuis Damas –, 
thèmes qu’il a déjà solidement développés. Alejandro 

García Sanjuán (« El origen de al-Andalus : reflexiones 
para un nuevo marco conceptual», p. 51-76) pose 
une autre question conceptuelle, celle de la nature 
de la conquête et de la caractérisation de l’empire 
qu’elle va forger : faut-il parler de conquête arabe, 
islamique ou omeyyade ? 

La deuxième idée qui sous-tend un certain 
nombre de contributions est celle de la diversité 
de chacun des processus à l’œuvre, qu’il s’agisse des 
formes différentes prises par l’islamisation, des 
variantes dans les résistances aux processus d’orien-
talisation de la société, ou encore des espaces margi-
naux de ces phénomènes : l’ouvrage s’intéresse ainsi 
aux périphéries de ces processus, aux communautés 
chrétiennes mal connues, bref à tous ces espaces 
en marge, longtemps délaissés par l’historiographie. 
Ainsi en est-il des communautés rurales de moza-
rabes, dont l’histoire jusqu’ici a principalement été 
écrite à partir des sources textuelles. Depuis l’article 
pionnier de Manuel Gómez-Moreno, paru en 1913, 
tout ou presque est à faire comme le rappelle Luca 
Mattei (« Los mozárabes del mundo rural y sus asen-
tamientos : el caso de Tózar y los montes occidentales 
de Granada », p. 211-239). L’étude du site de Tózar, en 
particulier les analyses menées sur les inhumations, 
a permis de mettre en évidence l’existence d’une 
communauté de mozarabes qui utilisa le cimetière 
jusqu’au début du xiiie siècle, alors même que le peu-
plement était abandonné : les chrétiens ont pu être 
intégrés aux nouveaux sites d’habitat islamiques, tout 
en continuant à utiliser leur cimetière de Tózar. Ce 
sont ces mêmes communautés rurales de mozarabes 
qu’étudie Antonio Reyes Martínez (« Resistencia a la 
islamización en el sureste de al-Andalus : el caso de 
Guadix (Granada) », p. 241-293) : parmi les lieux de 
culte chrétien du diocèse d’Acci, se trouvaient de 
nombreux édifices rupestres, dont la plupart reste à 
étudier ; parfois transformés dès l’époque islamique, 
désacralisés et réutilisés jusqu’à une date récente, leur 
adaptation à des usages domestiques ou pastoraux 
leur a fait perdre leur configuration primitive et a 
rendu leur étude difficile. Or, ces mozarabes de la 
région de Guadix, marginalisés par l’historiographie, 
furent aussi aux marges du christianisme, car réceptifs 
au prêche de Casius, condamné comme hérétique 
par le concile de Cordoue de 839.

Sur les marges aussi, géographiques cette fois, 
des processus d’islamisation et d’arabisation, se 
trouve la Narbonnaise. Philippe Sénac (« Cuando fue-
ron árabes. La présence musulmane en Narbonnaise 
(viiie siècle) », p. 145-166) fait le bilan de nos connais-
sances sur ce territoire périphérique : corpus docu-
mentaire disponible et perception marginale par 
l’historiographie de cet espace situé, précisément, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Sarr, María Ángeles Navarro García (eds.): Arabización, islamización y resistencias en al-Andalus y el Magreb, recensé par Christine Mazzoli-
Guintard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 80

III. Histoire

aux marges d’al-Andalus et de l’empire. La situation 
de la Numidie méridionale, haut-lieu de la résistance 
donatiste sous l’empire romain, puis territoire où 
l’ibaḍisme devient très vite majoritaire, permet à 
Allaoua Amara (« Islamisation et arabisation de 
l’ancienne Numidie méridionale (viie-xive siècle) », 
p. 122-143) d’évoquer une conversion à l’islam par 
le biais de l’ibaḍisation avant que ne s’impose le 
malékisme à la fin du Moyen Âge. La conquête du 
Maghreb se distingue par sa durée et sa complexité, 
mais aussi par l’absence d’une « narrativa de resisten-
cia » (récit de résistance), puisque les textes furent 
produits dans un monde arabe et islamique, comme 
l’explique Helena de Felipe (« Actores y espacios de 
resistencia en el norte de África », p. 105-121). 

La mise en évidence de marqueurs, plus ou 
moins connus, de l’islamisation et de l’arabisation 
constitue le troisième apport de l’ouvrage. Le rôle 
des oulémas dans la diffusion de la langue arabe, le 
lien entre l’augmentation du nombre des oulémas, 
qui peut être suivie à travers les dictionnaires biogra-
phiques, et les processus d’islamisation et d’urbanisa-
tion sont rappelés par Maribel Fierro (« El proceso de 
islamización en el Occidente islámico visto a través de 
los ulemas (ss. ii/viii-iv/x) », p. 79-103) : plus la socié-
té est islamisée et urbanisée, plus elle a besoin d’avoir 
à son service des spécialistes du savoir religieux, en 
particulier dans le domaine du droit. Sébastien 
Gasc et Tawfiq Ibrahim (« Des indices matériels de 
l’arabisation et de l’islamisation en al-Andalus : les 
monnaies et les sceaux », p. 37-50) dressent le bilan 
du rôle de marqueurs de l’arabisation et de l’islami-
sation en al-Andalus que représentent les monnaies 
et les sceaux, en les évoquant de manière conjointe, 
alors qu’ils sont plutôt traités indépendamment, 
et en proposant une mise au point actualisée de 
ces traces matérielles, grâce à de récentes publica-
tions de la très utile revue Manquso. Enfin, Marcos 
García García (« Lecturas arqueozoológicas del 
proceso de islamización en al-Andalus : una mirada 
desde Qurṭuba », p. 297-312) montre tout l’intérêt 
que représente un marqueur de l’islamisation peu 
utilisé jusqu’à présent, à savoir les usages alimentaires, 
pourtant fidèles reflets de l’appartenance culturelle 
et donc de l’islamisation. Dans le cas de Cordoue, il 
est facile d’opposer le faubourg de Shaqunda, occupé 
entre le milieu du viiie siècle et la deuxième décen-
nie du siècle suivant par une population islamisée, 
comme l’indique l’absence de suidés, au faubourg 
de Cercadilla où, à la même époque, les habitants 
consommaient et élevaient des suidés.

Plusieurs contributions, enfin, mettent en 
évidence le rôle que joua la ville dans le processus 
d’islamisation et d’arabisation, ainsi Allaoua Amara 

qui souligne ce lien pour la Numidie. En al-Andalus, 
comme l’indique Maribel Fierro, l’augmentation du 
nombre d’oulémas alla de pair avec l’islamisation 
et l’urbanisation. La formation de la ville fut indis-
sociable de la construction de la mosquée du ven-
dredi dans le sud de la péninsule Ibérique (Antonio 
Malpica Cuello, « Primera ocupación andalusí de la 
Vega de Granada », p. 169-184 »). La ville d’Elvira a 
été fondée pour contrôler le territoire et pour le gou-
verner plus facilement, et elle participe pleinement 
à l’islamisation et à l’arabisation du territoire (Bilal 
Sarr, « Arabización e islamización de una ciudad del 
sureste peninsular : Madīnat Ilbīra (siglos viii-xi) », 
p. 185-210). Mais en même temps que le rôle de 
la ville est rappelé, la diversité de son poids dans le 
territoire est soulignée : chez les Berbères Kutama, 
comme le signale Maribel Fierro, il n’y a pas de gou-
verneur dans les villes fortifiées, mais il s’y trouve des 
hommes qui gouvernent pour leur propre compte 
et qui se bornent à citer le nom de l’émir aghlabide 
dans la prière du vendredi, de telle sorte qu’ils sont 
« désobéissants dans leur obédience » (p. 96). 

On peut reprocher à l’ouvrage, comme c’est le 
cas de bien des volumes collectifs, l’absence d’une 
conclusion qui aurait souligné les apports aux pro-
blématiques évoquées en introduction. On peut 
aussi regretter la faible part de l’iconographie : les 
cartes sont rares (pas de carte de la Vega de Granada, 
ni de la Narbonnaise, entre autres) ou elles ne sont 
pas très lisibles (p. 133, 212). Mais ces remarques 
n’enlèvent rien au grand mérite d’un ouvrage qui 
rappelle l’impérieuse nécessité, pour comprendre 
les sociétés islamiques, de prendre en compte leur 
hétérogénéité, la complexité de leur composition 
sociale, les zones de marges et de périphéries : « para 
percibir cómo estas [sociedades islámicas] nunca han 
sido homogéneas, [es] necesario prestar atención 
a las áreas de diferencia, diversidad y desacuerdo 
que les caracteriza para no caer en esencialismos » 
(Maribel Fierro, p. 95).

Christine Mazzoli-Guintard
Nantes Université, CReAAH,  

UMR 6566, LARA

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Sarr, María Ángeles Navarro García (eds.): Arabización, islamización y resistencias en al-Andalus y el Magreb, recensé par Christine Mazzoli-
Guintard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

