
	 BCAI 37	 75

III. Histoire

Cyrille Aillet  
L’archipel ibadite.  
Une histoire des marges du Maghreb médiéval

Lyon, CIHAM éditions (Collection 
Mondes médiévaux, 5), 2021, 592 p., 
ISBN :  9782956842644

Mots-clés :  Maghreb, ibadisme, Berbères, Rustumides, 
Sahara

Keywords:  Maghreb, Ibadism, Berbers, Rustumids, 
Sahara

Voici enfin une monographie consacrée aux 
ibadites du Maghreb, depuis leur origine jusqu’au 
xve siècle, présentée en 2018 pour l’habilitation à 
diriger des recherches de Cyrille Aillet. Elle comprend 
onze chapitres, une chronologie, une vaste biblio-
graphie et plusieurs index, notamment un très utile 
index des notions. Signalons, c’est assez peu courant, 
que l’index des personnes reprend aussi les noms des 
auteurs contemporains. Le livre retrace l’histoire des 
ibadites maghrébins et a pour objectif de dépasser 
l’étude de cette seule communauté en replaçant son 
évolution dans le cadre plus large des bouleverse-
ments sociaux et politiques qu’a connus l’Afrique du 
Nord. Il s’agit pour l’auteur d’essayer de « désenclaver 
l’ibadisme en reliant les histoires locales à l’histoire 
globale » (p. 484). L’essai étant particulièrement 
dense et riche, nous n’abordons dans cette recension 
que les points qui nous ont, à titre personnel, paru 
particulièrement intéressants, bien d’autres choses 
pouvant être commentées.

Le premier chapitre « Aux sources de la mé-
moire collective » présente rapidement les Siyar, la 
littérature ibadite médiévale la plus utilisée par les 
chercheurs, et accorde plusieurs pages aux sources 
juridiques, bien moins connues : leur grand intérêt 
est ici mis en évidence, l’auteur soulignant que le 
développement du fiqh a pu répondre aux défis de 
la dispersion et de la division des groupes ibadites 
(p. 17-23). Revenant sur le dīwān al-azzāba ou dīwān 
al-ashyākh rédigé par sept savants réunis dans la 
grotte de Majmāj à Djerba, une encyclopédie juri-
dique qui suscite toujours de nombreux question-
nements, C. Aillet établit un juste parallèle avec les 
ahl al-kahf, les gens de la Caverne, et évoque « l’éveil 
de la religion, plongée dans le sommeil de l’oubli » 
(p. 20 et p. 398). Nous voyons un lien supplémentaire 
avec les Sept Dormants dans un curieux détail relatif 
à leur célèbre compagnon canin : un des savants, 
Abū ‘Imrān, plaça un jour l’ouvrage au-dessus de la 

grotte et un chien mangea l’un des volumes, de sorte 
qu’il en resta seulement onze (1). 

Dans « Généalogies de la dissidence », l’excellent 
deuxième chapitre qui se penche sur la question du 
kharijisme, nous avons particulièrement apprécié les 
pages présentant les portraits des quatre premiers 
califes de l’Islam passés au crible des auteurs ibadites. 
Ils sont suivis par ceux des pères fondateurs de l’iba-
disme, comme Jābir ibn Zayd ou Abū Bilāl. 

Le chapitre suivant a pour titre « De la révolte 
à l’imamat : mémoires fondatrices » et débute par 
une longue réflexion sur la question des Berbères 
et des hadiths qui proclament leur supériorité. Il 
détaille ensuite la diffusion des idées ibadites au 
Maghreb depuis l’époque des ḥamalat al-ʻilm, et 
C. Aillet remarque (p. 109) que cette expression n’est 
pas liée spécifiquement à l’ibadisme mais est égale-
ment utilisée dans les sources sunnites anciennes, 
comme chez l’auteur persan du ixe siècle al-Dārimī. 
Évoquant le rôle déterminant du port irakien de Baṣra 
dans cette diffusion, il insiste avec raison sur le rôle 
probable de l’Égypte comme relais entre l’Orient et 
l’Occident (p. 110).

Le quatrième chapitre porte sur le pôle que 
constitue l’imamat rustumide de Tāhart, la période 
de l’imamat (161-296/777-909) étant considérée, 
jusqu’à nos jours par les ibadites, comme « un âge 
d’or de la communauté, un exemple indépassable de 
bonne gouvernance » (p. 135). C’est tout d’abord à 
une passionnante enquête sur la capitale rustumide 
que nous convie l’auteur, qui s’était déjà largement 
attaché à retracer la configuration de Tāhart dans 
une étude antérieure : il fait feu de tout bois pour 
démêler les différents centres géographiques et 
chronologiques dont les traces ont pu être conser-
vées. Pour « identifier Tāhart », il offre plusieurs plans 
inédits de grand intérêt et des vues de Google Earth 
qui permettent au lecteur de se plonger dans cette 
réflexion détaillée. Malheureusement, C. Aillet doit 
conclure que « faute de données et de recherches, on 
ne peut guère cerner la Tāhart médiévale. […] Pour 
faire avancer nos connaissances, il faudrait lancer un 
projet de recherche collectif associant l’étude des 
textes et du matériel déjà collecté à une prospec-
tion archéologique ambitieuse, assortie de fouilles 
sélectives. Une démarche qui serait nécessairement 
diachronique, allant de l’Antiquité à l’ère coloniale. » 
(p. 161-162) Ensuite, sous le titre « Portraits de 
famille », de longues pages sont consacrées à détailler 
les règnes des imams rustumides et à caractériser leur 
action, de ̒ Abd al-Wahhāb qui pourrait être qualifié 

(1)  Al-Wisyānī, Siyar, éd. ‘Umar ibn Luqmān Bū ‘Aṣbāna, Mascate, 
Wizārat al-turāth wa-l-thaqāfa, 2009, I, p. 343.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Cyrille Aillet: L’archipel ibadite. Une histoire des marges du Maghreb médiéval, recensé par Virginie Prevost
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 76

III. Histoire

d’imam jurisconsulte, à Aflaḥ qui serait l’imam savant, 
Abū l-Yaqẓān l’imam théologien ou encore Yaʻqūb 
ibn Aflaḥ l’imam pasteur.

Le cinquième chapitre « Au centre du kaléi-
doscope social » étudie d’abord l’épineuse question 
du lien entre l’État rustumide et les régions qui lui 
sont liées : « Puissance arbitre, l’imamat se déploie 
sous la forme d’un État-réseau qui articule et fédère 
communautés et territoires, tirant sa prospérité et son 
attractivité de son rôle d’intermédiaire entre l’Empire 
et les territoires intérieurs du Maghreb. » (p. 193) Il 
évoque ce que nous savons de cette « territorialité 
insaisissable », revenant sur les descriptions riches 
d’interrogations des géographes du ixe siècle. Nous 
avons regretté qu’il n’y ait pas davantage de cartes 
proposées au lecteur, la carte générale de la réparti-
tion du peuplement ibadite (p. 195) étant, somme 
toute, fort peu détaillée. Ensuite sont passés en revue 
les schismes et dissidences, les populations ibadites 
constituant une « marqueterie religieuse » (p. 229). À 
propos du schisme nukkārite, censé avoir disparu de-
puis longtemps, l’auteur signale qu’aujourd’hui encore, 
« il se murmure que certaines familles djerbiennes 
adhéreraient secrètement à cette secte invisible. » 
(p. 205) Pour en avoir discuté de vive voix en mai 2022 
avec le cheikh djerbien Sassi Ben Yahyaten, bien au 
fait de ces questions, il s’avère qu’il ne s’agirait que 
d’une fausse rumeur. En revanche, certaines familles 
vivant à l’est de l’île ont effectivement conservé jusqu’à 
nos jours la mémoire d’avoir été autrefois nukkārites 
avant d’adopter le malikisme, une conversion qui s’est 
déroulée avec ampleur dès le xviiie siècle. L’auteur étu-
die ensuite les rapports de l’ibadisme avec le ṣufrisme 
« son jumeau adverse » (p. 211), avec le muʻtazilisme 
« un rival familier » (p. 215), puis avec Fusṭāṭ, Kairouan, 
Sijilmāsa et Cordoue, et enfin avec le bilād al-Sūdān.

« Le temps des «tyrans» : ibadisme et califat fati-
mide » retrace la période suivant la prise de Tāhart 
par l’armée chiite, qui constitue un basculement dans 
l’histoire des ibadites. De nombreuses pages sont 
consacrées à la révolte d’Abū Yazīd et ensuite à celle 
de Bāghāya qui voit les ibadites tenter de s’opposer 
aux Fatimides en 358/969.

Le septième chapitre « L’archipel ibadite, de la 
Méditerranée au Sahara », qui a donné pour partie 
son titre à l’ouvrage, décrit successivement toutes les 
régions revendiquant un lien avec l’ibadisme, tout en 
gardant à l’esprit qu’il est artificiel, sur la base de la 
seule appartenance doctrinale, de conférer une unité 
à cette mosaïque d’espaces géographiques dispersés. 
Il commence par « La Dorsale de la foi ». L’auteur 
aborde d’abord le djebel Nafūsa qui reste aujourd’hui 
l’un des bastions de l’ibadisme ; des illustrations 
tirées d’une part de Google Earth et d’autre part 

des photographies qu’avaient prises Anthony Hutt 
en 1971 permettent au lecteur de se faire une idée 
de cette région malheureusement bien peu connue. 
On signalera une petite erreur à propos de l’agglo-
mération de Bughṭūra et de sa mosquée : il s’agit 
de la mosquée Taghlīs et non Taḥlīs comme l’écrit 
l’auteur (p. 275). Ce détail est significatif puisque 
le nom Taghlīs dérive du latin ecclesia (2) et suggère 
qu’une église a pu se trouver jadis à cet endroit. Vient 
ensuite une peinture tout aussi détaillée du djebel 
Demmer, la prolongation tunisienne de cette chaîne 
montagneuse, mais presque dépourvue cette fois de 
photographies. C’est dommage car, bien que cette 
région soit beaucoup plus accessible aux visiteurs et 
soit l’objet actuellement de tentatives de développe-
ment touristique (3), elle reste néanmoins méconnue. 
L’étude de l’archipel se poursuit avec les « Débouchés 
méditerranéens ». Deux pages sont consacrées à la 
région de Tripoli. L’auteur remarque que la tribu iba-
dite des Zuwāgha a donné son nom à la ville côtière 
homonyme (p. 287). Il s’agit de l’actuelle petite ville 
de Zuwāra ou Zouara, encore partiellement ibadite 
et berbérophone, située à une trentaine de kilo-
mètres à l’est de la frontière tunisienne. Les pages 
qui suivent décrivent l’île de Djerba, notamment à 
partir de la description qu’en fit al-Tijānī : C. Aillet 
identifie ainsi deux agglomérations importantes 
au xive siècle (p. 291), Ajim et Jarba al-Qadīma 
qui correspondrait à l’emplacement de l’actuelle 
Houmt Souk. Cette dernière possédait une qaṣba 
et une grande mosquée « que l’on devine rattachée 
au sunnisme, car elle n’était pas fréquentée par les 
habitants quand al-Tijānī en fit la visite ». Le récit 
d’al-Tijānī nous paraît cependant difficile à utiliser 
pour décrire les agglomérations de l’île, notamment 
car les chercheurs ne se sont jamais mis d’accord avec 
certitude sur ce que recouvrait le toponyme Jarba 
al-Qadīma, comme le reconnaît d’ailleurs C. Aillet. 
Selon l’auteur, Ajim « abritait une Grande mosquée 
qu’al-Tijānī put visiter, ce qui suggère qu’elle était 
fréquentée par les sunnites ». Selon nous il n’est 
question dans le texte que d’un simple petit lieu de 
culte (masjid hunāka mubārik) célèbre parce que le 
Mahdī Ibn Tūmart y était passé lors de son voyage 
vers l’Orient (4). L’auteur regrette l’absence d’une 

(2)  Voir par exemple Tadeusz Lewicki, « Une langue romane 
oubliée de l’Afrique du Nord. Observations d’un arabisant », 
Rocznik Orientalistyczny, XVII, 1953, p. 428.
(3)  Voir destinationdahar.com
(4)  Al-Tijānī, Riḥla, éd. Ḥasan Ḥusnī ‘Abd al-Wahhāb. Tunis, 
Imprimerie officielle, 1958, p. 121 et C. Aillet p. 297-298. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Cyrille Aillet: L’archipel ibadite. Une histoire des marges du Maghreb médiéval, recensé par Virginie Prevost
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 77

III. Histoire

étude historique du peuplement de l’île (p. 292) ; il 
aurait trouvé quantité de renseignements utiles dans 
la thèse de Moncef Barbou (5). 

L’exploration de l’archipel débouche ensuite 
sur les « Constellations oasiennes », débutant par la 
description du Djérid et du Nafzāwa. Ici, nous n’avons 
pas compris pourquoi le toponyme Nafzāwa était 
utilisé systématiquement sans article, alors qu’il s’agit 
d’une région à l’instar du Sūf, du Rīgh ou du Djérid. 
La description se poursuit avec le Sūf. Curieusement, 
à cause sans doute de la quasi-homonymie, C. Aillet 
a considéré (p. 307) que Yāqūt décrivait le Sūf ma-
ghrébin dans la notice accordée à Sūfa (6). Or, il nous 
semble, pour avoir étudié ce texte avec Jean-Charles 
Ducène dans le cadre d’un ouvrage à paraître, que 
Yāqūt a livré ici une notice purement lexicographique, 
qui ne visait pas directement la région d’Afrique du 
Nord. Tout dans la notice fait allusion à l’Orient et 
Yāqūt dit d’ailleurs explicitement qu’il évoque un lieu 
situé à Marrūt, ce que C. Aillet a compris comme 
« pourvu de ressources en eau », en négligeant le 
redoublement de la consonne et en lisant le terme 
al-murūt. C’est ensuite le Rīgh qui est détaillé, puis 
la région d’Ouargla, pour laquelle l’ouvrage offre la 
reproduction d’une splendide carte géologique datée 
de 1890. Le parcours de l’archipel se conclut avec 
le Mzab. Dans la conclusion finale du livre, l’auteur 
utilise la belle image du mobile de Calder (p. 483) : 
« un archipel formé d’îlots séparés mais connectés, 
autonomes sans être complétement retranchés de 
leur environnement nourricier. À la manière d’un 
mobile de Calder, la cohésion de l’ensemble, héritage 
d’une doctrine et d’une histoire étatique partagées, 
laisse place à des situations d’équilibre propres à 
chaque élément. »

Le huitième chapitre « Une histoire en creux : 
l’État et ses marges » étudie les événements 
historiques qui suivent le départ des Fatimides 
pour l’Égypte, reprenant, notamment, la ques-
tion complexe des attaques zirides contre Djerba 
(p. 334-335). Il y a une erreur de datation concer-
nant le savant Abū Zakariyyā’ Faṣīl ibn Abī Miswar 
qui ne peut en aucun cas être décédé en 508/1114 
(p. 335) d’autant que les événements relatés se 
situent bien dans les années 1040. De belles pages 
sont consacrées, sous le sous-titre « Le Grand jeu 

(5)  Al-Munṣif Barbū, Tanẓīm al-majāl wa-l-tawṭīn wa-l-ta‘mīr 
bi-jazīrat Jarba fī l-‘ahd al-wasīṭ, Tunis, Faculté des sciences 
humaines et sociales, Thèse de doctorat en sciences du patri-
moine, 2018. Cette thèse sera publiée en 2023 par les éditions 
Ibadica.
(6)  Yāqūt al-Ḥamawī, Mu‘jam al-buldān, éd. Farīd ‘Abd al-‘Azīz 
al-Jundī, Beyrouth, Dār al-kutub al-‘ilmiyya, 1990, III, p. 321-322.

saharien (543-633/1148-1237) », aux pénibles épi-
sodes qu’ont connus les groupes ibadites à l’époque 
du cruel Qarāqūsh et des Banū Ghāniya. Pour ter-
miner ce chapitre, « Un islam marginalisé » évoque 
l’affaiblissement progressif de ces communautés du 
xiiie au xve siècle et notamment les tentatives que 
le sultan hafside Abū Fāris entreprend pour essayer 
de convertir les Nafūsa et les Djerbiens au malikisme. 
Au sujet de l’île, C. Aillet propose un intéressant 
extrait d’al-Burzulī que nous ignorions, dans lequel 
les ibadites sont qualifiés d’ahl al-ahwā’, c’est-à-dire 
d’égarés, auxquels on peut vendre de la nourriture 
mais dont on ne peut accepter ni les témoignages 
ni les décisions juridiques (p. 363). 

Le chapitre suivant est consacré au gouverne-
ment des clercs, les fameux ʻazzāba ou « retirés » 
(p. 369), qui « apparaissent comme une cohorte 
d’athlètes de Dieu dans la littérature qui leur est 
consacrée » (p. 367). C’est dans ce chapitre qu’inter-
vient la thèse qui nous a paru la plus novatrice de 
cet ouvrage, une comparaison convaincante entre 
l’ibadisme et le soufisme. Elle se fonde en partie sur les 
écrits d’Abū ʻAmmār ̒ Abd al-Kāfī, un auteur ibadite 
de la seconde moitié du xiie siècle, qui écrit de façon 
explicite : « L’origine de la ʻazzāba est qu’elle dérive 
de l’éloignement, de l’isolement, de la séparation, du 
soufisme et des veilles au sommet des montagnes. » 
(p. 371). C. Aillet distingue deux différences impor-
tantes entre la ḥalqa, qui correspond à l’organisation 
des ʻazzāba, et le modèle des confréries soufies : ce 
sont d’une part l’importance, chez les ibadites, de 
la barā’a, l’excommunication du coupable de faute 
grave, et d’autre part, le fait que la ḥalqa tient lieu 
de gouvernement en l’absence d’un pouvoir légitime, 
tandis que les confréries soufies cohabitent le plus 
souvent avec le pouvoir en place (p. 376). Toutefois, 
il existe une parenté indéniable entre la ʻazzāba et 
le soufisme tant du point de vue du lexique que des 
principes éthiques et de l’organisation, et c’est dans 
cette direction qu’il faut chercher pour expliquer la 
genèse de l’institution de la ḥalqa (p. 384). Quelques 
pages plus loin, l’auteur revendique l’emploi du terme 
« sainteté » que les ibadites refusent en se fondant 
sur le fait que l’islam récuserait toute vénération en 
dehors de celle de Dieu, et montre bien que les pro-
diges des saints, abondants d’ailleurs dans le soufisme, 
ont la part belle dans les écrits ibadites. Il considère 
(p. 401) que l’ibadisme a développé un régime de 
sainteté pour concurrencer l’essor du soufisme, en 
particulier dans les campagnes, et invite à pousser 
plus loin la réflexion sur le lien qui unit ces deux 
courants de l’islam.

L’auteur présente les règles de la ḥalqa définies 
chez Abū ʻAmmār ʻAbd al-Kāfī. Il détaille ensuite 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Cyrille Aillet: L’archipel ibadite. Une histoire des marges du Maghreb médiéval, recensé par Virginie Prevost
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 78

III. Histoire

les règles de conduite que doivent suivre les ̒ azzāba 
telles qu’elles apparaissent dans la première moitié du 
xiiie siècle chez al-Darjīnī, une lecture passionnante 
mais qui suscite l’effroi chez le lecteur, notamment à 
propos des conditions dans lesquelles se déroulent les 
deux seuls repas de la journée : un cauchemar pour 
les gourmands ou ceux qui ont simplement bon 
appétit… Notons que, contrairement à ce qui est écrit 
(p. 368, note 3), Farḥāt al-Jaʻbīrī, grande autorité reli-
gieuse ibadite de Tunisie, n’est pas membre de l’ordre 
des ̒ azzāba ; lui-même situe la date de la disparition 
du conseil des ‘azzāba à Djerba à la fin du xviiie siècle 
mais une discussion existe à ce sujet (7).

Le chapitre 10 « Les routes du Soudan, ima-
ginaire et pratiques marchandes » dresse un beau 
tableau du commerce transsaharien pratiqué par les 
ibadites et détaille les trois grands itinéraires commer-
ciaux, vers Ghāna par Sijilmāsa à l’ouest, vers Gao par 
Ouargla au centre et enfin, à l’est, vers le lac Tchad 
par le djebel Nafūsa, le Fezzan et les oasis du Kawār.

Le dernier chapitre « Wārjlān, métropole saha-
rienne » est consacré au rôle primordial qu’a joué 
Ouargla, devenue la métropole ibadite après la chute 
des Rustumides. Une bonne partie de ce chapitre 
est consacrée au site archéologique de Sedrata et 
dotée d’une très intéressante iconographie. C. Aillet 
reprend ici en grande partie les conclusions qu’il avait 
déjà publiées les années précédentes sur ce sujet, soit 
seul, soit en collaboration avec Sophie Gilotte et 
Patrice Cressier, dans plusieurs articles et une belle 
monographie (8).

(7)  Farḥāt al-Jaʻbīrī, Niẓām al-‘azzāba ‘inda al-ibāḍiyya al-wah-
biyya fī Jarba, Tunis, Institut national d’archéologie et d’art, 1975, 
p. 233 et voir p. 228-229 une discussion sur sa disparition.
(8)  Cyrille Aillet, Patrice Cressier et Sophie Gilotte (éd.), Sedrata. 
Histoire et archéologie d’un carrefour du Sahara médiéval à la 
lumière des archives inédites de Marguerite Van Berchem, Madrid, 
Casa de Velázquez (Collection de la Casa de Velázquez, 161), 2017.

Outre la grande richesse de la documentation 
et la stimulation que procurent certains points de 
vue novateurs, nous avons particulièrement apprécié, 
dans cet ouvrage, le grand soin apporté à l’expression 
par l’auteur et son sens de la formule. En ce sens, il 
est dommage que la table des matières soit réduite 
aux seuls titres des chapitres : il aurait été agréable 
de retrouver rapidement les sous-titres révélateurs 
et en même temps pratique de pouvoir appréhender 
facilement l’arborescence du livre, notamment pour 
le chapitre 7. Cela étant dit, l’index extrêmement 
bien fourni facilite l’utilisation de cet ouvrage qui 
s’imposera certainement comme un classique pour 
tous ceux qui s’intéressent, entre autres sujets, à 
l’ibadisme et au Maghreb médiéval.

Virginie Prevost 
Université libre de Bruxelles

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Cyrille Aillet: L’archipel ibadite. Une histoire des marges du Maghreb médiéval, recensé par Virginie Prevost
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

