| Il. HisTOIRE |

Bilal ORFALI
The Anthologist’s Art: Abii Mansdr al-Tha'alibi
and His Yatimat al-dahr

Leyde, Brill (Brill Studies in Middle Eastern
Literatures, 37), 2016, 250 p., 34 illus., 1 table,
ISBN: 9789004316294

Mots-clés: littérature arabe, civilisation islamique,
empire islamique, dynasties indépendantes, cours
provinciales, transmissions des savoirs, littérature
provinciales, Syrie, Maghreb, Irak, Iran

Keywords: Arabic literature, Islamic civilization,
Islamic empire, independent dynasties, provincial
courts, transmission of knowledge, provincial culture
and literature, Syria, Maghreb, Iraq, Iran

Louvrage de Bilal Orfali, professeur en études
arabes a l'université américaine de Beyrouth, a
pour objet I'analyse des deux ouvrages de Tha‘alibi
(350-429/961-1039): Yatimat al-dahr fi mahasin ahl
al-‘asr et Tatimmat al-yatima et 'étude de la produc-
tion littéraire, savante, a 'échelle régionale, dans les
provinces de I'empire islamique au 1v¢/x¢ siecle. Cette
production savante, qui échappe a la centralité impé-
riale-califale, se développa sur ses marges a partir de
I'éclatement de 'empire islamique a partir de la fin du
me/i1xe siecle, a la faveur des particularismes régionaux
et d'une plus grande autonomie de ceux-ci vis-a-vis
du centre de I'empire abbasside, Bagdad. Plusieurs
princes autonomes reprirent le modéle du pouvoir
impérial central de Bagdad, reproduisant ainsi des
cours provinciales (bilatat), en attirant des poetes,
des hommes de lettres et des sages qui formaient
I'élite politique princiére locale. lls y affinérent leur
art de gouverner et orientérent leurs choix politiques
et stratégiques. La recherche d'une légitimité poli-
tique et dynastique indépendante de Bagdad passe
absolument, pour ces pouvoirs, par la fondation
d’institutions de transmission culturelle et de pro-
pagande politique. Cette quéte d’'une souveraineté
politique indépendante explique en grande partie
le développement de la littérature, de la poésie et
d’autres types de savoirs dans les différentes régions
de I'empire islamique au quatriéme siecle de 'Hégire
et dans les siecles suivants.

Les pouvoirs provinciaux se glorifiaient de leurs
particularismes en réponse aux discussions concer-
nant les mérites respectifs des Arabes et des non
Arabes. Mais cela fut également la conséquence des
tensions sociales acharnées. Ce fut le cas notamment
entre Arabes et Iraniens pour ce qui est de I'Orient
islamique, alors qu'en Espagne il s’agissait des Arabes

de naissance et des Andalous. La culture arabe, en
fonction des lieux et des espaces, se conjuguait aux
cultures locales auxquelles les pouvoirs provinciaux
permettaient d’afficher leur autonomie dans la dislo-
cation définitive de I'empire("). Derriére les tendances
dynastiques autonomes « existaient les idéologies qui
faisaient leur force réelle et donnaient a chacune sa
personnalité » ),

La production savante selon les régions (aqalim)
fut une étape spécifique de I'histoire des pays du
monde islamique mettant en valeur a la fois la région
et son apport a la civilisation islamique. Louvrage
de Bilal Orfali sur la Yatimat al-dahr de Tha‘alibi
expose ce mécanisme d’'indépendance intellectuelle
et culturelle des provinces, indissociable de leur
indépendance politique. La promotion des savoirs fut
avancée comme indissociable de la stabilité politique
et I'épanouissement économique des provinces auto-
nomes, sous forme de mécénat politique. Ce travail
met également l'accent sur l'art de la transmission
des savoirs et la production savante a I'échelle des
régions de I'ancien territoire de I'empire islamique
avant son éclatement.

Louvrage comprend cinq grands chapitres:
le premier porte sur «Lart de I'anthologie dans la
littérature arabe pré-moderne », le deuxieme sur le
theme « Vie et héritage de Tha‘alibi », le troisieme
s'intitule « Un anthologue au travail: 'organisation
et la structure de Yatimat et Tatimma », le quatriéme
a pour objet « Les sources de Tha‘alibi dans Yatimat
al-dahr et Tatimmat al-yatima » et le cinquieme et
dernier « Matériel [utilisé] dans I'entrée des chapitres
(Material within the Entry) ». En plus du travail minu-
tieux et détaillé sur 'ceuvre de Tha‘alibi, sa vie et son
parcours dérudit, l'ouvrage de B. Orfali contient des
copies de certaines pages des manuscrits de Tha‘alibi
(par exemple, pages 42, 45 et 163). Lauteur insére
également a la fin de son livre le plan intégral en
arabe des deux ouvrages étudiés.

La Yatimat al-dahr est considéré parmi les plus
anciens ouvrages qui traitent de la littérature et de la
poésie arabe des régions ou des zones géographiques
(agalim). Son intérét est qu'il ne rend pas seulement
compte de la littérature contemporaine, soit du
Ive siecle de I'Hégire; il contient aussi des noms de
poetes et dauteurs que l'on ne retrouve pas dans
d’autres traités. Ces caractéristiques font des deux
ouvrages de Tha‘alibi des sources fondamentales
pour l'étude de la littérature arabe au 1v¢/x¢ siecle.

(1) D.et).Sourdel, La civilisation de I'lslam classique, Paris,
Arthaud, 1983, p. 82.
(2) Ibid.

BCAI 37 70

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: AbG Mansdr al-Tha‘alibt and His Yatimat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Louvrage de Tha‘alibi présente une étude
géographique systématique de tous les grands
poetes arabes contemporains présents dans quatre
régions (agsam), douest en est: la Syrie et 'Occident
(Mossoul, Egypte et Maghreb); I'lrak; l'ouest de I'lran
(al-Jabal, Fars, Jurjan et Tabaristan); et I'est de I'lran
(Khurasan et Transoxiane), avec une attention par-
ticuliere accordée a Nishapur. Tha‘alibi justifie son
choix de regrouper la Syrie, I'Egypte et le Maghreb
dans une méme section par le fait qu'il a recueilli
du matériel de seconde main ou des notes éparses
aupres des transmetteurs (min athna’ al-ta’ligat), et
non directement aupres des auteurs. Chaque région
est subdivisée en dix chapitres (abwab) qui ont
pour objet des personnalités littéraires, des cours et
des dynasties, des villes ou des régions plus petites.
Tha‘alibt ajoute parfois des commentaires critiques,
une discussion sur les sarigat (emprunts littéraires)
et/ou les mu‘aradat (émulations littéraires), des infor-
mations sur les contextes historiques des poemes et
des informations biographiques sur les personnages
littéraires. Bien que le dernier chapitre de la Tatimma
soit consacré a des poeétes de différentes régions
échappant ainsi au plan suivi par l'auteur, la méme
méthode que celle de la Yatimat al-dahr est adoptée
pour cet ouvrage.

La méthode d'organisation géographique des
themes adoptée pour la Yatimat al-dahr a connu
une diffusion remarquable, voire un grand succes
au Ivésiecle de I'Hégire et elle influenga d’autres
ouvrages. Ce choix d’'une organisation thématique
régionale permettait d’ajouter des entrées, ce qui
rendait possible I'étude de la littérature selon les
villes, les régions et les cours (bilatat). Parmi les
ouvrages qui ont adopté la méthode de Tha‘alibi, on
peut citer: Dumyat al-qasr de Bakharzi (467/1075),
Wishdah dumyat al-qasr wa ligah rawdat al-‘asr
d’Abu al-Hasan al-Bayhaqi (565/1169), Kharidat
al-qasr wa jaridat al-‘asr de ‘Imad al-Din al-Katib
al-Isfahant (597/1201), Rayhdnat al-udaba’ de Shihab
al-Din Ahmad b. Muhammad al-Khafaji (1069/1659),
Nafhat al-rayhdana wa rashhat tila’ al-hana de
Muhabbi (1111/1699), et Sulafat al-asr fi mahdsin
al-shu‘ara’ bi kulli misr d’Ibn Ma‘sim al-Madani
(1104/1692). Tha‘alibi acheva sa Yatimat al-dahr
en l'année 384/994 et l'offrit a un vizir dont on ne
connait pas le nom.

Cette méthode permet au chercheur de retracer
l'origine et le développement de nouveaux genres et
thémes dans différentes villes, régions et cours. Elle est
également d’'une grande importance pour I'étude de
la littérature de cour de I'époque, puisque Tha‘alibi
rassemble les poetes associés a une certaine cour
avec la littérature composée dans cette méme cour.

B. Orfali attire notre attention sur le fait que I'héritage
du m¢/1x¢ siecle, qui est une période de fixation par
écrit de I'histoire de I'lslam et de sa civilisation (‘asr
al-tadwin), a représenté un avantage et un acquis
permettant le développement de la culture hors de
la métropole, Bagdad. Shawkat Toorawa, pour sa
part, pense que 'abondance des ouvrages littéraires
a Bagdad au troisieme siecle permettait aux gens
intéressés de se cultiver eux-mémes a travers une for-
mation autodidacte dans le domaine de la littérature.
Selon ce chercheur, cité par B. Orfali, cela favorisa la
transmission écrite du savoir au détriment de l'oral
(shifahi) et l'aural (sama') et valorisa, également,
Iimportance des livres et de la matiére écrite®),

Les anthologies littéraires représentent un art
connu et populaire dans I'histoire de la littérature
arabe. Ce genre n‘avaient pas de nom commun les
définissant par rapport aux autres genres littéraires
et les érudits arabes pré-modernes n‘avaient pas de
terme spécifique pour les désigner; ils les décrivaient
plutdt par une variété de termes, tels que majmir’,
ikhtiyar, diwan, hamasa, et d’autres termes sem-
blables. En revanche, presque toutes les définitions
proposées s'accordent sur le fait que l'éducation
morale et sociale, la formation intellectuelle et le
divertissement sont les caractéristiques de I'adab.
Cela a incité Hilary Kilpatrick a concevoir I'adab
comme une approche de l'écriture plutét que comme
un genre ), Cest est un type particulier d'éducation,
un programme moral et intellectuel qui reflete les
intéréts des communautés d'écrits arabes urbains
alphabétisés. D’autres auteurs comme Wolfhart
Heinrichs ), Jaakko Himeen-Antilia® et Joseph
Sadan(”) partagent cette idée. Pour la recherche
moderne, l'originalité d’'une anthologie particuliere
consiste précisément dans le choix et la disposition
des textes reproduits®, qui révélent ensemble les

(3) Shawkat Toorawa, “lbn Abi Tahir Tayfar and Arabic Writerley
Cultur”: A Ninth-Century Bookman in Baghdad, London-New York,
Routledge Curzon, 2005, p. 75-98.

(4) Hilary Kilpatrick, «adab », in Encyclopedia of Arabic Literature.
Ed. Julie Scott Meisami and Paul Starkey. New York, Routledge,
1998, 1-56.

(5) Heinrichs Wolfhart, “Review of Cambridge History of Arabic
Literature: Abbassid Belles-Lettres”, al-‘Arabiyya 26, 1993, p. 130.

(6) Jaakko Hameen-Antilia, “Adab, Arabic Early Developments”,
EP.

(7) Joseph Sadan, “Hartn al-Rashid and the Brewer: Prelimary
Remarks on the Adab of the Elite versus Hikdyat’, in Studies in
Cananical and Popular Arabic Literature, Shimon Ballas and
Reuven Snir (eds.), Toronto, York Press, 1998, p. 2-3.

(8) Abdallah Cheikh-Moussa, « L'historien et la littérature arabe

médiévale », Arabica, 43, p. 152-188; Heidi Toelle et Katia Zakaria,
«Pour une relecture des textes littéraires arabes: Eléments de
réflexion », Arabica, 46, 1999, p. 523-540.

BCAI 37

BCAIl en ligne

71

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: AbG Mansdr al-Tha‘alibt and His Yatimat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

intéréts et les objectifs du compilateur. Ainsi, le
contexte dans lequel une déclaration ou un récit est
placé renforce sa signification ou modifie sa fonction.
Le matériel inclus dans une anthologie, méme s'il
nest pas l'ceuvre originale du compilateur, justifie
une vision qui lui est strictement propre.

Aba Mansar ‘Abd al-Malik b. Muhammad
b. Isma‘il al- Tha‘alibi était un adib, poete, critique,
lexicographe, historien de la littérature, un érudit
prolifique et une figure dominante de la littérature
arabe de la seconde moitié du 1v¢/x¢ siécle et de la
premiére moitié du v¢/x¢ siecle. Sa nisba fait référence
a un fourreur ou un tailleur qui travaille la fourrure de
renard, ce qui aincité Ibn Khallikan (m. 681/1282) et
d’autres biographes classiques et modernes ultérieurs
a considérer qu'il s'agissait de la premiére occupation
de Tha‘alibl. Cependant, aucune preuve dans les
sources anciennes ou dans les ceuvres de ce dernier
ne soutient cette affirmation. Les sources s'accordent
sur le fait que Tha‘alibi est né en 350/961 a Nishapur
et est mort en I'année 429/1039. B. Orfali mentionne
que la date de la mort de Tha‘alibi est certaine car elle
est donnée par Bakharzi, qui a vécu une génération
plus tard et dont le pére était le voisin de Tha‘alibi. La
vie de cet érudit fut politiquement instable a cause
des conflits continuels entre les souverains bouyides,
samanides, ghaznévides et seljoukides dont les Etats
indépendants attiraient les poétes et les prosateurs
itinérants. Tha‘alibi a ainsi beaucoup voyagé dans
la partie orientale du monde islamique, visitant
des centres d’'apprentissage et rencontrant d’autres
personnalités de son époque. Il a vécu a Nishapur
et a ensuite voyagé librement a travers les terres
samanides. Il dédia des poémes et des livres a son
partisan, le célébre poéte de Nishapur Aba al-Fadl
‘Ubayd Allah b. Ahmad al-Mikali (m. 436/1044-5), et
a certains princes comme, par exemple, I'¢mir Qabds
b. Wushmagir, prince de la dynastie persane des
Ziyarides de Gorgan, (m. 403/1012), I'émir Sebuktegin,
fondateur de la dynastie des Ghaznévides au
Khurasan, (m. 412/1021), et d’autres princes et vizirs.
Il a également dédié des livres au sultan Mas‘id de
Ghazna (m. 432/1040) dont il a fait I'éloge ainsi que
celle de plusieurs personnes qui lui étaient associées.
Pour son ouvrage Yatimat al-dahr, Tha‘alibi a large-
ment puisé dans les sources écrites a sa disposition
comme en témoignent les nombreux auteurs qu'il
cite sans chaine de transmission (isnad). B. Orfali
présente une liste actualisée des ceuvres de Tha‘alibi
fondée sur des listes avancées par des anciens auteurs
et sur les nouvelles éditions et manuscrits disponibles,
il en compte quatre-vingt-huit ouvrages.

En plus de s’intéresser aux figures littéraires
marquantes, Tha‘alibi organise les entrées de ses

deux anthologies en fonction du patronage. Dans
la premiére région, il consacre le deuxiéme chapitre
a la cour de Sayf al-Dawla al-Hamdani (m. 356/967)
et inclut tous les autres émirs hamdanides et leurs
fonctionnaires dans le quatrieme chapitre. Les souve-
rains bouyides (muliik) font l'objet d’'une anthologie
dans le premier chapitre de la deuxieme région, le
vizir al-Muhallabi (m. 352/963) et sa cour dans le
deuxiéeme chapitre, et le quatrieme chapitre ras-
semble trois secrétaires (kuttdb) des vizirs bouyides.
Le neuviéme chapitre rassemble des poémes de divers
auteurs a la gloire du vizir bouyide Sabar b. Ardashir
(m .416/1025-6). La troisieme région se concentre sur
des mécenes individuels, a savoir al-Sahib b. ‘Abbad
(m. 385/995), Abu al-Fadl Ibn al-‘Amid (m. 360/970),
Abu al-Fath Ibn al-‘Amid (m. 366/976) et Qabis
b. Wushmagir (m. 403/1012-13). La quatrieme région
s'intéresse a la cour samanide de Bukhara. Dans les
entrées consacrées aux mécenes, il examine la pro-
duction littéraire en méme temps que la vie de cour
et le mécénat.

Les érudits musulmans pré-modernes ont beau-
coup voyagé pour tenter de gagner leur vie tout en
recherchant des informations pour leurs ouvrages.
IIs profitaient des bibliotheques des cours qu'ils visi-
taient mais s'appuyaient aussi sur des sources orales
et aurales (transmises par l'écoute). Concernant
les sources écrites, Tha‘alibi a pu visiter plusieurs
bibliothéques; il mentionne dans la Yatima qu'il
a profité de la bibliotheque du prince Abu al-Fadl
‘Ubayd Allah al-Mikali de Nishapur (436/1044-5)
et de la bibliotheque d’Abt Nasr b. al-Marzaban,
éminent poéte de Nishapur, (420/1029) comme
étant un fond important. Il mentionne certaines
de ses sources écrites avec leurs titres, comme, par
exemple, les recueils de poésie ou d’autres types
d’'ouvrages comme celui d’al-Wasata de ‘Ali b. ‘Abd
al-Azizal-Jurjani (392/1002), al-Ruznamaja d’al-Sahib
b. ‘Abbad (385/995) et al-Faraj ba'd al-Shidda d’al-
Tanakhi (348/994). D’une fagon générale on peut
classer les sources écrites de Tha‘alibi dans la Yatima
et la Tatimma ainsi: des recueils (dawawin), des livres
(kutub), d’autres sources écrites (lettres, parchemin,
et papiers).

En ce qui concerne les livres, Tha‘alibi utilise
des sources écrites en citant les auteurs, tel est le
cas pour al-Taji d’al-Sabi (384/994), al-Fasr d’Ibn Jinni
(392/1002), al-Wasata de Jurjani (392/1002) et
d’autres sources. Tha‘alibi ne nous informe pas sur
l'origine de ses ouvrages, celui qui les lui a donnés
et la maniere par laquelle ils étaient transmis. Il se
fonde, essentiellement, sur des sources écrites dans
la premiére partie réservée a la Syrie, a I'Egypte et au
Maghreb. Cette méthode perd de son importance

BCAI 37

BCAIl en ligne

72

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: AbG Mansdr al-Tha‘alibt and His Yatimat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

en se tournant vers I'Orient islamique; elle atteint
son niveau le plus bas dans la quatrieme partie de
son ouvrage quand il s'agit du Khurasan et de la
Transoxiane, la ou Tha‘alibi, dans cette partie, se
fonde plus sur des contacts humains. En effet, les
sources citées par Tha‘alibi lui étaient, dans leur
totalité, contemporaines.

Les sources orales (shifahiyya) et aurales
(sama'iyya) étaient également utilisées dans la
littérature de Tha‘alibi. Il commence ses récits en
s'appuyant sur des chaines de transmetteurs comme
c'est le cas pour la plupart des auteurs arabes et
musulmans. Ces derniers eurent recours a cette tra-
dition de transmission afin de prouver l'authenticité
et la crédibilité des informations relatées, qu'il s"agisse
des chroniques ou des hadiths. Par ailleurs, Tha‘alibi
mentionne quelques traditions familiales du savoir
dans certaines zones étudiées. Il n'est pas rare qu'il
fournisse des informations sur la famille d’'un littéra-
teur, surtout si celui-ci jouait un réle dans les spheres
littéraires ou politiques. Par exemple, il mentionne
qu’lbn Mugla descendait d’'une famille de vizirs,
Abu al-Husayn ‘Ali b. Haran al-Munajjim d’une fa-
mille d'élégants raffinés (zurafa’), et que Ibn al-‘Amid
et Abt Bakr Muhammad b. ‘Alib. Ahmad al-‘Abdani
ont tous deux hérité de I'art du scribe et de I'adab de
leurs péres. Aba Muhammad ‘Abd Allah al-Wathiqi
descendait du calife al-Wathiq bi-Allah (m. 232/847),
et lejuge Aba al-Fadl Ahmad Muhammad al-Rashidi
était I'un des fils de Harun al-Rashid (r. 170/789-
193/809). Ainsi, le patrimonialisme savant marque
I'histoire de la littérature tout comme le domaine de
la gouvernance. L'hérédité ne fut pas, en effet, étran-
gere au domaine culturel: le cadre familial assure la
transmission des savoirs et des techniques. La famille
demeurait ainsi un milieu de formation et de passion
permettant l'appropriation d’un capital savant et
culturel. Il s'agissait d'un mécanisme parmi d'autres
qui garantissait la transmission des savoirs. A I'image
des familles du pouvoir qui accaparaient pouvoir et
gouvernance, des familles savantes marquaient éga-
lement I'histoire des sciences dans I'lslam médiéval;
une patrimonialisation du savoir s'impose a la vie
intellectuelle. Ainsi, le modéle politique déteint sur
les autres domaines, tels que le domaine du savoir
et des sciences.

Conscient de sa méthodologie dans les Yatima
et Tatimma, Thaalibi a une attention particuliére a
l'organisation des parties sur le savoir et les sciences.
Pour chaque région géographique, il définit les
chapitres selon trois criteres: les figures littéraires
individuelles, les mécenes et les familles dynastiques,
et les villes des régions géographiques plus petites.
Le matériel de chaque chapitre est classé par ordre

biographique, selon le choix voulu par l'auteur des
cours, poetes ou de célébres personnalités, et suit
une relation de « proximité », par laquelle les entrées
sur des personnalités apparentées sont placées les
unes a coté des autres. Ainsi, les Yatima et Tatimma
présentent un panorama de la littérature arabe a
I'époque de Tha‘alibi, et leur contenu constitue un
échantillon approprié pour étudier les tendances et
les mouvements de la poésie et de la prose arabes
dans la seconde moitié du 1v¢/xi€ siecle et au début
du vine/xve siecle.

L'art anthologique, une quéte détaillée sur les
acteurs de la vie intellectuelle-savante, poetes et
hommes de lettres, dans les différentes provinces
de I'empire islamique, que ce soit au service d’'un
pouvoir local ou une initiative personnelle afin de
retracer I'histoire intellectuelle locale des régions,
reste une étape décisive dans I'histoire de la litté-
rature arabe. Cela nécessitait un changement au
niveau des méthodes de transmission du savoir ainsi
que dans la matiéere recueillie. Une étape dont il ne
suffit pas de relater les spécificités latérales liées a la
simple répartition géographique des poetes, la nature
du matériel récupéré d’'une maniere orale directe
(sama‘T) aupres des narrateurs ou d’une fagon indi-
recte en se fondant sur des chaines de transmission
orales (shifahr). l'abondance du papier au troisieme
et au quatrieme siécle de I'Hégire dans le monde
islamique aurait encouragé la transmission écrite et
orale directe (sama‘T) au détriment du récit (riwaya)
qui dominait les traditions écrites aux deux premiers
siecle de I'Hégire, septieme et huitieme de l'ere chré-
tienne. La matiére utilisée dans les deux ouvrages de
Tha‘alibi provient de différents genres littéraires, ceci
est liée a la nature des themes abordées dans ses deux
livres: ces ouvrages s'intéressaient exclusivement a la
littérature et a la poésie contemporaines a 'époque
étudiée.

Pour Tha‘alibi, les nouvelles thématiques
abordées ont imposé une nouvelle méthode de
classement et de choix des informations. De surcroit,
la multiplication des cours aurait représenté un
moyen d’attraction des poétes et des hommes de
lettres qui voyageaient dans différentes directions
et aires géographiques pour gagner la sympathie
des gouverneurs et des hommes du pouvoir. Ceci
aurait encouragé l'enregistrement direct des récits
oraux. La nouveauté de la matiere recueillie imposa
des chaines de transmissions ne dépassant pas une
ou deux générations, ce qui renforca sa crédibilité. En
effet, les chaines de transmissions dans le cadre de
I’Adab ne représentent pas un enjeu considérable de
crédibilité historique et politique comme ce fut le cas
pour les sources historique. Linformation littéraire

BCAI 37 73

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: AbG Mansdr al-Tha‘alibt and His Yatimat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

na pas de valeur politique ou religieuse qui influe
sur la chaine de transmissions.

Louvrage de B. Orfali est ainsi d’'un apport
précieux pour toute personne souhaitant travailler
sur Iélaboration des cours princieres au x€ siecle et
les poétes qui s’y sont produits. La place faite a la
transmission des savoirs en fait également un ouvrage
important.

Massaoud Kouri

Docteur de l'université Paris 1 Panthéon-Sorbonne,
UMR 8167 Orient et Méditerranée

Université de Sfax (Tunisie)

BCAI 37 74

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: AbG Mansdr al-Tha‘alibt and His Yatimat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

