
	 BCAI 37	 70

III. Histoire

Bilal Orfali  
The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī 
and His Yatīmat al-dahr

Leyde, Brill (Brill Studies in Middle Eastern 
Literatures, 37), 2016, 250 p., 34 illus., 1 table, 
ISBN : 9789004316294

Mots-clés :  littérature arabe, civilisation islamique, 
empire islamique, dynasties indépendantes, cours 
provinciales, transmissions des savoirs, littérature 
provinciales, Syrie, Maghreb, Irak, Iran

Keywords:  Arabic literature, Islamic civilization, 
Islamic empire, independent dynasties, provincial 
courts, transmission of knowledge, provincial culture 
and literature, Syria, Maghreb, Iraq, Iran

L’ouvrage de Bilal Orfali, professeur en études 
arabes à l’université américaine de Beyrouth, a 
pour objet l’analyse des deux ouvrages de Thaʿālibī 
(350-429/961-1039) : Yatīmat al-dahr fī maḥāsin ahl 
al-‘aṣr et Tatimmat al-yatīma et l’étude de la produc-
tion littéraire, savante, à l’échelle régionale, dans les 
provinces de l’empire islamique au ive/xe siècle. Cette 
production savante, qui échappe à la centralité impé-
riale-califale, se développa sur ses marges à partir de 
l’éclatement de l’empire islamique à partir de la fin du 
iiie/ixe siècle, à la faveur des particularismes régionaux 
et d’une plus grande autonomie de ceux-ci vis-à-vis 
du centre de l’empire abbasside, Bagdad. Plusieurs 
princes autonomes reprirent le modèle du pouvoir 
impérial central de Bagdad, reproduisant ainsi des 
cours provinciales (bilāṭāt), en attirant des poètes, 
des hommes de lettres et des sages qui formaient 
l’élite politique princière locale. Ils y affinèrent leur 
art de gouverner et orientèrent leurs choix politiques 
et stratégiques. La recherche d’une légitimité poli-
tique et dynastique indépendante de Bagdad passe 
absolument, pour ces pouvoirs, par la fondation 
d’institutions de transmission culturelle et de pro-
pagande politique. Cette quête d’une souveraineté 
politique indépendante explique en grande partie 
le développement de la littérature, de la poésie et 
d’autres types de savoirs dans les différentes régions 
de l’empire islamique au quatrième siècle de l’Hégire 
et dans les siècles suivants.

Les pouvoirs provinciaux se glorifiaient de leurs 
particularismes en réponse aux discussions concer-
nant les mérites respectifs des Arabes et des non 
Arabes. Mais cela fut également la conséquence des 
tensions sociales acharnées. Ce fut le cas notamment 
entre Arabes et Iraniens pour ce qui est de l’Orient 
islamique, alors qu’en Espagne il s’agissait des Arabes 

de naissance et des Andalous. La culture arabe, en 
fonction des lieux et des espaces, se conjuguait aux 
cultures locales auxquelles les pouvoirs provinciaux 
permettaient d’afficher leur autonomie dans la dislo-
cation définitive de l’empire (1). Derrière les tendances 
dynastiques autonomes « existaient les idéologies qui 
faisaient leur force réelle et donnaient à chacune sa 
personnalité » (2).

La production savante selon les régions (aqālīm) 
fut une étape spécifique de l’histoire des pays du 
monde islamique mettant en valeur à la fois la région 
et son apport à la civilisation islamique. L’ouvrage 
de Bilal Orfali sur la Yatīmat al-dahr de Thaʿālibī 
expose ce mécanisme d’indépendance intellectuelle 
et culturelle des provinces, indissociable de leur 
indépendance politique. La promotion des savoirs fut 
avancée comme indissociable de la stabilité politique 
et l’épanouissement économique des provinces auto-
nomes, sous forme de mécénat politique. Ce travail 
met également l’accent sur l’art de la transmission 
des savoirs et la production savante à l’échelle des 
régions de l’ancien territoire de l’empire islamique 
avant son éclatement. 

L’ouvrage comprend cinq grands chapitres : 
le premier porte sur « L’art de l’anthologie dans la 
littérature arabe pré-moderne », le deuxième sur le 
thème « Vie et héritage de Thaʿālibī », le troisième 
s’intitule « Un anthologue au travail : l’organisation 
et la structure de Yatīmat et Tatimma », le quatrième 
a pour objet « Les sources de Thaʿālibī dans Yatīmat 
al-dahr et Tatimmat al-yatīma » et le cinquième et 
dernier « Matériel [utilisé] dans l’entrée des chapitres 
(Material within the Entry) ». En plus du travail minu-
tieux et détaillé sur l’œuvre de Thaʿālibī, sa vie et son 
parcours d’érudit, l’ouvrage de B. Orfali contient des 
copies de certaines pages des manuscrits de Thaʿālibī 
(par exemple, pages 42, 45 et 163). L’auteur insère 
également à la fin de son livre le plan intégral en 
arabe des deux ouvrages étudiés. 

La Yatīmat al-dahr est considéré parmi les plus 
anciens ouvrages qui traitent de la littérature et de la 
poésie arabe des régions ou des zones géographiques 
(aqālīm). Son intérêt est qu’il ne rend pas seulement 
compte de la littérature contemporaine, soit du 
ive siècle de l’Hégire ; il contient aussi des noms de 
poètes et d’auteurs que l’on ne retrouve pas dans 
d’autres traités. Ces caractéristiques font des deux 
ouvrages de Thaʿālibī des sources fondamentales 
pour l’étude de la littérature arabe au ive/xe siècle. 

(1)  D. et J. Sourdel, La civilisation de l’Islam classique, Paris, 
Arthaud, 1983, p. 82.
(2)  Ibid. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī and His Yatīmat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 71

III. Histoire

L’ouvrage de Thaʿālibī présente une étude 
géographique systématique de tous les grands 
poètes arabes contemporains présents dans quatre 
régions (aqsām), d’ouest en est : la Syrie et l’Occident 
(Mossoul, Égypte et Maghreb) ; l’Irak ; l’ouest de l’Iran 
(al-Jabal, Fārs, Jurjān et Tabaristān) ; et l’est de l’Iran 
(Khurāsān et Transoxiane), avec une attention par-
ticulière accordée à Nishapur. Thaʿālibī justifie son 
choix de regrouper la Syrie, l’Égypte et le Maghreb 
dans une même section par le fait qu’il a recueilli 
du matériel de seconde main ou des notes éparses 
auprès des transmetteurs (min athnā’ al-ta‘līqāt), et 
non directement auprès des auteurs. Chaque région 
est subdivisée en dix chapitres (abwāb) qui ont 
pour objet des personnalités littéraires, des cours et 
des dynasties, des villes ou des régions plus petites. 
Thaʿālibī ajoute parfois des commentaires critiques, 
une discussion sur les sariqāt (emprunts littéraires) 
et/ou les mu‘āraḍāt (émulations littéraires), des infor-
mations sur les contextes historiques des poèmes et 
des informations biographiques sur les personnages 
littéraires. Bien que le dernier chapitre de la Tatimma 
soit consacré à des poètes de différentes régions 
échappant ainsi au plan suivi par l’auteur, la même 
méthode que celle de la Yatīmat al-dahr est adoptée 
pour cet ouvrage.

La méthode d’organisation géographique des 
thèmes adoptée pour la Yatīmat al-dahr a connu 
une diffusion remarquable, voire un grand succès 
au ive siècle de l’Hégire et elle influença d’autres 
ouvrages. Ce choix d’une organisation thématique 
régionale permettait d’ajouter des entrées, ce qui 
rendait possible l’étude de la littérature selon les 
villes, les régions et les cours (bilāṭāt). Parmi les 
ouvrages qui ont adopté la méthode de Thaʿālibī, on 
peut citer : Dumyat al-qaṣr de Bākharzī (467/1075), 
Wishāḥ dumyat al-qaṣr wa liqāḥ rawḍat al-‘aṣr 
d’Abū al-Ḥasan al-Bayhaqī (565/1169), Kharīdat 
al-qasr wa jarīdat al-‘aṣr de ‘Imād al-Dīn al-Kātib 
al-Isfahānī (597/1201), Rayḥānat al-udabā’ de Shihāb 
al-Dīn Aḥmad b. Muḥammad al-Khafājī (1069/1659), 
Nafḥat al-rayḥāna wa rashḥat ṭilā’ al-ḥāna de 
Muḥabbī (1111/1699), et Sulāfat al-‘aṣr fī maḥāsin 
al-shu‘arā’ bi kulli miṣr d’Ibn Maʿṣūm al-Madanī 
(1104/1692). Thaʿālibī acheva sa Yatīmat al-dahr 
en l’année 384/994 et l’offrit à un vizir dont on ne 
connait pas le nom. 

Cette méthode permet au chercheur de retracer 
l’origine et le développement de nouveaux genres et 
thèmes dans différentes villes, régions et cours. Elle est 
également d’une grande importance pour l’étude de 
la littérature de cour de l’époque, puisque Thaʿālibī 
rassemble les poètes associés à une certaine cour 
avec la littérature composée dans cette même cour. 

B. Orfali attire notre attention sur le fait que l’héritage 
du iiie/ixe siècle, qui est une période de fixation par 
écrit de l’histoire de l’Islam et de sa civilisation (‘aṣr 
al-tadwīn), a représenté un avantage et un acquis 
permettant le développement de la culture hors de 
la métropole, Bagdad. Shawkat Toorawa, pour sa 
part, pense que l’abondance des ouvrages littéraires 
à Bagdad au troisième siècle permettait aux gens 
intéressés de se cultiver eux-mêmes à travers une for-
mation autodidacte dans le domaine de la littérature. 
Selon ce chercheur, cité par B. Orfali, cela favorisa la 
transmission écrite du savoir au détriment de l’oral 
(shifāhī) et l’aural (samā‘ī) et valorisa, également, 
l’importance des livres et de la matière écrite (3).

Les anthologies littéraires représentent un art 
connu et populaire dans l’histoire de la littérature 
arabe. Ce genre n’avaient pas de nom commun les 
définissant par rapport aux autres genres littéraires 
et les érudits arabes pré-modernes n’avaient pas de 
terme spécifique pour les désigner ; ils les décrivaient 
plutôt par une variété de termes, tels que majmū‘, 
ikhtiyār, dīwān, ḥamāsa, et d’autres termes sem-
blables. En revanche, presque toutes les définitions 
proposées s’accordent sur le fait que l’éducation 
morale et sociale, la formation intellectuelle et le 
divertissement sont les caractéristiques de l’adab. 
Cela a incité Hilary Kilpatrick à concevoir l’adab 
comme une approche de l’écriture plutôt que comme 
un genre (4). C’est est un type particulier d’éducation, 
un programme moral et intellectuel qui reflète les 
intérêts des communautés d’écrits arabes urbains 
alphabétisés. D’autres auteurs comme Wolfhart 
Heinrichs (5), Jaakko Hämeen-Antilia (6) et Joseph 
Sadan (7) partagent cette idée. Pour la recherche 
moderne, l’originalité d’une anthologie particulière 
consiste précisément dans le choix et la disposition 
des textes reproduits (8), qui révèlent ensemble les 

(3)  Shawkat Toorawa, “Ibn Abī Tāhir Tayfūr and Arabic Writerley 
Cultur”: A Ninth-Century Bookman in Baghdad, London-New York, 
Routledge Curzon, 2005, p. 75-98. 
(4)  Hilary Kilpatrick, « adab », in Encyclopedia of Arabic Literature. 
Ed. Julie Scott Meisami and Paul Starkey. New York, Routledge, 
1998, 1-56. 
(5)  Heinrichs Wolfhart, “Review of Cambridge History of Arabic 
Literature: ‘Abbassid Belles-Lettres”, al-‘Arabiyya 26, 1993, p. 130. 
(6)  Jaakko Hämeen-Antilia, “Adab, Arabic Early Developments”, 
EI3.
(7)  Joseph Sadan, “Hārūn al-Rashīd and the Brewer: Prelimary 
Remarks on the Adab of the Elite versus Hikāyāt”, in Studies in 
Cananical and Popular Arabic Literature, Shimon Ballas and 
Reuven Snir (eds.), Toronto, York Press, 1998, p. 2-3.
(8)  Abdallah Cheikh-Moussa, « L’historien et la littérature arabe 
médiévale », Arabica, 43, p. 152-188 ; Heidi Toelle et Katia Zakaria, 
« Pour une relecture des textes littéraires arabes : Éléments de 
réflexion », Arabica, 46, 1999, p. 523-540. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī and His Yatīmat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 72

III. Histoire

intérêts et les objectifs du compilateur. Ainsi, le 
contexte dans lequel une déclaration ou un récit est 
placé renforce sa signification ou modifie sa fonction. 
Le matériel inclus dans une anthologie, même s’il 
n’est pas l’œuvre originale du compilateur, justifie 
une vision qui lui est strictement propre.

Abū Manṣūr ʿAbd al-Malik b. Muḥammad 
b. Ismāʿīl al- Thaʿālibī était un adīb, poète, critique, 
lexicographe, historien de la littérature, un érudit 
prolifique et une figure dominante de la littérature 
arabe de la seconde moitié du ive/xe siècle et de la 
première moitié du ve/xe siècle. Sa nisba fait référence 
à un fourreur ou un tailleur qui travaille la fourrure de 
renard, ce qui a incité Ibn Khallikān (m. 681/1282) et 
d’autres biographes classiques et modernes ultérieurs 
à considérer qu’il s’agissait de la première occupation 
de Thaʿālibī. Cependant, aucune preuve dans les 
sources anciennes ou dans les œuvres de ce dernier 
ne soutient cette affirmation. Les sources s’accordent 
sur le fait que Thaʿālibī est né en 350/961 à Nishapur 
et est mort en l’année 429/1039. B. Orfali mentionne 
que la date de la mort de Thaʿālibī est certaine car elle 
est donnée par Bākharzī, qui a vécu une génération 
plus tard et dont le père était le voisin de Thaʿālibī. La 
vie de cet érudit fut politiquement instable à cause 
des conflits continuels entre les souverains bouyides, 
samanides, ghaznévides et seljoukides dont les États 
indépendants attiraient les poètes et les prosateurs 
itinérants. Thaʿālibī a ainsi beaucoup voyagé dans 
la partie orientale du monde islamique, visitant 
des centres d’apprentissage et rencontrant d’autres 
personnalités de son époque. Il a vécu à Nishapur 
et a ensuite voyagé librement à travers les terres 
samanides. Il dédia des poèmes et des livres à son 
partisan, le célèbre poète de Nishapur Abū al-Faḍl 
‘Ubayd Allāh b. Aḥmad al-Mīkālī (m. 436/1044-5), et 
à certains princes comme, par exemple, l’émir Qābūs 
b. Wushmagīr, prince de la dynastie persane des 
Ziyarides de Gorgan, (m. 403/1012), l’émir Sebuktegin, 
fondateur de la dynastie des Ghaznévides au 
Khurāsān, (m. 412/1021), et d’autres princes et vizirs. 
Il a également dédié des livres au sultan Masʿūd de 
Ghazna (m. 432/1040) dont il a fait l’éloge ainsi que 
celle de plusieurs personnes qui lui étaient associées. 
Pour son ouvrage Yatīmat al-dahr, Thaʿālibī a large-
ment puisé dans les sources écrites à sa disposition 
comme en témoignent les nombreux auteurs qu’il 
cite sans chaîne de transmission (isnād). B. Orfali 
présente une liste actualisée des œuvres de Thaʿālibī 
fondée sur des listes avancées par des anciens auteurs 
et sur les nouvelles éditions et manuscrits disponibles, 
il en compte quatre-vingt-huit ouvrages. 

En plus de s’intéresser aux figures littéraires 
marquantes, Thaʿālibī organise les entrées de ses 

deux anthologies en fonction du patronage. Dans 
la première région, il consacre le deuxième chapitre 
à la cour de Sayf al-Dawlā al-Ḥamdānī (m. 356/967) 
et inclut tous les autres émirs ḥamdanides et leurs 
fonctionnaires dans le quatrième chapitre. Les souve-
rains bouyides (mulūk) font l’objet d’une anthologie 
dans le premier chapitre de la deuxième région, le 
vizir al-Muhallabī (m. 352/963) et sa cour dans le 
deuxième chapitre, et le quatrième chapitre ras-
semble trois secrétaires (kuttāb) des vizirs bouyides. 
Le neuvième chapitre rassemble des poèmes de divers 
auteurs à la gloire du vizir bouyide Sābūr b. Ardashīr 
(m .416/1025-6). La troisième région se concentre sur 
des mécènes individuels, à savoir al-Ṣāḥib b. ʿAbbād 
(m. 385/995), Abū al-Faḍl Ibn al-ʿAmīd (m. 360/970), 
Abū al-Fatḥ Ibn al-ʿAmīd (m. 366/976) et Qābūs 
b. Wushmagīr (m. 403/1012-13). La quatrième région 
s’intéresse à la cour samanide de Bukhārā. Dans les 
entrées consacrées aux mécènes, il examine la pro-
duction littéraire en même temps que la vie de cour 
et le mécénat. 

Les érudits musulmans pré-modernes ont beau-
coup voyagé pour tenter de gagner leur vie tout en 
recherchant des informations pour leurs ouvrages. 
Ils profitaient des bibliothèques des cours qu’ils visi-
taient mais s’appuyaient aussi sur des sources orales 
et aurales (transmises par l’écoute). Concernant 
les sources écrites, Thaʿālibī a pu visiter plusieurs 
bibliothèques ; il mentionne dans la Yatīma qu’il 
a profité de la bibliothèque du prince Abū al-Faḍl 

ʿUbayd Allāh al-Mīkālī de Nishapur (436/1044-5) 
et de la bibliothèque d’Abū Naṣr b. al-Marzabān, 
éminent poète de Nishapur, (420/1029) comme 
étant un fond important. Il mentionne certaines 
de ses sources écrites avec leurs titres, comme, par 
exemple, les recueils de poésie ou d’autres types 
d’ouvrages comme celui d’al-Wasāṭa de ʿAlī b. ʿAbd 
al-Azīz al-Jurjānī (392/1002), al-Ruznāmaja d’al-Ṣāhib 
b. ʿAbbād (385/995) et al-Faraj ba‘d al-Shidda d’al-
Tanūkhī (348/994). D’une façon générale on peut 
classer les sources écrites de Thaʿālibī dans la Yātīma 
et la Tatimma ainsi : des recueils (dawāwīn), des livres 
(kutub), d’autres sources écrites (lettres, parchemin, 
et papiers). 

En ce qui concerne les livres, Thaʿālibī utilise 
des sources écrites en citant les auteurs, tel est le 
cas pour al-Tājī d’al-Ṣābī (384/994), al-Fasr d’Ibn Jinnī 
(392/1002), al-Wasāta de Jurjānī (392/1002) et 
d’autres sources. Thaʿālibī ne nous informe pas sur 
l’origine de ses ouvrages, celui qui les lui a donnés 
et la manière par laquelle ils étaient transmis. Il se 
fonde, essentiellement, sur des sources écrites dans 
la première partie réservée à la Syrie, à l’Égypte et au 
Maghreb. Cette méthode perd de son importance 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī and His Yatīmat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 73

III. Histoire

en se tournant vers l’Orient islamique ; elle atteint 
son niveau le plus bas dans la quatrième partie de 
son ouvrage quand il s’agit du Khurāsān et de la 
Transoxiane, là où Thaʿālibī, dans cette partie, se 
fonde plus sur des contacts humains. En effet, les 
sources citées par Thaʿālibī lui étaient, dans leur 
totalité, contemporaines. 

Les sources orales (shifāhiyya) et aurales 
(samā‘iyya) étaient également utilisées dans la 
littérature de Thaʿālibī. Il commence ses récits en 
s’appuyant sur des chaines de transmetteurs comme 
c’est le cas pour la plupart des auteurs arabes et 
musulmans. Ces derniers eurent recours à cette tra-
dition de transmission afin de prouver l’authenticité 
et la crédibilité des informations relatées, qu’il s’agisse 
des chroniques ou des hadiths. Par ailleurs, Thaʿālibī 
mentionne quelques traditions familiales du savoir 
dans certaines zones étudiées. Il n’est pas rare qu’il 
fournisse des informations sur la famille d’un littéra-
teur, surtout si celui-ci jouait un rôle dans les sphères 
littéraires ou politiques. Par exemple, il mentionne 
qu’Ibn Muqla descendait d’une famille de vizirs, 
Abū al-Ḥusayn ‘Alī b. Hārūn al-Munajjim d’une fa-
mille d’élégants raffinés (ẓurafā’), et que Ibn al-‘Amīd 
et Abū Bakr Muḥammad b. ʿAlī b. Aḥmad al-‘Abdanī 
ont tous deux hérité de l’art du scribe et de l’adab de 
leurs pères. Abū Muḥammad ‘Abd Allāh al-Wāthiqī 
descendait du calife al-Wāthiq bi-Allāh (m. 232/847), 
et le juge Abū al-Faḍl Aḥmad Muḥammad al-Rashīdī 
était l’un des fils de Hārūn al-Rashīd (r. 170/789-
193/809). Ainsi, le patrimonialisme savant marque 
l’histoire de la littérature tout comme le domaine de 
la gouvernance. L’hérédité ne fut pas, en effet, étran-
gère au domaine culturel : le cadre familial assure la 
transmission des savoirs et des techniques. La famille 
demeurait ainsi un milieu de formation et de passion 
permettant l’appropriation d’un capital savant et 
culturel. Il s’agissait d’un mécanisme parmi d’autres 
qui garantissait la transmission des savoirs. À l’image 
des familles du pouvoir qui accaparaient pouvoir et 
gouvernance, des familles savantes marquaient éga-
lement l’histoire des sciences dans l’Islam médiéval ; 
une patrimonialisation du savoir s’impose à la vie 
intellectuelle. Ainsi, le modèle politique déteint sur 
les autres domaines, tels que le domaine du savoir 
et des sciences. 

Conscient de sa méthodologie dans les Yatīma 
et Tatimma, Thaʿālibī a une attention particulière  à 
l’organisation des parties sur le savoir et les sciences. 
Pour chaque région géographique, il définit les 
chapitres selon trois critères : les figures littéraires 
individuelles, les mécènes et les familles dynastiques, 
et les villes des régions géographiques plus petites. 
Le matériel de chaque chapitre est classé par ordre 

biographique, selon le choix voulu par l’auteur des 
cours, poètes ou de célèbres personnalités, et suit 
une relation de « proximité », par laquelle les entrées 
sur des personnalités apparentées sont placées les 
unes à côté des autres. Ainsi, les Yatīma et Tatimma 
présentent un panorama de la littérature arabe à 
l’époque de Thaʿālibī, et leur contenu  constitue un 
échantillon approprié pour étudier les tendances et 
les mouvements de la poésie et de la prose arabes 
dans la seconde moitié du ive/xie siècle et au début 
du viiie/xve siècle.

L’art anthologique, une quête détaillée sur les 
acteurs de la vie intellectuelle-savante, poètes et 
hommes de lettres, dans les différentes provinces 
de l’empire islamique, que ce soit au service d’un 
pouvoir local ou une initiative personnelle afin de 
retracer l’histoire intellectuelle locale des régions, 
reste une étape décisive dans l’histoire de la litté-
rature arabe. Cela nécessitait un changement au 
niveau des méthodes de transmission du savoir ainsi 
que dans la matière recueillie. Une étape dont il ne 
suffit pas de relater les spécificités latérales liées à la 
simple répartition géographique des poètes, la nature 
du matériel récupéré d’une manière orale directe 
(samāʿī) auprès des narrateurs ou d’une façon indi-
recte en se fondant sur des chaînes de transmission 
orales (shifāhī). L’abondance du papier au troisième 
et au quatrième siècle de l’Hégire dans le monde 
islamique aurait encouragé la transmission écrite et 
orale directe (samāʿī) au détriment du récit (riwāya) 
qui dominait les traditions écrites aux deux premiers 
siècle de l’Hégire, septième et huitième de l’ère chré-
tienne. La matière utilisée dans les deux ouvrages de 
Thaʿālibī provient de différents genres littéraires, ceci 
est liée à la nature des thèmes abordées dans ses deux 
livres : ces ouvrages s’intéressaient exclusivement à la 
littérature et à la poésie contemporaines à l’époque 
étudiée. 

Pour Thaʿālibī, les nouvelles thématiques 
abordées ont imposé une nouvelle méthode de  
classement et de choix des informations. De surcroit, 
la multiplication des cours aurait représenté un 
moyen d’attraction des poètes et des hommes de 
lettres qui voyageaient dans différentes directions 
et aires géographiques pour gagner la sympathie 
des gouverneurs et des hommes du pouvoir. Ceci 
aurait encouragé l’enregistrement direct des récits 
oraux. La nouveauté de la matière recueillie imposa 
des chaînes de transmissions ne dépassant pas une 
ou deux générations, ce qui renforça sa crédibilité. En 
effet, les chaines de transmissions dans le cadre de 
l’Adab ne représentent pas un enjeu considérable de 
crédibilité historique et politique comme ce fut le cas 
pour les sources historique. L’information littéraire 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī and His Yatīmat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 74

III. Histoire

n’a pas de valeur politique ou religieuse qui influe 
sur la chaine de transmissions.

L’ouvrage de B. Orfali est ainsi d’un apport 
précieux pour toute personne souhaitant travailler 
sur l’élaboration des cours princières au xe siècle et 
les poètes qui s’y sont produits. La place faite à la 
transmission des savoirs en fait également un ouvrage 
important.

Massaoud Kouri 
Docteur de l’université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 

UMR 8167 Orient et Méditerranée 
Université de Sfax (Tunisie) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Bilal Orfali: The Anthologist’s Art: Abū Manṣūr al-Tha‘ālibī and His Yatīmat al-dahr, recensé par Massaoud Kouri
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

