
	 BCAI 37	 66

III. Histoire

Maged S. Mikhail  
The Legacy of Demetrius of Alexandria  
189-232 CE. The Form and Function of 
Hagiography in Late Antique and Islamic Egypt

Londres-New York, Routledge (Routledge 
Studies in the Early Christian World), 2017, 
215 p., ISBN : 9781138189324

Mots-clés :  Démétrius, hagiographie, copto-arabe, 
patriarche

Keywords:  Demetrius, Hagiography, Copto-Arabic, 
Patriarch

Maged Mikhail est professeur d’histoire à 
l’Université d’État de Californie, à Fullerton aux 
États-Unis. Il est notamment l’auteur d’un ouvrage 
traitant de la conquête islamique de l’Égypte : From 
Byzantine to Islamic Egypt: Religion, Identity and 
Politics after the Arab Conquest. Dans ce nouvel 
ouvrage, l’auteur se propose, une fois de plus, de 
s’intéresser à l’histoire des mutations religieuses en 
Égypte après la conquête, cette fois par le biais de 
l’étude des traditions textuelles. Cette étude, qui se 
concentre sur l’Église copte, a pour objet la figure 
de Démétrius dans la littérature chrétienne : de son 
évocation dans l’œuvre d’Eusèbe de Césarée (prin-
cipalement dans l’Histoire ecclésiastique (HE)), à sa 
popularisation et canonisation dans la littérature 
hagiographique et historiographique copto-arabe (1).

Démétrius fut patriarche (2) d’Alexandrie de 189 
à 232 ap. J.-C. L’histoire a retenu peu de choses à son 
sujet, sinon sa querelle avec Origène qu’il excom-
munia et chassa de sa province. Le point de départ 
de l’auteur est ailleurs, Maged Mikhail s’attachant 
à étudier un fait établi que les historiens n’avaient 
pas suffisamment interrogé : l’obscurité qui entoura 
cet évêque dans les siècles qui suivirent sa mort se 
transforma en une popularité encore vivante de nos 
jours. De cette énigme naît une véritable enquête 
que Maged Mikhail mène en quatre temps dans sa 
première partie, principal objet de ce compte-rendu. 
Il établit d’abord, autant que possible, les éléments 
certains de la biographie du « Démétrius historique », 

(1)  La littérature copto-arabe est la littérature écrite en langue 
arabe par les coptes après qu’ils aient adopté la langue arabe 
comme langue d’écriture.
(2)  C’est a posteriori qu’on nomme les premiers évêques 
d’Alexandrie « patriarches », selon la terminologie en vigueur au 
temps où furent produites les œuvres historiographiques de la 
littérature copto-arabe.

afin de comprendre comment ils ont interagi avec les 
productions hagiographiques postérieures que l’auteur 
analyse dans un second temps. Il étudie ensuite la 
manière dont cette hagiographie contribua à définir 
l’idéologie de la communauté copte médiévale, dont 
elle était en même temps le reflet. Maged Mikhail 
conclut cette première partie en étudiant les usages 
de cette figure littéraire dans les relations et conflits 
intercommunautaires copto-melkites. La deuxième 
partie présente, quant à elle, les sources traduites.

Dans le troisième chapitre de la première partie, 
l’historien reconnaît que la quête du « Démétrius 
historique » relève en quelque sorte de la « chimère » 
(p. 26) : il n’est évoqué dans les sources qu’à titre 
anecdotique, en sa qualité d’acteur dans la vie 
d’Origène. Ces mentions sont souvent polémiques, 
qu’elles soient dans l’Apologie pour Origène écrite par 
Eusèbe ; ou bien qu’elles se trouvent dans les lettres 
conservées dans l’Histoire ecclésiastique que ce dernier 
rédige en coopération avec Pamphile de Césarée.

Les autres sources qui évoquent Démétrius ne lui 
accordent que quelques lignes : on trouve seulement 
de brefs passages le concernant chez saint Jérôme 
dans son Des hommes illustres, où l’on trouve aussi 
deux de ses épîtres. Photius lui consacre quelques 
commentaires dans sa Bibliothèque.

Maged Mikhail déduit quelques traits fonda-
mentaux de ces sources : Démétrius est un évêque 
instruit capable de discuter les thèses d’Origène et 
il appartient manifestement aux milieux hellénisés, 
comme son nom l’indique. Il en a donc nécessai-
rement la langue et les réseaux. Ces conclusions 
historiques sont bien maigres, mais c’est sur cette 
base qu’un récit hagiographique bien plus complet 
se développe. Démétrius devient un objet d’intérêt 
à partir de la composition de l’Encomium (3) Demetrii 
(ED), un pseudo-sermon généralement considéré 
comme une production de l’Antiquité tardive mais 
que l’auteur juge ici postérieure à la conquête arabe. 
La critique de cette datation est fondamentale dans 
son approche. Après l’ED, suivent ensuite plusieurs 
ouvrages historiographiques majeurs qui reprennent 
et enrichissent ce premier éloge. Ce sont, d’abord, le 
Naẓm al-jawhara d’Eutychius d’Alexandrie (4) (seul 
auteur melkite de cette liste) mort en 940 puis 
l’Histoire des Patriarches d’Alexandrie (HPA) dont la 

(3)  Le mot même d’« encomium » montre bien la nouvelle 
intention hagiographique, il désigne un genre littéraire  consistant 
en l’éloge de son sujet.
(4)  En arabe : Saʿīd b. al-Baṭrīq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Maged S. Mikhail: The Legacy of Demetrius of Alexandria 189-232 CE. The Form and Function of Hagiography in Late Antique and Islamic Egypt, recensé
par Quentin Furet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 67

III. Histoire

première recension, dite primitive, date du xie siècle (5) 
et propose une base biographique qui fixera la trame 
des  productions historiographiques copto-arabes 
littéraires ultérieures (6) : celle d’Abū Shākir d’abord, 
dont le Kitāb al-tawārīkh est assez semblable à 
l’HPA dans sa structure, lui-même suivi et repris 
par le Chronicon Orientale du pseudo-Abū Shākir. 
À ces œuvres du xiiie siècle, on peut ajouter encore 
la recension contemporaine de l’HPA, qui présente 
des changements importants tant en termes de 
contenu que de langue. Faisant état des polémiques 
entourant sa datation, l’auteur évoque également 
le Synaxaire copo-arabe qu’il propose de dater de 
la fin du xiiie siècle, une datation alternative faisant 
remonter au xive siècle la composition de cette 
œuvre, toujours vivante aujourd’hui (7). L’auteur cite 
enfin le Miṣbāḥ al-ẓulmā, qui reprend les produc-
tions précédentes et dont l’auteur, Abū al-Barakāt 
b. Kabar, mourut en 1324. Les œuvres postérieures 
n’apportent que quelques variations mineures et ne 
sont pas retenues dans le dossier hagiographique 
qui constitue la base de l’étude. Les œuvres les plus 
tardives se contentent logiquement de reprendre 
les contributions antérieures. Mais l’HPA, qui est au 
sein de l’Église copte l’œuvre historiographique de 
référence et qui hérite des plus anciennes traditions 
touchant la vie des patriarches, et le Naẓm, qui relève 
d’une autre tradition confessionnelle, auraient pu 
offrir avec l’Encomium une base crédible à un trai-
tement critique comparatif qui aurait alors permis 
d’affiner la connaissance du Demetrius historique.

Maged Mikhail voit au contraire dans ces diffé-
rents livres les étapes successives d’un programme 
hagiographique. Cette entreprise aurait commencé 
aux ixe-xe siècles, époque à laquelle l’auteur propose 
de dater l’ED. Cette datation, très tardive par rapport 
à la datation tardo-antique traditionnelle, repose sur 
plusieurs hypothèses. D’abord, l’auteur y trouve des 
motifs littéraires qu’il considère comme tardifs, té-
moins de l’évolution de la littérature copto-arabe. Le 
fait est établi de manière convaincante. Par exemple, 
lorsque, après le mariage de Démétrius, l’assemblée 

(5)  On connaît de l’HPA plusieurs versions plus tardives, au 
sein desquelles l’une fut érigée à tort par l’historiographie au 
rang de « vulgate ».
(6)  L’HPA elle-même doit beaucoup à l’HE d’Eusèbe, elle la 
traduit ou la reprend dans ses premières Vies, aux côtés de 
l’Encomium en ce qui concerne Démétrius.
(7)  Mark Swanson dans « The Copto-Arabic Synaxarion » 
dans Thomas, Mallett (éd.) Christian-Muslim Relations: A 
Bibliographical History, vol. 4 (1200-1350), Leiden, Brill, 2012, 
p. 937-945.

tient à s’assurer que le mariage a été consommé dans 
la chambre nuptiale et réclame alors comme preuve 
les draps tâchés de sang : pour Maged Mikhail, ces 
pratiques « contredisent les normes tardo-antiques » 
(p. 36) et relèvent plutôt de la conception islamique 
du mariage qui ignore le principe romain faisant plu-
tôt du consentement la condition de la validité du 
mariage : nuptias enim non concubitus sed consensus 
facit. Plutôt qu’une œuvre historique fiable, l’auteur 
considère et étudie donc dans son cinquième cha-
pitre : « the Encomium as hagiography » (p. 53). En 
effet, la logique de l’œuvre correspond à celle de ce 
genre littéraire et donne à voir plusieurs tableaux 
édifiants : par exemple, à travers le thème de la vir-
ginité, l’ED propose pour la première fois l’idée que 
Démétrius aurait été marié jeune et contre sa volonté, 
obtenant toutefois de son épouse qu’ils vivent chas-
tement un « mariage spirituel ».

Maged Mikhail ne limite cependant pas l’hagio-
graphie à une succession d’épisodes édifiants, il en-
tend en détailler la construction et en établir les fins 
pour mieux la saisir. Il faut ici avant tout se plonger 
dans son sixième chapitre où il se livre à une réflexion 
générale sur l’hagiographie (p. 61). Celle-ci tient pour 
lui de l’apologie, les deux genres se distinguant plutôt 
dans l’abstrait que dans leurs formes concrètes : 
« easiest to distinguish in their purist forms, rather 
than in their most common attestations » (ibidem). 
Dans le cas de l’Encomium, l’intention apologé-
tique serait la défense de Démétrius comme saint 
patriarche (et saint car patriarche) de l’Église face à 
Origène, le savant excommunié dans le cadre d’un 
conflit historiquement attesté et sur lequel les hagio-
graphes veulent apporter un regard nouveau. Maged 
Mikhail vérifie sa thèse en notant que les éléments 
biographiques nouveaux qui apparaissent dans la vie 
de Démétrius répondent aux commentaires laudatifs 
d’Eusèbe à propos d’Origène ainsi qu’à ses accusa-
tions contre l’évêque Démétrius. L’auteur veut ainsi 
voir dans la présentation que fait l’ED de Démétrius, 
comme « celui qui s’est lui-même fait eunuque » 
(référence à Matthieu 19:12) par son mariage spiri-
tuel, le parallèle le plus évident avec Origène, dont 
on suppose qu’il s’est châtré tout seul, suivant en 
cela une lecture littéraliste de ce verset. Démétrius 
aurait alors donné l’exemple d’une observance plus 
sage du conseil évangélique que son rival Origène, 
en le comprenant dans son sens mystique et en 
choisissant la chasteté dans le mariage. L’évêque est 
aussi présenté comme habité par le zèle du martyre, 
et même s’il ne connaîtra pas, comme son savant 
opposant, la torture pro exaltatione sancta fidei, l’ED 
lui suppose tout de même l’exil.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Maged S. Mikhail: The Legacy of Demetrius of Alexandria 189-232 CE. The Form and Function of Hagiography in Late Antique and Islamic Egypt, recensé
par Quentin Furet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 68

III. Histoire

L’argument a une certaine valeur, mais il a aussi 
des limites que l’auteur n’évoque ni n’approfondit (8). 
En effet, si l’on peut voir dans la référence à Matthieu 
19:12 une attaque dirigée contre Origène, il paraît 
plus simple d’y voir l’évocation d’une des seules 
paroles du Christ retranscrites dans l’Évangile ayant 
trait à la continence ; de même l’exaltation du mar-
tyre spirituel, comparé avec les martyres sanglants, 
est un thème récurrent dans la spiritualité chrétienne, 
et notamment dans l’Église copte qui se veut « Église 
des martyrs ». Il n’est alors nul besoin de supposer un 
parallèle avec l’adversaire historique du patriarche.

Cependant, comme l’auteur le reconnaît 
lui-même d’ailleurs, c’est surtout en étudiant l’HPA 
qu’une « réponse positive » (p. 62) peut être donnée 
à l’hypothèse qui voit dans la biographie copte de 
Démétrius une réponse aux écrits eusébiens concer-
nant Origène. L’auteur commence par supposer l’exis-
tence d’une mentalité propre aux auteurs coptes qui 
aurait justifié la naissance d’un parallèle dévalorisant 
le savant d’Alexandrie : selon lui, ils auraient pu légi-
timement s’étonner que l’hérétique (comme il était 
considéré depuis un certain temps) Origène soit loué, 
et qu’au contraire le saint patriarche de l’Enconium, 
que les fidèles coptes ont appris à connaître dans 
cette œuvre, soit attaqué. L’ED pourrait alors avoir 
orienté indirectement les productions postérieures : 
en valorisant le patriarche, elle aurait incité ses suc-
cesseurs à dévaloriser ses adversaires. L’auteur justifie 
sa thèse dans le septième chapitre. Relevons deux de 
ses arguments.

Le premier repose sur les additions et les 
omissions de l’HPA dans le travail de reprise et de 
traduction de l’HE par ses auteurs. Les passages 
d’Eusèbe favorables à Origène comme les critiques 
faites à l’encontre du patriarche, disparaissent. Si 
l’HPA conserve les éléments historiques présents 
dans le récit eusébien des faits, elle leur donne un ton 
nouveau. Le second argument repose sur la preuve 
d’une contre-apologétique selon le procédé exposé 
plus haut : cette fois non plus à travers le thème de 
la virginité mais à travers celui de la connaissance, où 
le patriarche est présenté supérieur à Origène. On lit 
ainsi dans la recension tardive de l’HPA que « le saint 
patriarche d’Alexandrie [...] ne cesse d’instruire », 
« montrant son savoir après avoir été illettré », là où 
Origène est un « enseignant auto-désigné indigne 

(8)  Daniel Vaucher (dans un compte-rendu publié en ligne, 
sur Bryn Mawr Classical Review: https://bmcr.brynmawr.
edu/2017/2017.11.36/ (vu le 02/02/2022)) note cette limite, 
même s’il paraît accorder trop peu d’importance à l’évolution 
de l’œuvre par l’HPA, qui comble pourtant les lacunes de ce 
premier argumentaire.

d’être étudiant » (p. 64). Cette fois-ci, la comparaison 
avec Origène n’est pas implicite. Au point de vue de 
la méthode, l’auteur donne par ailleurs ici un bon 
exemple d’étude comparative des recensions de l’HPA.

Répondre à l’apologétique d’Eusèbe n’est, bien 
sûr, pas la seule fin de ces différents ouvrages qui 
s’inscrivent également dans leur propre contexte et 
donnent une plus grande portée à cette tradition 
historiographique. L’auteur s’intéresse, par exemple, à 
la manière dont les hagiographies successives traitent 
de l’illettrisme de Démétrius. Ce trait, vraisemblable-
ment ahistorique (l’ED lui suppose plus logiquement 
des origines notables d’où on déduit une éducation 
correspondante), est introduit dans la version primi-
tive de l’HPA et paraît problématique dans le contexte 
de son opposition et de sa comparaison avec 
Origène. La solution apportée par les hagiographies 
successives évolue de manière frappante : d’abord 
implicite, elle devient miraculeuse dans les œuvres 
les plus tardives. L’auteur y voit l’écho de la tension 
qui traverse l’Église copte lors de son « âge d’or ». 
Au xiiie siècle, l’Église est en effet divisée entre élites 
urbaines de la « Renaissance copte », et patriarches 
issus des ermitages du désert et des monastères, et 
donc peu instruits. Or ce sont le Synaxaire (xiiie) 
et le Miṣbāḥ (xive) qui développent l’idée, encore 
floue, d’une « grâce divine parfaite (perfected) [en 
Démétrius] » (p. 77) au moment de l’ordination 
qu’évoquait l’HPA dans sa version primitive et qui 
pouvait laisser supposer que le patriarche, touché 
par une « illumination » par la grâce (idem) qui en a 
fait un savant, n’était plus un simple paysan illettré.

Le dernier point évoqué par l’auteur à la fin de 
ce septième chapitre et développé dans le huitième 
et dernier est le rôle de la figure patriarcale dans 
la formation de l’identité copte, tant d’un point 
de vue intra-ecclésial qu’inter-ecclésial (dans le 
conflit avec l’Église melkite). L’auteur démontre que 
l’Église copte se concentre bientôt autour de son 
patriarche à la faveur du rôle qu’il acquiert dans les 
relations avec l’État musulman et dans la gestion de 
la communauté ; la fonction patriarcale devenant le 
« prisme » (p. 86) de lecture à travers lequel l’Église 
copte se donne à voir. Ainsi passe-t-on d’une Histoire 
de l’Église aux Biographies de la Sainte Église (l’HPA 
n’est qu’un titre moderne donné par la tradition 
orientaliste). C’est donc logiquement que Démétrius 
devient un argument d’autorité incontestable dans la 
querelle des calendriers pascaux. L’auteur détaille ces 
polémiques dans le huitième chapitre. Il conclut que 
Démétrius, tel qu’il est connu par les melkites et les 
coptes, constitue le reflet de la conception que ces 
Églises ont d’elles-mêmes. Les historiens eux-mêmes 
s’y sont perdus. À ce sujet Maged Mikhail attaque, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Maged S. Mikhail: The Legacy of Demetrius of Alexandria 189-232 CE. The Form and Function of Hagiography in Late Antique and Islamic Egypt, recensé
par Quentin Furet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 37	 69

III. Histoire

avec raison, les déductions hasardeuses qu’ont tirées 
certains de l’illettrisme de Démétrius, prétendument 
« authentiquement premier patriarche copte » par 
le seul fait de son illettrisme et de son ignorance, 
traits supposés caractéristiques des patriarches 
coptes (p. 108). L’auteur remarque que cette vision 
essentialisante fut responsable de la mauvaise lec-
ture du conflit qui opposa Démétrius à Origène, les 
historiens acceptant trop facilement le portrait pure-
ment hagiographique du patriarche ignorant (tout 
en refusant, bien sûr, de croire en son illumination 
postérieure). L’auteur s’attarde dans les dernières 
pages aux limites des conceptions trop unitaires 
des termes « coptes » et « melkites », critiquant 
par exemple l’idée que chaque bloc aurait eu une 
conduite univoque au temps de la conquête arabe 
(p. 109) : ces pistes sont intéressantes et font écho à 
son autre ouvrage évoqué en introduction.

La seconde partie de l’ouvrage offre une traduc-
tion, accompagnée de commentaires, des sources 
utilisées dans le livre, et présente, également, la 
traduction de deux prières liturgiques. Plusieurs tra-
ductions inédites (que ce soit en langue anglaise ou 
plus largement en une langue occidentale), réalisées 
à partir des éditions existantes et accompagnées de 
commentaires linguistiques et historiques, sont aussi 
présentées. Dans ce cadre, l’auteur prend soin de dis-
tinguer les différentes recensions comme dans le cas 
de l’HPA où les différences entre la version primitive 
et la version tardive sont mises en exergue (9).

(9)  Il faut toutefois noter que si cette division bipartite se 
prête bien à l’analyse historique, elle ne recouvre pas la diver-
sité des recensions et versions identifiables de l’HPA, l’auteur 
renvoie lui-même par exemple à Pilette, Perrine, « L’Histoire des 
patriarches d’Alexandrie, une nouvelle évaluation de la configu-
ration du texte en recensions » dans Le muséon : revue d’études 
orientales, vol. 126, no 3-4, 2013, p. 419-450.

L’ouvrage de Maged Mikhail présente un 
exemple intéressant et original de la mise au jour 
des logiques et des procédés mobilisés pour la for-
mation et l’usage d’une hagiographie. L’originalité 
de ce travail tient à la volonté de l’auteur de suivre 
le programme hagiographique dans son ensemble, 
et de mettre en évidence la multiplicité des étapes 
sans se limiter à l’aboutissement de celles-ci dans le 
canon hagiographique actuel. Ce travail se révèle 
aussi utile que nécessaire, tant pour les antiquisants, 
eux-mêmes piégés par la littérature hagiographique 
tardive, que pour les historiens de l’Église copte. Ils 
ont là un bel exemple d’étude textuelle et historique 
des sources littéraires ecclésiastiques, qui demeurent 
les sources principales pour l’histoire de cette Église.

Quentin Furet
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 
Master Histoire - Mondes médiévaux

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Maged S. Mikhail: The Legacy of Demetrius of Alexandria 189-232 CE. The Form and Function of Hagiography in Late Antique and Islamic Egypt, recensé
par Quentin Furet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

