
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 50

Ali Amir-Moezzi (dir.)  
Raison et quête de la sagesse.  
Hommage à Christian Jambet

Turnhout, Brepols (Bibliothèque de l’École 
des Hautes Études, Sciences Religieuses, 188), 
2020, 558 p., ISBN : 9782503593531

Mots clés :  shiisme, ismaélisme, imâmologie, 
ésotérisme, falsafa

Keywords:   Shi ’ ism, Ismail ism, Imâmology, 
Esotericism, falsafa

Ce recueil comporte naturellement une biblio-
graphie des œuvres de Christian Jambet (p. 21-30). La 
préface de Mohammad Ali Amir-Moezzi (p. 7-8) et 
son entretien avec Ch. Jambet (p. 9-20), avec qui il a 
signé un livre intitulé Qu’est-ce que le shî’isme ?, nous 
présentent l’homme d’action, le philosophe, l’huma-
niste, et l’explorateur efficace de la philosophie shiite 
en général et celle de Mullā Ṣadrā en particulier, à qui 
il a consacré plusieurs études. Avec des philosophes 
comme Ch. Jambet, on est toujours curieux d’ap-
prendre comment s’effectuent les conversions et les 
changements de cap. Comment a-t-il pu s’affranchir 
du marxisme et du maoïsme pour se spécialiser dans 
la philosophie en terre d’islam ? Ch. Jambet répond 
par une boutade ! Lorsque Henri Corbin l’interrogea 
sur les Gardes rouges et que Ch. Jambet lui récita un 
de leurs chants : « Pour naviguer en haute mer, il faut 
compter sur le pilote… » Henri Corbin lui répliqua : 
« C’est tout à fait ce que disent nos shî’ites ! ». Et 
lorsqu’il lira plus tard l’autobiographie de Naṣīr al-Dīn 
al-Ṭūsī où celui-ci raconte qu’il découvrit la certitude 
quand il comprit que la vérité est « ce que décide le 
guide divin illuminé par l’intellect » (p. 9), Ch. Jambet 
ne pouvait pas ne pas comparer cette situation avec 
la sienne en 1966 ! Les lectures de Louis Massignon 
et Les mystiques musulmans de Marijan Molé, son 
apprentissage de l’arabe et du persan, la protection 
et la guidance de Henri-Charles Puech et de Henri 
Corbin sont autant d’éléments qui se chargeront du 
reste. Ils ne tarderont pas à sceller le sort de notre 
jeune philosophe et à l’orienter vers la falsafa, avec, 
bien sûr, « un goût prononcé pour les continents 
de la pensée islamique tenus pour étrangers à la 
philosophie, les zones frontalières, les syncrétismes 
coruscants, les réappropriations imaginaires des 
Grecs et les mixtes avec les sagesses orientales, les 
figures aberrantes et rebelles se renversant en figures 
de maîtrise spirituelle » (p. 10-11). Cette navigation 
à vue dans les marges de la philosophie musulmane 
va finalement s’amarrer aux rives de la pensée de 

Mullā Ṣadrā. Selon ce dernier, aucune philosophie 
ne peut épuiser la vérité de l’être, et c’est pourquoi 
ce philosophe ne cesse de proposer une pensée de 
perspective. Le rôle de Ch. Jambet ne consiste donc 
pas à nous livrer une synthèse classique de la philo-
sophie sadrienne, mais plutôt à saisir le moment où 
cette philosophie, « immense, océanique », se livre. Il 
s’agit toujours d’un travail d’exégèse dont le but est 
de capter, dans les textes, la profonde expérience de 
l’existence pure et, finalement, de l’Être lui-même. 
Mullā Ṣadrā permet à Ch. Jambet de « comprendre 
toujours mieux… l’ordre nécessaire et splendide de la 
création, du mouvement de l’être et l’ordre éternel » 
(p. 17). Les dix-neuf contributions qui composent 
cet hommage à Christian Jambet sont si diverses par 
le style, la langue et les thèmes que l’on chercherait 
en vain un fil conducteur qui offrirait une unité 
au livre. Mis à part l’article de Vincent Delecroix 
intitulé « L’homme de la fin (Quelques réflexions à 
l’occasion de la fin de toute chose) » (p. 259-277), qui 
porte, quoique de manière très indirecte, sur l’exé-
gèse que Ch. Jambet applique à la métaphysique de 
Mullā Ṣadrā, les autres contributions portent sur un 
domaine se rapprochant de la sphère de recherche 
de Ch. Jambet. Ainsi, certaines études portent soit sur 
un domaine particulier de la pensée de Mullā Ṣadrā, 
comme celle de Mathieu Terrier, soit sur la postérité 
de Mullā Ṣadrā, comme c’est le cas pour la contribu-
tion de Constance Arminjon. D’autres portent sur la 
sphère shiite, imamite ou ismaélienne, telles celles de 
Mohammad Ali Amir-Moezzi, Carmela Baffioni, Meir 
M. Bar-Asher, Farhad Daftary, Maria De Gillis, Daniel 
De Smet, Ève Feuillebois et Toby Mayer. D’autres 
encore ont pour objet des aspects de la mystique 
musulmane, dans la sphère sunnite en particulier : 
c’est le cas des contributions de Souâd Ayada et de 
Pierre Lory. D’autres encore, comme celles de Rémi 
Brague, Maxime Delpierre et Meryem Sebti portent 
sur des domaines propres à la falsafa. D’autres enfin 
sont consacrées à des problèmes philosophiques 
développés en dehors de l’Islam, comme celles de 
Luc Brisson et de Pierre Caye, qui portent sur des 
questions qui relèvent directement de la philosophie 
grecque, et celle de François Hartog qui s’intéresse 
aux apocalypses des premiers chrétiens.

Revenons très vite à la contribution de Vincent 
Delecroix, « L’homme de la fin (Quelques réflexions 
à l’occasion de la fin de toute chose) » (p. 259-277). 
Cette contribution a le grand mérite de saisir le fin 
mot de la philosophie de Ch. Jambet en tant qu’exé-
gète de Mullā Ṣadrā : l’exégèse de Ch. Jambet nous ne 
renvoie pas à un inaccomplissement de l’Être. Pour le 
dire autrement, l’Être ne se dit pas au futur. Le temps 
n’est pas non plus « celui des futurs neufs, mais du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 51

passé éternel de toute chose » (1). Il faut revenir ici 
à ce qu’on a coutume d’appeler « la métaphysique 
de l’Exode » pour bien comprendre cet état de fait. 
En effet, l’affirmation hébraïque du ’eyeh ’ašer ’eyeh 
a toujours été vue par des philosophes comme 
Hermann Cohen et Franz Rosenzweig comme ins-
taurant un écart entre Dieu et l’Être. Dieu n’est pas 
présent, mais toujours à venir et l’Être se signale 
toujours par son irréductibilité radicale. Tel n’est pas 
le cas chez Mullā Ṣadrā, ni chez Christian Jambet : 
l’Être est là, il se manifeste dans tout le réel. Et tout 
projet sotériologique ne doit pas s’inscrire dans un 
avenir éternellement en attente, mais bien dans une 
métaphysique gnostique où « le royaume est appelé 
à s’absorber intégralement dans l’unité du seul Réel, 
Principe absolu de l’être » (2). Le résultat de cette 
« absorption » est l’anéantissement de la réalité du 
mal, c’est-à-dire une théodicée où le mal n’est pas seu-
lement relativisé, mais complètement évacué du fait 
de son mode d’existence qui s’apparente à la matière 
plotinienne : « la métaphysique intègre l’ensemble 
des créatures dans une commune où le mal disparaît 
parce qu’il révèle son inexistence foncière » (3). Dieu 
coïncide ici avec l’Être ; il est toute chose, c’est l’exister 
même. Son existence irradie sur les créatures par sa 
bienfaisance, et si mal il y a, il ne procéderait pas des 
attributs de Dieu, mais du monde corporel et sensible 
qui est foncièrement irréel (4).

Mohammad Ali Amir-Moezzi ouvre le bal de cet 
hommage par son article « Prière de pèlerinage englo-
bant » (« Al-Ziyāra al-jāmiʿa ») (p. 31-60). Il s’agit de 
la dix-septième étude d’une série consacrée à des 
aspects de l’imamologie duodécimaine. On trouve les 
autres études dans ses deux livres La religion discrète. 
Croyances et pratiques spirituelles dans l’Islam shi’ite 
(Paris, 2006) et ʿAli, le secret bien gardé. Figures du 
premier Maître en spiritualité shi’ite (Paris, 2020) (5).

Les ziyārāt (« les visites des tombes des saints »), 
ainsi que les prières qui accompagnent cette pratique, 
constituent le pivot du shiisme, étant donné que 

(1)  Nous reprenons ici une phrase de Ch. Jambet, in Le caché et 
l’apparent, Paris, l’Herne, 2003, p. 16.
(2)  Ici Vincent Delecroix cite Ch. Jambet, La fin de toute chose. 
Apocalypse coranique et philosophie, Albin Michel, Paris, 2017, 
p. 197. 
(3)  Ch. Jambet, ibid., p. 188. Cité par Vincent Delecroix p. 275, 
note 31.
(4)  Pour une bonne compréhension du problème du mal chez 
Mullā Ṣadrā, voir Ch. Jambet, Le philosophe et son guide, Mullâ 
Sadrâ et la religion philosophique, Gallimard, Paris, 2021, p. 225-
244. Voir aussi notre compte rendu de ce livre dans no 37 du 
Midéo, le Caire, 2022 (à paraître). 
(5)  Voir notre compte rendu de ce livre dans le no 38 du Midéo 
(à paraître en 2023).

celui-ci est consubstantiel à la dévotion mystique 
à l’égard de la figure du guide (imām). La ziyāra en 
elle-même n’est rien sans la prière qui l’accompagne. 
Il ne s’agit pas, bien entendu, de la prière canonique 
quotidienne (ṣalāt), mais de l’invocation suréroga-
toire (duʿā’). Certains corpus des traditions imamites 
vont jusqu’à présenter la ziyāra des tombes des 
imams, surtout celles de ʿAlī et d’al-Ḥusayn, comme 
étant spirituellement supérieure au ḥajj. Cela s’inscrit 
parfaitement dans la distinction, au sein du shiisme 
ente al-ʿāmma (les gens du commun ou la « masse ») 
et al-khāṣṣa (l’élite). Le ḥajj est une pratique ouverte 
à la ʿāmma, à la multitude, alors que la visite des 
tombes des imams est consacrée à ceux qui savent 
saisir les signes des manifestations terrestres de Dieu, 
c’est-à-dire à l’élite. On est là en présence d’une autre 
déclinaison du rapport entre l’exotérique (al-ẓāhir) 
et l’ésotérique (al-bāṭin) dans le shiisme et que l’on 
va rencontrer dans différents endroits de ce livre. 
C’est dans ce sens qu’on rapporte (qui ?) que l’imam 
Jaʿfar al-Ṣādiq aurait dit que celui qui visite la tombe 
d’al-Ḥusayn serait comme celui qui visiterait Dieu sur 
son trône (…kāna ka-man zāra -llāh fī ʿ arshihi) (p. 35). 

C’est chez Ibn Qūlūya (m. 369/978-979) qu’on 
lit ce dernier hadith, et plus précisément dans sa 
volumineuse compilation consacrée au pèlerinage 
du sanctuaire d’al-Ḥusayn à Karbalā, à savoir le Kāmil 
al-ziyārāt. Mais ce n’est pas cette compilation, malgré 
son importance, qui intéresse Mohammad Ali Amir-
Moezzi, mais bien celle d’Ibn Bābuya (Bābawayh) 
al-Shaykh al-Ṣadūq (m. 381/991-992) intitulée 
al-Ziyāra al-jāmiʿa al-kabīra (« La Prière du pèlerinage 
englobant »). La renommée de la al-Ziyāra al-jāmiʿa 
est telle dans le shiisme duodécimain qu’on lui 
consacre une place de choix dans le dernier grand 
recueil imamite de prières, les Kulliyyāt mafātīḥ 
al-jinān du Shaykh ʿ Abbās al-Qummī (m. 1359-1941). 
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous dit qu’elle a 
bénéficié de plusieurs commentaires dont le plus 
important, par sa profondeur philosophique, est 
celui de Muḥammad Taqī al-Majlisī (m. 1659/1070) 
dans son Rawḍat al-muttaqīn. À la fin de l’article, 
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous propose une 
traduction commentée de certains extraits de cette 
Ziyāra. Ce qui est étonnant avec ces prières ou ces 
invocations surérogatoires (duʿā’) que l’on lit dans 
ce traité, c’est leur longueur. Elles sont si longues que 
Mohammad Ali Amir-Moezzi se demande comment 
un shiite non-arabophone ou même arabophone 
peut les mémoriser. Il a eu un début de réponse lors 
d’une mission de recherche à Najaf et Karbalā en 1975 : 
un haut dignitaire religieux lui dit alors que l’apprentis-
sage par cœur et la compréhension de deux sentences 
sont suffisants pour « valider » un pèlerinage.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 52

Un autre problème, plutôt philosophique, se 
pose à propos de ces duʿā’. La volonté divine est unie 
à sa science éternelle et coïncide avec le décret divin, 
et la philosophie shiite ne cesse de l’affirmer, comme 
on le verra sous peu. Adresser une prière à Dieu pour 
lui demander quelque chose n’est-il pas une manière 
de le « sortir » de son essence et cela ne risque-t-il 
pas de modifier son décret ? Cette question nous 
renvoie tout naturellement à celle de la versatilité 
divine ou al-badā’, centrale en milieux shiites. C’est le 
sujet que traite Mathieu Terrier dans son article « De 
l’ésotérisme shiite à la philosophie shiite. Mullā Ṣadrā, 
Mīr Dāmād et la question du badā’ » (p. 507-550). Il 
faut préciser, ici, que Mathieu Terrier a déjà traité ce 
problème de manière très détaillée dans une étude 
intitulée « The Wisdom of God and the Tragedy 
of History: the Concept of Appearance (badā’) in 
Mīr Dāmād’s Lantern of Brightness » (6). On peut 
considérer l’étude proposée ici pour cet hommage 
comme un prolongement et un éclairage judicieux 
d’une question épineuse dans la pensée shiite.

Mathieu Terrier commence par définir la notion 
du badā’. D’après les ouvrages hérésiologiques, il s’agit 
de « l’apparition en Dieu, à certains moments de 
l’histoire humaine, d’un nouveau décret modifiant 
un décret précédemment exprimé » (p. 508). On 
constate avec cette définition que les choses ne sont 
pas tout à fait étrangères à la thématique du nāsikh et 
du mansūkh (l’abrogeant et l’abrogé) qui a fait couler 
beaucoup d’encre aussi bien dans l’histoire du shiisme 
que celle du sunnisme. Ibn Bābūya voit dans le badā’ 
l’origine même de la notion de l’abrogation (naskh) 
que l’on trouve dans le Coran (XIII, 39) (7). Mullā 
Ṣadrā a étudié cette question auprès de son maître 
Mīr Dāmād (m. 1040/1631) et en reprend plusieurs 
schèmes philosophiques, au premier rang desquels 
la distinction damadienne entre le plan du décret 
(qaḍā’), qui correspond au monde de l’intellect, et le 
plan de la détermination, qui renvoie au monde de 
l’Âme qui gouverne le monde et les hommes (nous 
y reviendrons). Mais ce qui intéresse Mullā Ṣadrā en 
premier lieu, c’est d’éviter que la notion du badā’ ne 
contamine l’Essence éternelle de Dieu. On sait que, 
pour éviter cette contamination, les Juifs, selon la 
tradition théologique musulmane aussi bien shiite 
que sunnite, ont professé que Dieu s’était reposé 

(6)  In Saiyad Nizamuddin Ahmad et Sajjad Rizvi (dir.), Philosophy 
and Intellectual life in Shī‘ah Islam, Londres, The Shi’ah Institute 
Press, 2017, p. 94-134.
(7)  « Dieu efface et confirme ce qu’Il veut. La Mère du Livre se 
trouve auprès de lui ». Pour Ibn Bābūya, l’effacement et la confir-
mation des versets coraniques est une forme de badā’, l’inter-
vention de Dieu dans les affaires de la créature en est une autre.

une fois que son œuvre créée. De même, la notion 
muʿtazilite de kumūn (la latence) est, selon Mullā 
Ṣadrā, une tentative, fallacieuse pour sauver cette 
Essence. Dans les deux tentatives, le dilemme est fla-
grant : ou bien on sauve la liberté humaine et on réduit 
l’omniprésence divine, ou on sauve la volonté divine 
et on rend, du coup, impensable la liberté humaine, le 
progrès spirituel et finalement le salut. Ce que cherche 
Mullā Ṣadrā, c’est de faire coïncider la liberté morale 
avec la nécessité cosmique et le décret divin ; et cette 
tentative ardue ne peut être entreprise et comprise 
que par « les savants enracinés dans la science » (al-

ʿulamā’ al-rāsikhūn fī l-ʿilm, reprise du Coran, III, 7), 
c’est-à-dire les imams infaillibles et les vrais gnostiques 
(ʿurafā’). En s’appuyant sur la distinction damadienne, 
évoquée plus haut, entre le plan de décret et le plan 
de la détermination, Mullā Ṣadrā sort de l’impasse en 
distinguant, dans la science divine, deux niveaux. Il y a 
tout d’abord la science synthétique de l’Intellect qui 
coïncide avec le décret divin (qaḍā’) et qui est confir-
mée dans la Table gardée auprès de Dieu ; il y a ensuite 
une analytique de l’Âme (tafṣīlī nafsānī) qui relève de 
la détermination. Dans la première science, la volonté 
est un attribut divin essentiel en vertu duquel Dieu 
enveloppe tout ce qui existe de manière nécessaire et 
éternelle. Dans la deuxième science, la volonté divine 
n’est plus un attribut essentiel, mais un acte en vertu 
duquel Dieu peut renouveler ses décisions dans le 
temps et renouveler chaque chose dans le « Livre de 
l’effacement et de la confirmation ». On voit bien que, 
même si Mullā Ṣadrā critique, selon Mathieu Terrier, le 
raisonnement analogique de son maître (p. 516), c’est 
finalement ce raisonnement qui lui permet de sauver 
la notion du badā’. La distinction dans l’être, entre une 
volonté éternelle et une volonté qui se renouvelle 
dans le temps, permet à Mullā Ṣadrā d’amarrer l’ordre 
éternel de la « Table gardée » à l’ordre temporel des 
événements changeant. Pour revenir au duʿā’ évoqué 
dans l’étude de M. Ali Amir Moezzi, nous pouvons 
alors dire que cette analogie de l’Être, impliquant deux 
niveaux dans la science divine, laisserait place à toutes 
sortes de prières, surtout si l’orant comprend que sa 
prière ne s’adresse pas à la science éternelle de Dieu, 
mais plutôt aux ordres qu’il donne à ses créatures 
dans le temps. Est-ce suffisant pour sauver le badā’ ?

Toujours à propos de Mullā Ṣadrā, Constance 
Arminjon se penche sur la postérité de ce philosophe 
dans la théologie shiite iranienne d’aujourd’hui. 
Dans son article « Au mémorial de Mollā Ṣadra : 
trois vues contemporaines de la théologie shiite » 
(p. 61-83), elle reconsidère l’héritage sadrien chez 
l’ayatollah Jawādī Āmolī (1933-), le ḥujjat al-islām 
Muḥammad Mojtahed Shabestarī (1936-) et Moḥsen 
Kadīwar (1959-).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 53

Jawādī Āmolī est connu par un ouvrage au 
titre éloquent, Dīn shenāsī (« La Connaissance de la 
religion ») où il essaie de répondre au philosophe laïc 

ʿA-K. Sorūsh qui lui avait reproché son immobilisme 
épistémologique et de ne pas avoir tenu compte des 
évolutions philosophiques survenues depuis Mullā 
Ṣadrā. Pour lui, toute la philosophie de Jawādī Āmolī 
se résume à répéter Mullā Ṣadrā tout en oubliant que 
celui-ci avait en son temps innové. Il faut préciser 
ici que Jawādī Āmolī a été, tour à tour, théologien 
de la ḥowzeh de Qom et membre des experts de la 
Constitution de 1979. La question de la continuité 
de l’héritage théologique est « une question existen-
tielle » (p. 63) pour lui et c’est ce qu’il défend dans La 
Connaissance des religions. Constance Arminjon ne 
rentre malheureusement pas dans les méandres de 
la pensée de ce penseur de l’establishment, mais on 
apprend que les réponses qu’il adresse à ʿ A-K. Sorūsh 
veulent rappeler à celui-ci la doctrine shiite sur la 
nature de la religion, ainsi que sur l’impossibilité d’un 
pluralisme religieux qu’il fonde sur toute l’histoire 

– un catéchisme en quelque sorte – de la révélation 
et de la prophétie et qu’il expose à partir des œuvres 
classiques de l’islam en général et du shiisme en 
particulier. Il y présente Mullā Ṣadrā comme le vrai 
représentant de la théologie musulmane. Mais quand 
il traite des questions théologico-politiques dans 
son livre, Jawādī Āmolī ignore complètement Mullā 
Ṣadrā. Finalement, « l’œuvre de Jawādī Āmolī illustre 
la difficulté d’insérer la temporalité de la révolution 
dans un ordre immuable, de situer le Guide étatique 
dans l’imâmologie duodécimaine » (p. 68).

Les choses sont un peu différentes avec Moḥsen 
Kadīwar. Si Jawādī Āmolī voit en la pensée de Mullā 
Ṣadrā le parangon de la pensée shiite, il refuse 
cependant de reconnaître sa nouveauté. Affirmer 
que la philosophie sadrienne brille par sa nouveauté 
revient à l’affaiblir et à affaiblir l’argumentation. La 
philosophie sadrienne est à peine une déclinaison de 
la philosophie musulmane que Jawādī Āmolī consi-
dère comme anhistorique ; elle est anhistorique parce 
qu’elle coïncide avec la révélation coranique. Moḥsen 
Kadīwar essaie au contraire de souligner le caractère 
historique de la tradition musulmane et, bien sûr de 
la philosophie de Mullā Ṣadrā. Parmi les nouveautés 
de Mullā Ṣadrā que Moḥsen Kadīwar reconduit intel-
ligemment, il y a la notion de al-rasūl al-dākhilī (le 
messager intérieur) qui implique une congruence de 
la raison et de la loi révélée : « La preuve de Dieu est 
seulement l’intellect, qui est le messager intérieur » (8). 
Moḥsen Kadīwar constate que ce principe est resté 

(8)  Molla Sadra, Sharḥ al-usūl min al-kāfī, I, al-ʿaql wa al-jahl, 
Téhéran, 1384 AHS/2005, p. 532. Cité par l’auteur p. 74.

longtemps en dehors de la ligne de mire des juristes 
musulmans et qu’il est temps, non seulement de s’en 
souvenir, mais aussi de l’appliquer.

L’entreprise du ḥujjat al-islām Moḥammad 
Mojtahed Shabestarī est davantage révolutionnaire 
car elle tente de « déconstruire l’entier édifice de 
la théologie shi’ite, avant de jeter les bases d’une 
théologie nouvelle (kalām jadīd) » (p. 74). Dans 
son livre, en persan, Hermenūtīk, ketāb wa sonnat 
(« Herméneutique, Livre et Tradition », 1966), on 
trouve les influences de la critique herméneutique des 
Écritures chrétiennes, des théologies chrétiennes et de 
la philosophie européenne contemporaine. Cela lui a, 
surtout, permis de découvrir Heidegger et Gadamer, 
et d’asseoir une critique épistémologique de tous les 
savoirs religieux islamiques. Son idée principale, c’est 
qu’à notre époque le climat de la pensée a changé 
et toutes les catégories de connaissance deviennent 
critiquables. Un tel climat pousse finalement la 
théologie à abandonner son apologétique fondée 
sur le dogmatisme métaphysique, y compris celui 
développé par Mullā Ṣadrā. Il s’agit en fait de modifier 
notre paradigme de pensée : il n’est plus question de 
s’interroger sur la conformité de la religion avec le 
réel, mais de se demander quel rôle toute religion 
peut encore avoir dans le monde d’aujourd’hui. Il 
n’est plus question de restaurer « l’épistémè qui a 
informé la dogmatique » (p. 77), mais de s’interroger 
sur la notion de la foi en tant que « choix existentiel » 
et conscient. Moḥammad Mojtahed Shabestarī va 
même jusqu’à développer un certain « agnosticisme 
métaphysique » (p. 79) qui consiste à disjoindre la foi 
de l’adhésion à des contenus de la Loi. La foi n’est pas 
de « nature religieuse-légale », mais s’enracine « dans 
l’expérience foncièrement singulière que l’homme a 
de rencontrer Dieu dans un dialogue » (p. 80).

L’ouvrage-hommage à Ch. Jambet contient 
deux études sur Avicenne. La première de Rémi 
Brague s’intitule « Pourquoi l’homme pense-t-il ? 
Une hésitation d’Avicenne (Shifā’, Psychologie, V, 1) » 
(p. 161-161) et la seconde, « L’authenticité de la Risāla 
fī Ithbāt al-nubuwwât » (p. 445-506), est signée de 
Meryem Sebti.

Rémi Brague s’arrête sur un livre tout à fait ori-
ginal écrit en 1952 par Ernst Bloch (9). En Occident, 
Avicenne est surtout connu par son mysticisme et par 
le versant spiritualiste de sa philosophie. Ernst Bloch 

(9)  E. Bloch, Avicenna und die Aritotelische Linke [1952], 
(republié dans Id., Das Materialismusproblem, seine Geschichte 
und Substanz, Suhrkamp, Francfort 1972 (Gesamtausgabe, 7), 
p. 478-524). Ce livre fut traduit en français en 2008 par Claude 
Maillard sous le titre Avicenne et la gauche aristotélicienne, éd. 
Premières pierres, 93 p. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 54

constitue une exception car il considère Avicenne 
comme un penseur « matérialiste ». Il est certain 
que le titre de son bref traité pose un problème. Est-il 
judicieux d’utiliser les catégories telle que « droite » 
et « gauche » pour parler des philosophes classiques ? 
Et que désigne l’expression « gauche aristotélicienne » 
utilisée ici par l’auteur du Principe Espérance ? Il est clair 
que pour Ernst Bloch le mot « gauche » est un parfait 
équivalent du terme « matérialiste ». Avicenne était 
un matérialiste pour E. Bloch parce qu’il considère la 
matière comme douée de potentialité et animée d’une 
pulsion (Trieb) toujours nouvelle et toujours orientée 
vers certaines réalisations. Un passage du chapitre 
cinq du Shifā’ insiste sur le caractère social de certains 
comportements humains et le « côté matérialiste » 
d’Avicenne apparaît dans certains passages où il fait 
mention de la division du travail, de la collaboration 
entre travailleurs et du fait que cette division soit la 
cause du langage. Cependant, il n’y a rien de nouveau, 
car Avicenne recycle ici des idées de penseurs anté-
rieurs, grecs en particulier. Mais, ce qui est tout à fait 
nouveau dans ce « matérialisme avicennien », c’est 
le lien que met en place Avicenne entre la division 
du travail et les facultés supérieures de l’esprit. La vie 
sociale devient alors une sorte d’« infrastructure » 
et le fondement de la vie intellectuelle. « L’homme 
pense parce qu’il travaille » (p. 167). De toute façon, 
une telle découverte n’a pas de suite chez Avicenne, ce 
qui fait d’elle un hapax dans son corpus. La conclusion 
de Rémi Brague est ici à méditer : « Tout se passe en 
tout cas comme si Avicenne s’était inquiété devant les 
conséquences de sa propre intuition et avait reculé 
devant elle » (p. 168).

On peut considérer l’article de R. Brague comme 
un très bon compte-rendu du livre d’Ernst Bloch et ce 
travail aurait pu gagner en profondeur si son auteur 
avait pris en compte les influences d’E. Bloch dans la 
pensée philosophique arabe contemporaine. En effet, 
la thèse d’une tendance matérialiste chez Avicenne et 
chez d’autres philosophes arabes n’est pas restée limi-
tée au cercle de l’université Karl Marx à Leipzig ou de 
l’université de Berlin. Il ne faut pas oublier que le grand 
projet du philosophe syrien Tayyib Tizīnī (1934-2019) 
s’appuyait sur la thèse d’Ernst Bloch et de son col-
lègue de l’université de Berlin (est), Hermann Ley 
(1911-1990), connu par son livre écrit en 1957, Studie 
zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter (10). 
Tayyib Tizīnī a, justement, soutenu sa thèse d’État 
avec Hermann Ley en 1967 et l’a publiée en 1972, 
chez de Gruyter, sous le titre Die Materieauffassung in 
der islamisch-arabischen Philosophie des Mittelalters. 

(10)  Édité par Deutcher Verlag der Wissenschaften, 572 p.

Cette thèse fut suivie, en arabe, d’un grand projet de 
relecture « marxiste » du patrimoine philosophique 
arabe inauguré par le livre phare Mašrūʿ ru’ya jadīda li 
al-fikr al-ʿarabī fī al-ʿaṣr al-wasīṭ (11), et l’onde de choc 
qu’il a causée dans le milieu intellectuel arabe dans 
le dernier quart du siècle a ébranlé le dogmatisme 
universitaire arabe. Dans ce livre, Tizīnī soutient la 
thèse, tout à fait curieuse, selon laquelle la philosophie 
arabo-musulmane aurait cherché à remettre en cause 
le féodalisme médiéval grâce, surtout, aux aspects 

“matérialistes” et “athées” de la pensée d’Avicenne et 
d’Averroès. En prolongeant les idées d’E. Bloch, Tizīnī 
attribue à Avicenne le mérite d’avoir dépassé le dua-
lisme aristotélicien de la forme et de la matière, de 
Dieu et du monde. Il va même jusqu’à soutenir l’idée 
que, sans la pensée matérialiste d’Avicenne, le maté-
rialisme issu de la philosophie naturelle du xiiie siècle 

– instaurant un rapport nouveau de l’homme avec la 
nature – aurait été impossible (12).

Finalement ce qui devient de plus en plus certain 
avec l’œuvre d’Avicenne, c’est que ce philosophe n’a 
que peu à voir avec le spiritualisme et le mysticisme 
qu’on lui a attribués depuis les écrits d’Auguste 
Ferdinand van Mehren (1822-1907), d’où la nécessité 
de revoir les traités de ce philosophe pour distinguer 
l’authentique de l’inauthentique. C’est ce que fait 
Meriem Sebti dans son brillant article sur la Risāla fī 
ithbāt al-nubuwwât, édité et traduit en anglais par 
Michael Marmura (13). M. Sebti essaie de démontrer, 
en s’appuyant sur la traduction française de cette 
épître (14), que beaucoup d’éléments que l’on y trouve 

(11)  (« Projet pour une nouvelle vision de la pensée arabe au 
Moyen-âge »), Damas, dār Dimašq, 1971.
(12)  Tizīnī a poursuivi son « Projet » par une œuvre monumen-
tale intitulée Mašrūʿ ruʿya ǧadīda li al‑fikr al‑ʿarabī munḏhu 
bidāyatih ḥattā al‑marḥala al‑muʿāṣira (Projet pour une nouvelle 
vision de la pensée arabe depuis ses débuts jusqu’à la période 
contemporaine), 12 tomes, Damas, dār Dimašq, le dernier 
publié, à titre posthume, en 2020. Le philosophe libanais Husayn 
Muruwwa (1908 ou 1911-1987) s’inscrit dans la même école 
« marxiste » initiée, dans le monde arabe, par Tizīnī, avec son 
imposant Al-Nazaʿāt al-māddiyya fī al-falsafa al-ʿarabiyya al-
islāmiyya (Les tendances matérialistes dans la philosophie arabo-
musulmane), dār al-Fārābī, Beyrouth, 1978, qui fut à l’origine une 
thèse soutenue à Moscou en 1974.
(13)  On trouve la traduction dans R. Lerner, M. Mahdi, éd., 
Medieval Political Philosophy, New York, Ithaca, 1993, p. 112-121. 
Pour le texte arabe : Risāla fī ithbāt al-nubuwwât li Ibn Sīnā, 
Beyrouth, 1991, 2nd éd.
(14)  Traduction française par J. B. Brenet : Avicenne (?), Epître 
sur les prophéties, texte arabe, intr. O. L. Lizzini, trad. et notes 
J. B. Brenet, Paris, Vrin, 2018. Le point d’interrogation apposé 
au nom d’Avicenne laisse penser que cette épître est attribuée 
faussement à Avicenne. Mais M. Sebti attire notre attention sur 
le fait que dans les pages 86-87, J. B. Brenet ne remet pas en cause 
cette attribution (Voir note 10 de l’article de M. Sebti).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 55

laissent perplexe et ne permettent pas de déclarer 
qu’une telle épître est d’Avicenne. Aussi bien l’analyse 
doctrinale que l’analyse stylistique de cette épître 
nous convainquent du contraire. M. Sebti relève tout 
d’abord qu’Avicenne prend toujours soin, dans ses 
œuvres, de distinguer la contingence de la potentia-
lité. Quand une chose vient à l’existence, elle ne peut 
plus être considérée comme potentielle, mais elle 
demeure toujours contingente ou possible. C’est cette 
distinction qui va fonder l’ontologie avicennienne de 
la création. L’auteur de la Risāla fī ithbāt al-nubuwwāt 
confond les deux concepts et la potentialité d’une 
chose n’est pas autre chose que sa contingence.

On trouve aussi, dans cette épître, une confusion 
entre l’intellect agent et l’intellect angélique alors 
qu’il n’arrive jamais à Avicenne de mettre l’un à la 
place de l’autre. L’épître en question nous informe 
que « l’intellect angélique » serait l’intellect du pro-
phète et que, sans cet intellect, aucune diffusion de 
la lumière noétique dans le monde sensible ne serait 
possible. Bien plus, sans cet intellect « prophétique », 
rien dans l’intellect des hommes ne passerait de 
la puissance à l’acte. Il s’agit donc d’un intellect 
« nouveau » qui s’approprie toutes les fonctions de 
l’intellect agent. Mais on sait que, dans la véritable 
doctrine avicennienne, l’intellect du prophète, 
comme l’intellect de tout un chacun, ne peut être 
non plus en acte sans une jonction avec l’intellect 
agent. « Notre texte semble fonder une distinction 
essentielle entre l’intellect de l’homme et l’intellect 
du prophète – que je n’ai trouvée nulle part ailleurs 
dans le corpus avicennien » (p. 473). La Risāla fī ithbāt 
al-nubuwwât reprend ici la doctrine des philosophes 
ismaéliens pour qui le prophète ou l’imam est la 
condition nécessaire pour parfaire la rationalité des 
hommes (15). D’ailleurs d’autres éléments de cette 
épître laissent subsister le doute sur son attribution à 
Avicenne et nous rappellent fortement le vocabulaire 
ismaélien, voire sohrawardien : à la page 112 de la 
traduction française, nous apprenons qu’il existe trois 
mondes, un monde sensible, un monde imaginatif et 
estimatif, et un monde intellectuel. Le seul monde 
digne de respect est le monde intellectuel car « il est 
le lieu de la permanence ». Le monde imaginatif et 
estimatif est le monde de la permission, tandis que 
le monde sensible « est le monde des tombeaux ». 
Nous ne disons rien sur cette division tripartite 
du monde qui ne se trouve nulle part ailleurs chez 
Avicenne ! Arrêtons-nous sur le monde sensible. Il 
est complètement déprécié dans cette épître alors 
que nous savons qu’Avicenne valorise le corps. L’âme 

(15)  Voir à ce propos les références données par M. Sebti, p. 473, 
no 71.

doit savoir manier le corps et le bien gérer. Ce type de 
spéculation vient des philosophes de l’ishrāq, voire 
de Mullā Ṣadrā également (p. 489).

L’article de Meriem Sebti comporte certains 
écueils qui peuvent parfois en gêner la compré-
hension. Ainsi à la page 465, « l’intellect en acte » 
traduit al-ʿaql al-faʿāl, alors que c’est la traduction 
de « al-ʿaql bi al-fiʿl ». Finalement dans ce passage, 
on ne sait plus si on est en présence de « l’intellect 
en acte » ou de « l’intellect agent », ce qui pose vrai-
ment un problème de compréhension. De moindre 
importance, et toujours p. 465, il faut transcrire 
l’inspiration divine par waḥy, et non pas par waḥī. 
Cela n’enlève, bien sûr, rien à l’excellente qualité de 
ce travail conduit avec maestria. 

L’hommage contient aussi certaines études inté-
ressantes sur l’ismaélisme et ses différentes influences 
dans la sphère shiite. C’est ainsi que Carmella Baffioni 
examine, dans son article intitulé « The Figure of 
Iblīs in the Ikhwān al-ṣafā’- Related esoteric littéra-
ture » (p. 113-141), l’éternelle question concernant 
le rapport des Ikhwān al-ṣafā’ avec l’ismaélisme. En 
fait Carmella Baffioni a déjà montré dans une étude 
précédente combien les sources des Rasā’il Ikhwān 
al-ṣafā’ (désormais RIS) étaient d’un grand éclec-
tisme (16) parce qu’on y trouve du pythagorisme, du 
néo-platonisme, du shiisme (principalement mais 
non exclusivement d’obédience ismaélienne), du 
soufisme mêlé à différentes formes d’hermétisme. La 
question est d’autant plus épineuse que les Ikhwān al-
ṣafā’ ne cessent eux-mêmes de critiquer l’ismaélisme 
à différents endroits de leurs épîtres (17).

Carmella Baffioni revient, dans cet article, sur 
l’ajout (the Addition) à l’épître 50 qu’elle a déjà édité 
en 2019 à partir de « the Istanbul MS Esaf Efendi » (18). 
Les conclusion « provisoires » de C. Baffioni sont d’un 
grand intérêt. Elle aboutit en effet à un lien clair entre 
le RIS et l’ismaélisme. « L’Addition » du MS d’Istanbul 
peut être considérée comme une sorte de résumé 
des idées concernant la chute d’Adam et la tentation 

(16)  C. Baffioni, Frammenti e testimonianze di autori antichi 
nelle epistole degli Iḫwān al-Ṣafā’, Rome 1994. Voir aussi à ce 
propos I. R. Netton, Muslim Neoplatonists. An Introduction to 
the Thought of the Brethren of Purity (Ikhwān al-Ṣafā’), Londres 
2002 et G. de Callataÿ, Ikhwan al-Ṣafa. A Brotherhood of Idealists 
on the Fringe of Orthodox Islam, Oxford 2005, p. 73-87.
(17)  Voir par exemple Epître 33, Rasā’il, dār Ṣādir, Beirut, 1957, 
III, p. 199. Les Ikhwān al-ṣafā’ parlent des musabbiʿa (les septi-
maniens). S’agit-il vraiment des ismaéliens ?
(18)  Cf. Madelung, C. Uy, C. Baffioni et al., On God and the World. 
An Arabic Critical Edition and English Translation of Epistles 49-51, 
New York 2019, p. 237-277 (introduction, text and translation; 
Arabic text at p. 242-250).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 56

d’Iblīs que l’on trouve dans al-Risāla al-Jāmiʿa (19). Mais 
de quel ismaélisme s’agit-il ? Carmella Baffioni nous dit 
que l’idée de métempsychose que l’on trouve dans le 
chapitre 29 de la Risāla al-Jāmiʿa (texte 41) ne peut 
relever de la doctrine fatimide. Relève-t-elle de l’ismaé-
lisme nizarite ou tayyibī ? La question reste ouverte !

Meir M. Bar Asher s’intéresse, quant à lui, au 
qāḍī al-Nuʿmān (m. 363/974), l’un des plus impor-
tant duʿāt du shiisme ismaélien fatimide. Dans son 
étude « Interprétation ismaélienne du péché original 
selon l’ouvrage Asās al-ta’wīl du qāḍī al-Nuʿmān » 
(p. 143-159), M. Bar Asher s’arrête sur plusieurs 
points importants sur lesquels al-Nuʿmān fonde son 
ouvrage, dont l’idée que les prophètes coraniques 
nous renvoient principalement à une version ésoté-
rique de la religion ismaélienne. Par conséquent, le 
secret de la religion reste réservé aux initiés et « celui 
qui tenterait de se hisser à un niveau auquel il n’aurait 
pas été initié causerait un dommage doctrinal et 
commettrait un péché » (p. 143). Vouloir acquérir 
un savoir auquel on n’a pas droit peut entraîner 
une remise en question de la structure hiérarchique 
ismaélienne (p. 147). Même le ʿārif peut s’exposer 
au danger de la chute quand il cherche à vouloir 
atteindre des connaissances qui ne lui sont pas per-
mises. Adam et Ève ont bien sûr connu le même sort 
« du fait de leur méconnaissance des niveaux (ḥudūd) 
[qui leur étaient supérieurs]. Nombreux parmi ceux 
qui se conduisent de la sorte se perdent et tombent 
dans le libertinage (ibāḥa) » (20). Meir M. Bar-Asher 
compare la chute d’Adam et Ève, ou de n’importe 
quel ʿ ārif trop audacieux, à la célèbre parabole talmu-
dique des quatre sages qui entrent dans le Pardès et 
trouvent la même sanction qui guette l’ambitieux qui 
cherche un savoir ésotérique auquel il n’est pas initié. 
Selon le récit talmudique, les quatre sages étudiaient 
en effet les secrets de la création alors que leur statut 
de spécialistes de la connaissance exotérique de la 
Torah ne leur en garantissait pas la compréhension 
dans son versant ésotérique et mystique. Le verdict 
est sans appel : le premier sage paya de sa vie, le deu-
xième devient fou et le troisième connaîtra l’errance. 
Il n’y a que le quatrième, Rabbi ʿAkiba, qui fut sauvé 
parce qu’il était maître aussi bien dans les sciences 
exotériques qu’ésotériques. 

(19)  Outre la cinquantaine d’épîtres, il existe ce qui se prétend ré-
sumé global de l’ouvrage, qui n’est pas compté dans les 52, appelé 
« Le Résumé » (al-Risālat al-Jamīʿa) qui existe en deux versions. 
On a cru qu’il s’agissait de l’œuvre de Majriti (mort vers 1008), 
bien que Netton nous dit que Majriti n’aurait pas pu le composer, 
et qu’Yves Marquet conclut à partir d’une analyse stylistique et 
lexicographique de La Philosophie des Iḥwān al-Ṣafa (1975) que 
ce résumé a dû être écrit en même temps que le corpus principal.
(20)  Asās al-ta’wīl, cité Par Meir M. Bar-Asher, p. 150.

Ce qui se dégage de cette interprétation 
d’al-Nuʿmān du péché originel, c’est que (1) celui-ci 
déploie un effort particulier pour ce que M. Bar-Asher 
appelle « une actualisation du Coran », « c’est-à-dire 
la transformation des paroles divines relatives à un 
contexte particulier en messages pertinents pour 
tous les lieux et tous les temps » (p. 147). Du coup, 
observer, par exemple, la dualité du ẓāhir et du 
bāṭin est central dans la doctrine ismaélienne ; elle 
est valable en tout temps et tous lieux. Sans cette 
dualité, le système de propagande ne tiendrait plus. 
(2) Le récit d’Adam et Ève nous montre que tous les 
prophètes de la Bible et du Coran peuvent se trom-
per. Preuve s’il en faut, que contrairement au shiisme 
imamite, le shiisme ismaélien n’accepte pas la ʿiṣma 
(l’impeccabilité des prophètes).

Le grand spécialiste de l’ismaélisme, Farhad 
Daftary, signe un article intitulé « Khayrkhwāh-i 
Harātī and the post-Monghol revival in Nizārī Ismaili 
literary activities in Persia » (p. 215-225 ». À bien 
lire cet article, on se rend compte qu’il est plus 
question de l’histoire de l’ismaélisme nizarite que du 
grand dāʿī ou pīr Muḥammad Ridā b. khwāja Sultān 
Ḥusayn Ghūriyānī Harātī, plus connu sous le nom de 
Khayrkhwāh-i Harātī (m. 960/1553), auteur prolifique 
ainsi que poète au pseudonyme de Gharībī, dérivé 
du nom d’un de ses imams contemporains, Gharīb 
Mīrzā, le trente-quatrième imam des Nizarites, dit 
aussi Mustanṣir bi’llāh (II) (m. 904/1553).

Le résumé clair et précis fait par F. D. Daftary 
le conduit jusqu’au milieu du ixe/xve siècle, quand 
les imams des Qāsim-Shāhī avaient émergé dans le 
village d’Anjudān, près de Qum en Perse centrale. 
C’est là qu’apparut Khayrkhwāh. Ses écrits, nous dit 
F. Daftary, sont extrêmement précieux pour com-
prendre le renouveau d’Anjudān dans l’ismaélisme 
nizarite post-Alamūt. Son Faṣl dar bayān-i shinākht-i 
imām (« Sur la reconnaissance de l’Imam »), composé 
vers 952/1545, est un résumé des vues de l’auteur 
sur la doctrine ismaélienne centrale de l’imamat et 
d’autres enseignements nizarites contemporains. 
Ici, Khayrkhwāh insiste à plusieurs reprises sur le 
devoir des fidèles de reconnaître et d’obéir à l’imam 
actuel, et à son principal représentant, ou hujjat, 
alors plus communément appelé pīr. Les œuvres de 
Khayrkhwāh, en particulier sa Risāla, ont également 
une valeur historique et éclairent divers aspects des 
communautés nizarite de son époque au Khurasan 
et en Afghanistan, ainsi que la manière dont l’imam 
administrait les affaires de la daʿwa.

À la fin de son article, Farhad Daftary revient sur 
l’histoire du mouvement nizarite et nous apprend 
que l’avènement des Safawides et la proclamation 
du shiisme duodécimain comme religion d’État 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 57

en 907/1501 promettaient des opportunités plus 
favorables pour les activités des nizarites. Mais les 
monarques safawides ont rapidement supprimé 
toutes les formes populaires de soufisme et les mou-
vements shiites qui sortaient des limites du shiisme 
duodécimain. Dans ces circonstances, les nizarites 
de Perse ont adopté le shiisme duodécimain comme 
une nouvelle forme de taqiyya, mais cette pratique a 
fini par désintégrer leurs groupes ou à les assimiler au 
shiisme duodécimain. Ce fut la fin des nizarites en Iran.

Maria De Cillis s’intéresse quant à elle à un 
dāʿī plus connu, Ḥamīd al-Dīn al-Kirmānī (m. après 
411/1020). Dans son article « Ḥamīd al-Dīn al-
Kirmānī and muʿtazilism, an enquiry into an opaque 
relationship » (21) (p. 229-257), elle essaie de montrer 
les interactions possibles entre l’ismaélisme et le 
kalām muʿtazilite. On sait qu’al-Kirmānī a souvent 
tenté de construire un système de pensée com-
plexe où les traditions ismaéliennes sont mâtinées 
de courants philosophiques principalement tirés 
du néoplatonisme farabien, et ses écrits semblent 
souvent refléter des positions que l’on trouve chez 
certains muʿtazilites. Tout en les critiquant parfois, 
al-Kirmānī n’hésite pas à adopter certains de leurs 
arguments. Certaines positions que l’on lit dans des 
traités tels que al-Maṣābīḥ fi ithbāt al-imāma et Rāḥat 
al-ʿaql, pourraient conduire à le considérer comme 
un partisan enthousiaste de cette école théologique, 
comme l’étaient de nombreux théologiens shiites de 
son temps.

Les résultats de l’enquête de Maria de Cillis 
montrent bien qu’al-Kirmānī  a pu absorber certaines 
des perspectives des muʿtazilites sans compromettre 
le plan sotériologique ismaélien. Il accepte, bien sûr, 
l’idée que l’homme, grâce à sa raison, soit responsable 
de ses propres actes ; et il accepte parfaitement le 
principe divin de discernement par la connaissance 
et les actes qui rend justifiable toute récompense ou 
châtiment. Mais que serait alors la daʿwa si chaque 
individu comptait sur son seul pouvoir de discerne-
ment ou si les lois divines sont faites une fois pour 
toutes ? Pour y répondre, al-Kirmānī s’éloigne des 
muʿtazilites et parle d’une Loi nécessaire dont le mes-
sage n’est divulgué qu’aux prophètes et aux imams. 
Pour aller vite, nous dirons que chaque membre de la 
daʿwa s’appuie sur les enseignements de ce message 
pour jouer pleinement son rôle de dāʿī et inciter les 
humains à s’engager sur la voie du salut. La raison est 
importante pour orienter les choix de l’homme, mais 

(21)  Cette étude reprend et résume un travail antérieur de 
Maria De Cillis sur ce dāʿī. Il s’agit de Salvation and Destiny in 
Islam : The Shi’i Ismaili Perspective of Ḥamīd al-Dīn al-Kirmānī, 
London-New York, 2018.

elle est sans efficacité en dehors de l’imam ou de ses 
disciples qui sont à même de garantir la rédemption. 

Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī, un autre ismaélien, ou tout 
au moins converti à l’ismaélisme d’Alamūt, plus 
proche de la falsafa qu’al-Kirmānī, est étudié par 
Maxime Delpierre dans un article très fouillé, intitulé 
« Esquisse d’un concept de mondes possibles chez 
Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī » (p. 279-316). Déjà al-Bīrūnī, nous 
dit M. Delpierre en se référant à P. Hullmeine (22), avait 
introduit des éléments coraniques induisant à penser 
l’existence d’autres mondes comme le barzakh (inter-
monde ou limite entre mondes). Al-Bīrūnī avait admis 
d’autres mondes au nom de la cosmologie aristotéli-
cienne, ainsi qu’au nom de la toute-puissance divine. 
Les éléments sur lesquels Ṭūsī va s’appuyer sont déjà là, 
à savoir la distinction entre « ce monde » et « le monde 
en général ; entre « le monde » comme espèce et l’ins-
tanciation individuelle de notre monde. Ce qui va être 
nouveau avec Ṭūsī , c’est la possibilité « modale » d’un 
autre monde et c’est elle qui va être examinée : il faut 
penser la possibilité d’un autre monde, non pas au sens 
où il existe réellement, mais comme s’il existait de fait, 
c’est-à-dire en postulant son irréalité. Pour concevoir 
cela, il faut d’abord s’éloigner de la conception avicen-
nienne qui n’admet pas d’autres mondes possibles : 
pour Avicenne rien ne doit échapper à l’humaine rai-
son en tant que sommet de l’être et toute chose dans 
l’univers doit être saisi par l’être qui lui est supérieur. Pas 
de supplément, donc, hors du monde. Et il faut ensuite 
délaisser tout « ultra-nécessitarisme » qui rend nulle 
et non avenue toute conception d’un possible, vu que 
tout possible est rendu nécessaire par une cause qui 
lui est extérieure. Il faut enfin revoir les principes onto-
logiques relatifs à l’eschatologie : que nous apprend la 
résurrection ? « Qu’il y a au moins un monde possible » 
(p. 315). À partir des principes mêmes d’Avicenne qui 
refuse tout idée d’un autre monde possible, on peut 
aboutir avec Ṭūsī à l’idée d’un « possible pur », qui n’est 
ni nécessaire, ni impossible !

L’article de Daniel De Smet « Le prétendu syn-
crétisme nuṣayri-nizarite en Syrie au xiie siècle : un 
mythe de la recherche ? » revient sur le pillage par 
les nuṣayris de la citadelle nizarite de Maṣyaf en 
1809 où se trouvait un manuscrit arabe anonyme. Ce 
manuscrit a été récupéré par Jean-Baptiste Rousseau, 
consul-général de France à Alep, qui le publie en 
1811. On lit dans la conclusion de J.-B. Rousseau : 
« Ces sectaires croient à l’infusion de la divinité qui 
s’est successivement incarnée, selon eux, dans la 
personne de plusieurs prophètes, et notamment 
dans celle d’Ali ; et à la métempsycose, deux dogmes 

(22)  P. Hulmeine, “Al-Bīrūnī and Avicenna on the Existence of 
Void and the Plurality of Worlds”, Oriens, 47, (2019), p. 114-144.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 58

impies qu’ils ne professaient point originairement, 
et qu’ils ont probablement empruntés des Nosaïris, 
leurs voisins » (p. 317-318 de l’article). Cette thèse qui 
atteste du syncrétisme nuṣayri-nizarite sera vouée à 
une longue postérité. Sylvestre de Sacy, qui encou-
ragea J.-B. Rousseau à publier ce manuscrit, cacha 
à peine sa déception quant au contenu de celui-ci, 
mais cela n’a pas, bien sûr, empêché le mythe de 
perdurer. D. De Smet affirme que l’idée d’un syncré-
tisme nuṣayri-nizarite « repose sur peu d’éléments 
concrets » (p. 340). Son analyse de ce manuscrit, ainsi 
que, d’autres du même acabit, conclut que les réfé-
rences au nuṣayrisme prennent souvent des allures 
polémiques. La vénération du Maʿnā et du Ism, la 
masculinisation de Fatima, le phénomène du Maskh, 
etc., sont taxés d’ « erronés ». D’ailleurs, on lit dans 
l’un de ces manuscrits qu’« on sait que les nuṣayri 
sont les ennemis du Seigneur Rāshid al-Dīn [le chef de 
la daʿwa de Syrie, théoriquement soumise à Alamūt]» 
(p. 342). Les éléments folkloriques l’emportent sur 
la description de la doctrine et on se demande ce 
que les nizarites auraient vraiment emprunté aux 
nuṣayris !! Mais cela veut-il dire que ces manuscrits 
n’ont aucun intérêt historique ou doctrinal ? Loin de 
là bien sûr. Ils nous donnent une idée sur l’évolution 
de la doctrine nizarite en langue arabe et sur ce qu’elle 
a pu développer en plus – ou en moins – par rapport 
au nizarisme persan d’Alamût (23). 

L’article de Daniel De Smet est suivi d’une étude 
d’Ève Feuillebois sur un crypto-ismaélien, Afḍal al-Dīn 
Muḥammad b. Ḥusayn Kāshānī, connu comme 
Bābā Afḍal (environ 582/1186-654/1256). Le titre 
de cette étude est « L’équipement et la parure des 
rois accomplis de Bābā Afḍal Kāshānī. Un singulier 
miroir des princes persan de la première moitié 
du viie/xiiie siècle » (p. 347-383). L’étude signale les 
ouvrages majeurs de Bābā Afḍal, surtout le Jāvidān-
nāma (« Livre de l’éternel ») que Mullā Ṣadrā a traduit 
en arabe sous le titre de Iksīr al-ʿārifīn (« L’Élixir des 
gnostiques »). On pense que Mullā Ṣadrā a trouvé 
dans ce livre des affinités avec son propre système 
étant donné que le Jāvidān-nāma développe une 
épistémologie impliquant une unité de la connais-
sance, du connaissant et du connu. Mais l’étude de 
Ève Feuillebois porte tout particulièrement sur le 
miroir des princes de Bābā Afḍal, à savoir le Sāz va 
pīrāya-yi shāhān-i purmāya (« L’Équipement et la 
parure des rois accomplis »). C’est un miroir d’allure 
très philosophique et « s’enracine dans la falsafa 
pratique, elle-même héritière de la pensée hellénis-
tique à travers la traduction de certaines œuvres de 

(23)  Il faut revenir à ce propos à l’article, ici même, de F. Daftary 
et de ce qu’on a dit à propos du nizarisme d’Alamut.

Galien et de Plotin… » (p. 351). La particularité de ce 
livre réside dans le fait qu’il évite les catalogues de 
conseils que l’on trouve dans les miroirs de l’époque 
et présente une réflexion métaphysique tout à fait 
originale qui rappelle, à bien des égards, l’Éthique 
nasiréenne de Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī.

La dernière étude traitant de l’ismaélisme et de 
certaines de ses figures plus ou moins notoires est 
consacrée à Shahrastānī (m. 548/1153) et réalisée par 
Toby Mayer. Si Maria De Cillis scrutait, dans son article 
vu plus haut, les influences du kalām muʿtazilite dans 
le système d’al-Kirmānī, Toby Mayer essaie, quant à 
lui, de voir quel rapport Shahrastānī entretient avec 
l’ashʿarisme. Dans son article « Some Ashʿarī features 
of Shahrastānī esoteric thought » (p. 447-444), il 
constate que l’identité exotérique de Shahrastānī, 
longtemps considéré comme un ashʿarite notoire (24), 
est celle d’un shāfiʿī sunnite en droit et un ashʿarite 
en kalām alors que le versant ésotérique de sa pensée 
plonge ses racines dans l’ismaélisme des cercles de 
Nichapour, de la Nizāmiyya de Bagdad et de la cour 
du sultan seldjoukide à Merw, milieux dans lesquels 
il a vécu les différentes étapes de sa vie. Savoir se pro-
téger était depuis longtemps imposé aux adeptes des 
traditions ismaéliennes, au point d’assimiler la piété 
(taqwā) elle-même à une prudente dissimulation 
(taqiyya). Ainsi, nous dit Toby Mayer, lorsque notre 
auteur se réfère de manière récurrente à la « doctrine 
des gens de vérité » (madhhab ahl al-ḥaqq) dans son 
traité de kalām Nihāyat al-iqdām fī ʿilm al-kalām, il 
fait naturellement allusion à des positions largement 
associées à l’ashʿarisme, mais dans ses écrits ésoté-
riques tels que Mafātiḥ al-asrār, il fait allusion au 
système de l’imamat ismaélien.

Cela dit, appliquer à Sharastānī le schéma de 
double vérité risque de faire violence à la structure fasci-
nante de sa pensée. Plutôt que de le lire comme un schi-
zophrène intellectuel, un examen attentif des aspects 
exotériques et ésotériques de son corpus d’œuvres 
révèle que, s’ils manquent manifestement d’unifor-
mité doctrinale simple, ils sont subtilement beau-
coup plus liés qu’on ne le supposerait. Des concepts 

(24)  Plusieurs  is lamologues ,  parmi lesquels Wilferd 
Madelung, Jean Jolivet et Guy Monnot, ont fini par prouver 
que c’était en fait un ismaélien nizarite qui pratiquait la taqiya 
en raison des persécutions dont les ismaéliens faisaient 
l’objet à cette époque. Voir Guy Monnot, « Shahrastani » 
in Encyclopédie de l’islam, 1996, tome 9, p. 220-22 ; Wilferd 
Madelung, « Ash-Shahrastanis Streitschrift gegen Avicenna 
und ihre Widerlegung durch Nasir ad-din at-Tusi », Akten des 
VII. Kongresses für Arabistik und Islamwissenschaft, Abhandlungen 
der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, 1976, Tome 98, 
p. 250-9. Voir aussi d’autres références sur la question dans 
l’article de Toby Mayer (p. 443-444).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 59

organisationnels clés comme la hiérarchie (tarātub) 
et la généralité/spécificité (ʿumūm /khusūs) dans son 
kalām impliquent que, malgré son engagement ultime 
envers l’ismaélisme, son approche de la vérité religieuse 
et philosophique situe les enseignements dans une 
hiérarchie qui ne souffre aucune rupture.

Ce livre-hommage contient deux articles por-
tant sur le mysticisme musulman. Le premier, signé 
par Souād Ayada, porte le titre « Louis Massignon, 
du jihād à l’hospitalité » (p. 85-112). Nous versons 
cet article au chapitre du mysticisme parce que 
S. Ayada considère que le grand orientaliste français, 
Louis Massignon (1883-1962) « envisage le jihād 
comme une expérience mystique » (p. 109) et parce 
que la vie intellectuelle de ce grand orientaliste est 
marquée à jamais par son travail monumental sur 
al-Ḥallāj, le « martyr mystique de l’islam », qu’il n’a 
jamais cessé d’étudier afin d’en saisir la signification 
transhistorique. Le mot jihād ne renvoie que partiel-
lement à cette notion, tant galvaudée, de « guerre 
sainte ». Pour bien saisir la signification profonde de 
ce mot, S. Ayada nous renvoie à un entretien entre 
A. Dupont, spécialiste des Croisades, et Henri Corbin, 
philosophe et grand spécialiste de la philosophie 
shiite (25). A. Dupont aborde cet entretien en étant 
convaincu que le terme jihād est l’exact équivalent 
en islam de la guerre sainte. H. Corbin n’arrive pas 
à cacher son malaise vis-à-vis de cette traduction. Il 
finit par déclarer que le jihād est bien l’équivalent de 
« la guerre sainte », mais dans le « monde de l’islam 
orthodoxe » qui s’appuie sur un tawḥīd exotérique. 
Quand on envisage ce terme dans un tawḥīd ésoté-
rique, c’est-à-dire dans un islam prôné par l’ismaélisme, 
par exemple, il renvoie à un combat spirituel et intel-
lectuel. « C’est ce combat intériorisé et intérieur pour 
Dieu, révélé dans son Livre interprété, qui forme l’exact 
vis-à-vis en islam du “combat Dieu présent” qui justifie 
la Croisade » (p. 102). L. Massignon ne souscrit pas 
complètement à cette vision du jihād, étant donné 
qu’il n’admet pas cette division entre l’exotérique 
et l’ésotérique qui sous-tend l’islam shiite ainsi que 
l’islam des soufis. D’ailleurs la vie de al-Ḥallāj ne tolère 
pas cette distinction non plus. Il envisage le jihād selon 
des degrés : il est un combat qui consiste à défendre le 
domaine de l’islam et étendre ses territoires, mais il est 
aussi – et c’est là où il rejoint H. Corbin – ce combat 
que réalise al-Ḥallāj au plus haut degré. Pour reprendre 
un célèbre ḥadīth du prophète, nous comprenons 
finalement avec L. Massignon que tout vrai jihād 
est un jihād akbar ; il ne se réduit pas à sa dimension 

(25)  A. Dupont, H. Corbin, La croisade et le djihad, émission 
radiodiffusée de Pierre Sipriot 1959. S. Ayada tire les citations 
de cet entretien.

politique, mais s’épanouit dans un abandon confiant, 
dans « une hospitalité… accueil inconditionnel de 
l’autre » (p. 110). Tout jihād est une expérience mys-
tique qui transcende tout système des normes.

Le deuxième article est de Pierre Lory et porte 
directement sur le mysticisme ; il a pour titre 
« Quelques remarques sur l’expression de l’amour en 
mystique musulmane » (p. 399-415). P. Lory reprend, 
en les nuançant un peu, la grande distinction entre 
une « mystique » qui cherche l’intimité unitive avec 
Dieu et qui marque les premiers soufis des deux 
premiers siècles de l’hégire et une mystique plus 
orientée dans un sens normatif comme le mysti-
cisme de ʿAbd Allāh ibn Mubārak (m. 181/797) ou 
d’Ibn Ḥanbal (m. 241/855), sans oublier, nous dit 
P. Lory, une mystique au sens propre, teintée d’un 
fort ascétisme, « même si elle n’est pas encore for-
mulée par un lexique technique très précis » (p. 401), 
représentée principalement par Ibrāhim ibn Adham 
(m. 160/777). Pierre Lory cherche ensuite à considérer 
les termes de l’amour en mystique in statu nascendi, 
surtout les termes de maḥabba, ḥubb, wudd, ʿishq… 
avant de s’intéresser à ses déploiements, en tant 
qu’état provisoire ou cheminement vers l’état mys-
tique ultime de dévoilement (Ḥasan al-Baṣrī, Shaqīq 
al-Balkhī…), en tant qu’état permanent de l’âme 
(Muḥāsibī) et en tant que marque de l’élection divine 
(Dhū al-Nūn al-Maṣrī). Il apparaîtra plus tard un 
courant mystique où l’amour n’est plus cette grâce 
divine qui rejaillit sur la psychologie de l’homme, mais 
une qualité de l’essence divine elle-même (al-Ḥallāj).

Nous finissons notre recension en signalant que 
ce livre-hommage contient un ensemble d’autres 
articles qui, bien qu’ils s’éloignent de la sphère 
arabo-musulmane, sont d’un grand intérêt pour la 
recherche. Ainsi en est-il de l’étude de Luc Brisson 
« Du premier dieu comme modèle du roi humain » 
(p. 171-178), de l’étude de Pierre Cayye « Que sont 
les hénades et à quoi servent-elles ? Métaphysique 
et théologie chez Proclus » (p. 179-214) et de celle 
de François Hartog « Le présentisme apocalyptique 
des premiers chrétiens » (p. 385-398). Ce sont des 
études qui méritent à elles-seules une lecture à part.

Finalement on ne saurait trop insister sur la va-
leur et sur l’importance de cet ensemble d’articles qui, 
malgré leur hétérogénéité apparente, parviennent 
à produire une synthèse de champs d’études qui, 
jusque-là, avaient été dispersées dans des monogra-
phies sans lien entre elles. Vu sous cet angle, ce recueil 
est le plus bel hommage qu’on pouvait rendre à un 
philosophe comme Christian Jambet.

Aziz Hilal 
Membre de l’IDEO

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quête de la sagesse. Hommage à Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

