| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Ali AMIR-MoOEZzI (dir.)
Raison et quéte de la sagesse.
Hommage a Christian Jambet

Turnhout, Brepols (Bibliothéque de I'Ecole
des Hautes Etudes, Sciences Religieuses, 188),
2020, 558 p., ISBN: 9782503593531

Mots clés: shiisme, ismaélisme, imamologie,
ésotérisme, falsafa

Keywords: Shi’ism, Ismailism, Imamology,
Esotericism, falsafa

Ce recueil comporte naturellement une biblio-
graphie des ceuvres de Christian Jambet (p. 21-30). La
préface de Mohammad Ali Amir-Moezzi (p. 7-8) et
son entretien avec Ch. Jambet (p. 9-20), avec qui il a
signé un livre intitulé Quest-ce que le shilisme?, nous
présentent I'hnomme d’action, le philosophe, 'huma-
niste, et I'explorateur efficace de la philosophie shiite
en général et celle de Mulla Sadra en particulier, a qui
il a consacré plusieurs études. Avec des philosophes
comme Ch. Jambet, on est toujours curieux d’ap-
prendre comment seffectuent les conversions et les
changements de cap. Comment a-t-il pu s'affranchir
du marxisme et du maoisme pour se spécialiser dans
la philosophie en terre d'islam? Ch. Jambet répond
par une boutade! Lorsque Henri Corbin l'interrogea
sur les Gardes rouges et que Ch. Jambet lui récita un
de leurs chants: « Pour naviguer en haute mer, il faut
compter sur le pilote... » Henri Corbin lui répliqua:
«Cest tout a fait ce que disent nos shi’ites! ». Et
lorsqu'il lira plus tard I'autobiographie de Nasir al-Din
al-Tasi ou celui-ci raconte qu'il découvrit la certitude
quand il comprit que la vérité est « ce que décide le
guide divin illuminé par l'intellect » (p. 9), Ch. Jambet
ne pouvait pas ne pas comparer cette situation avec
la sienne en 1966! Les lectures de Louis Massignon
et Les mystiques musulmans de Marijan Molé, son
apprentissage de I'arabe et du persan, la protection
et la guidance de Henri-Charles Puech et de Henri
Corbin sont autant d’éléments qui se chargeront du
reste. llIs ne tarderont pas a sceller le sort de notre
jeune philosophe et a l'orienter vers la falsafa, avec,
bien sur, «un golit prononcé pour les continents
de la pensée islamique tenus pour étrangers a la
philosophie, les zones frontalieres, les syncrétismes
coruscants, les réappropriations imaginaires des
Grecs et les mixtes avec les sagesses orientales, les
figures aberrantes et rebelles se renversant en figures
de maitrise spirituelle » (p. 10-11). Cette navigation
a vue dans les marges de la philosophie musulmane
va finalement s'amarrer aux rives de la pensée de

Mulla Sadra. Selon ce dernier, aucune philosophie
ne peut épuiser la vérité de I'étre, et c'est pourquoi
ce philosophe ne cesse de proposer une pensée de
perspective. Le role de Ch. Jambet ne consiste donc
pas a nous livrer une synthése classique de la philo-
sophie sadrienne, mais plutot a saisir le moment ou
cette philosophie, «immense, océanique », se livre. |l
s'agit toujours d’'un travail d'exégése dont le but est
de capter, dans les textes, la profonde expérience de
I'existence pure et, finalement, de I'Etre lui-méme.
Mulla Sadra permet a Ch. Jambet de « comprendre
toujours mieux... lordre nécessaire et splendide de la
création, du mouvement de I'étre et I'ordre éternel »
(p. 17). Les dix-neuf contributions qui composent
cet hommage a Christian Jambet sont si diverses par
le style, la langue et les themes que l'on chercherait
en vain un fil conducteur qui offrirait une unité
au livre. Mis a part l'article de Vincent Delecroix
intitulé « ’homme de la fin (Quelques réflexions a
l'occasion de la fin de toute chose) » (p. 259-277), qui
porte, quoique de maniére tres indirecte, sur |'exé-
gese que Ch. Jambet applique a la métaphysique de
Mulla Sadra, les autres contributions portent sur un
domaine se rapprochant de la sphere de recherche
de Ch. Jambet. Ainsi, certaines études portent soit sur
un domaine particulier de la pensée de Mulla Sadra,
comme celle de Mathieu Terrier, soit sur la postérité
de Mulla Sadra, comme c'est le cas pour la contribu-
tion de Constance Arminjon. D'autres portent sur la
sphere shiite, imamite ou ismaélienne, telles celles de
Mohammad Ali Amir-Moezzi, Carmela Baffioni, Meir
M. Bar-Asher, Farhad Daftary, Maria De Gillis, Daniel
De Smet, Eve Feuillebois et Toby Mayer. D’autres
encore ont pour objet des aspects de la mystique
musulmane, dans la sphere sunnite en particulier:
c'est le cas des contributions de Souad Ayada et de
Pierre Lory. D'autres encore, comme celles de Rémi
Brague, Maxime Delpierre et Meryem Sebti portent
sur des domaines propres a la falsafa. D'autres enfin
sont consacrées a des problemes philosophiques
développés en dehors de I'lslam, comme celles de
Luc Brisson et de Pierre Caye, qui portent sur des
questions qui relevent directement de la philosophie
grecque, et celle de Francois Hartog qui s'intéresse
aux apocalypses des premiers chrétiens.

Revenons tres vite a la contribution de Vincent
Delecroix, « Lhomme de la fin (Quelques réflexions
a l'occasion de la fin de toute chose) » (p. 259-277).
Cette contribution a le grand mérite de saisir le fin
mot de la philosophie de Ch. Jambet en tant qu'exé-
gete de Mulla Sadra: 'exégese de Ch. Jambet nous ne
renvoie pas a un inaccomplissement de I'Etre. Pour le
dire autrement, |'Etre ne se dit pas au futur. Le temps
n'est pas non plus «celui des futurs neufs, mais du

BCAI 37 50
BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

passé éternel de toute chose » ("), Il faut revenir ici
a ce qu'on a coutume d’appeler «la métaphysique
de I'Exode » pour bien comprendre cet état de fait.
En effet, I'affirmation hébraique du ‘eyeh aser eyeh
a toujours été vue par des philosophes comme
Hermann Cohen et Franz Rosenzweig comme ins-
taurant un écart entre Dieu et I'Etre. Dieu nest pas
présent, mais toujours a venir et I'Etre se signale
toujours par son irréductibilité radicale. Tel n'est pas
le cas chez Mulla Sadr3, ni chez Christian Jambet:
I'Etre est I3, il se manifeste dans tout le réel. Et tout
projet sotériologique ne doit pas s'inscrire dans un
avenir éternellement en attente, mais bien dans une
métaphysique gnostique ou « le royaume est appelé
a sabsorber intégralement dans 'unité du seul Réel,
Principe absolu de I'étre » ). Le résultat de cette
«absorption » est I'anéantissement de la réalité du
mal, c'est-a-dire une théodicée ou le mal n'est pas seu-
lement relativisé, mais complétement évacué du fait
de son mode d'existence qui s'apparente a la matiere
plotinienne: «la métaphysique integre I'ensemble
des créatures dans une commune ol le mal disparait
parce qu'il révéle son inexistence fonciére » ). Dieu
coincide ici avec I'Etre; il est toute chose, c'est I'exister
méme. Son existence irradie sur les créatures par sa
bienfaisance, et si mal il y a, il ne procéderait pas des
attributs de Dieu, mais du monde corporel et sensible
qui est fonciérement irréel ),

Mohammad Ali Amir-Moezzi ouvre le bal de cet
hommage par son article « Priere de peélerinage englo-
bant » («Al-Ziydra al-jami‘a ») (p. 31-60). Il s’agit de
la dix-septieme étude d’'une série consacrée a des
aspects de 'imamologie duodécimaine. On trouve les
autres études dans ses deux livres La religion discréte.
Croyances et pratiques spirituelles dans I'lslam shi'ite
(Paris, 2006) et “Alj, le secret bien gardé. Figures du
premier Maitre en spiritualité shi'ite (Paris, 2020) ).

Les ziyarat (« les visites des tombes des saints »),
ainsi que les priéres qui accompagnent cette pratique,
constituent le pivot du shiisme, étant donné que

(1) Nous reprenons ici une phrase de Ch. Jambet, in Le caché et
lapparent, Paris, 'Herne, 2003, p. 16.

(2) Ici Vincent Delecroix cite Ch. Jambet, La fin de toute chose.
Apocalypse coranique et philosophie, Albin Michel, Paris, 2017,
p. 197.

(3) Ch.Jambet, ibid., p. 188. Cité par Vincent Delecroix p. 275,
note 31.

(4) Pour une bonne compréhension du probléme du mal chez
Mulla Sadra, voir Ch. Jambet, Le philosophe et son guide, Mulla
Sadra et la religion philosophique, Gallimard, Paris, 2021, p. 225-
244. Voir aussi notre compte rendu de ce livre dans n° 37 du
Midéo, le Caire, 2022 (a paraitre).

(5) Voir notre compte rendu de ce livre dans le n° 38 du Midéo
(2 paraitre en 2023).

celui-ci est consubstantiel a la dévotion mystique
a l'égard de la figure du guide (imam). La ziyara en
elle-méme n'est rien sans la priére qui 'accompagne.
Il ne s’agit pas, bien entendu, de la priere canonique
quotidienne (salat), mais de l'invocation suréroga-
toire (du‘a’). Certains corpus des traditions imamites
vont jusqu'a présenter la ziydra des tombes des
imams, surtout celles de Ali et d’al-Husayn, comme
étant spirituellement supérieure au haijj. Cela s'inscrit
parfaitement dans la distinction, au sein du shiisme
ente al-‘Gmma (les gens du commun ou la « masse »)
et al-khassa (I€élite). Le hajj est une pratique ouverte
a la ‘dmma, a la multitude, alors que la visite des
tombes des imams est consacrée a ceux qui savent
saisir les signes des manifestations terrestres de Dievu,
c'est-a-dire a I'élite. On est la en présence d'une autre
déclinaison du rapport entre l'exotérique (al-zahir)
et Iésotérique (al-batin) dans le shiisme et que l'on
va rencontrer dans différents endroits de ce livre.
C'est dans ce sens qu'on rapporte (qui?) que I'imam
Ja‘far al-Sadiq aurait dit que celui qui visite la tombe
d’al-Husayn serait comme celui qui visiterait Dieu sur
son trone (...kana ka-man zara -llah fi ‘arshihi) (p. 35).

C'est chez Ibn Qulaya (m. 369/978-979) qu'on
lit ce dernier hadith, et plus précisément dans sa
volumineuse compilation consacrée au pélerinage
dusanctuaire d’al-Husayn a Karbala, a savoir le Kamil
al-ziyardt. Mais ce n'est pas cette compilation, malgré
son importance, qui intéresse Mohammad Ali Amir-
Moezzi, mais bien celle d’'Ibn Babuya (Babawayh)
al-Shaykh al-Sadiq (m. 381/991-992) intitulée
al-Ziyara al-jami‘a al-kabira (« La Priere du pélerinage
englobant »). La renommée de la al-Ziydra al-jami‘a
est telle dans le shiisme duodécimain qu’on lui
consacre une place de choix dans le dernier grand
recueil imamite de priéeres, les Kulliyyat mafatih
al-jinan du Shaykh “Abbas al-Qummi (m. 1359-1941).
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous dit qu’elle a
bénéficié de plusieurs commentaires dont le plus
important, par sa profondeur philosophique, est
celui de Muhammad Taqi al-Majlist (m. 1659/1070)
dans son Rawdat al-muttagin. A la fin de larticle,
Mohammad Ali Amir-Moezzi nous propose une
traduction commentée de certains extraits de cette
Ziyara. Ce qui est étonnant avec ces prieres ou ces
invocations surérogatoires (du‘a’) que l'on lit dans
ce traité, c'est leur longueur. Elles sont si longues que
Mohammad Ali Amir-Moezzi se demande comment
un shiite non-arabophone ou méme arabophone
peut les mémoriser. Il a eu un début de réponse lors
d’'une mission de recherche a Najafet Karbalaen 1975:
un haut dignitaire religieux lui dit alors que I'apprentis-
sage par coeur et lacompréhension de deux sentences
sont suffisants pour « valider » un pélerinage.

| BCAI 37 51

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Un autre probleme, plutét philosophique, se
pose a propos de ces du‘a’ La volonté divine est unie
a sa science éternelle et coincide avec le décret divin,
et la philosophie shiite ne cesse de I'affirmer, comme
on le verra sous peu. Adresser une priere a Dieu pour
lui demander quelque chose n'est-il pas une maniéere
de le «sortir » de son essence et cela ne risque-t-il
pas de modifier son décret? Cette question nous
renvoie tout naturellement a celle de la versatilité
divine ou al-badd’, centrale en milieux shiites. C'est le
sujet que traite Mathieu Terrier dans son article « De
I'ésotérisme shiite a la philosophie shiite. Mulla Sadra,
Mir Damad et la question du badd’ » (p. 507-550). Il
faut préciser, ici, que Mathieu Terrier a déja traité ce
probléme de maniere tres détaillée dans une étude
intitulée « The Wisdom of God and the Tragedy
of History: the Concept of Appearance (badd’) in
Mir Damad’s Lantern of Brightness »©), On peut
considérer l'étude proposée ici pour cet hommage
comme un prolongement et un éclairage judicieux
d’'une question épineuse dans la pensée shiite.

Mathieu Terrier commence par définir la notion
dubada’. D’apres les ouvrages hérésiologiques, il s'agit
de «l'apparition en Dieu, a certains moments de
I'histoire humaine, d'un nouveau décret modifiant
un décret précédemment exprimé » (p. 508). On
constate avec cette définition que les choses ne sont
pas touta fait étrangeres a la thématique du nasikh et
du mansiikh (I'abrogeant et 'abrogé) qui a fait couler
beaucoup d'encre aussi bien dans I'histoire du shiisme
que celle du sunnisme. Ibn Babiiya voit dans le badd’
l'origine méme de la notion de l'abrogation (naskh)
que l'on trouve dans le Coran (XIlI, 39)7). Mulla
Sadra a étudié cette question aupres de son maitre
Mir Damad (m. 1040/1631) et en reprend plusieurs
schemes philosophiques, au premier rang desquels
la distinction damadienne entre le plan du décret
(gada’), qui correspond au monde de l'intellect, et le
plan de la détermination, qui renvoie au monde de
I’Ame qui gouverne le monde et les hommes (nous
y reviendrons). Mais ce qui intéresse Mulla Sadra en
premier lieu, c'est déviter que la notion du badd’ ne
contamine 'Essence éternelle de Dieu. On sait que,
pour éviter cette contamination, les Juifs, selon la
tradition théologique musulmane aussi bien shiite
que sunnite, ont professé que Dieu s'était reposé

(6) In Saiyad Nizamuddin Ahmad et Sajjad Rizvi (dir.), Philosophy
and Intellectual life in Shi'ah Islam, Londres, The Shi‘ah Institute
Press, 2017, p. 94-134.

(7) «Dieu efface et confirme ce qu'll veut. La Mére du Livre se
trouve auprés de lui ». Pour Ibn Babya, I'effacement et la confir-
mation des versets coraniques est une forme de badd;, l'inter-
vention de Dieu dans les affaires de la créature en est une autre.

une fois que son ceuvre créée. De méme, la notion
mu‘tazilite de kumin (la latence) est, selon Mulla
Sadra, une tentative, fallacieuse pour sauver cette
Essence. Dans les deux tentatives, le dilemme est fla-
grant:ou bien onsauve laliberté humaine et on réduit
lomniprésence divine, ou on sauve la volonté divine
eton rend, du coup,impensable laliberté humaine, le
progres spirituel et finalement le salut. Ce que cherche
Mulla Sadra, c'est de faire coincider la liberté morale
avec la nécessité cosmique et le décret divin;; et cette
tentative ardue ne peut étre entreprise et comprise
que par «les savants enracinés dans la science » (al-

‘ulama’ al-rasikhiin fi I-“ilm, reprise du Coran, ll, 7),

clest-a-direlesimamsinfaillibles et les vrais gnostiques
(‘urafa’). En s'appuyant sur la distinction damadienne,
évoqueée plus haut, entre le plan de décret et le plan
dela détermination, Mulla Sadra sort de 'impasse en
distinguant, dans la science divine, deux niveaux.llya
tout d'abord la science synthétique de I'Intellect qui
coincide avec le décret divin (qada’) et qui est confir-
mée dans la Table gardée aupres de Dieu; il y a ensuite
une analytique de 'Ame (tafsill nafsani) qui reléve de
la détermination. Dans la premiére science, la volonté
est un attribut divin essentiel en vertu duquel Dieu
enveloppe tout ce qui existe de maniere nécessaire et
éternelle. Dans la deuxiéme science, la volonté divine
n'est plus un attribut essentiel, mais un acte en vertu
duquel Dieu peut renouveler ses décisions dans le
temps et renouveler chaque chose dans le « Livre de
l'effacement et de la confirmation ». On voit bien que,
méme si Mulla Sadra critique, selon Mathieu Terrier, le
raisonnementanalogique de son maitre (p. 516), clest
finalement ce raisonnement qui lui permet de sauver
lanotion dubada’. Ladistinction dans|'étre, entre une
volonté éternelle et une volonté qui se renouvelle
dansle temps, permet a Mulla Sadra d’amarrer l'ordre
éternel de la « Table gardée » a I'ordre temporel des
événements changeant. Pour reveniraudu‘a’évoqué
dans l'étude de M. Ali Amir Moezzi, nous pouvons
alorsdire que cette analogie de I'Etre,impliquant deux
niveaux dans la science divine, laisserait placea toutes
sortes de priéres, surtout si 'orant comprend que sa
priére ne s'adresse pas a la science éternelle de Dieu,
mais plutét aux ordres qu'il donne a ses créatures
dans le temps. Est-ce suffisant pour sauver le bada’?

Toujours a propos de Mulla Sadra, Constance
Arminjon se penche sur la postérité de ce philosophe
dans la théologie shiite iranienne d’aujourd’hui.
Dans son article « Au mémorial de Molla Sadra:
trois vues contemporaines de la théologie shiite »
(p. 61-83), elle reconsidére I'héritage sadrien chez
I'ayatollah Jawadi Amoli (1933-), le hujjat al-islam
Muhammad Mojtahed Shabestari (1936-) et Mohsen
Kadiwar (1959-).

BCAI 37 52

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Jawadi Amoli est connu par un ouvrage au
titre éloquent, Din shendsi (« La Connaissance de la
religion ») ou il essaie de répondre au philosophe laic
‘A-K. Sortsh qui lui avait reproché son immobilisme
épistémologique et de ne pas avoir tenu compte des
évolutions philosophiques survenues depuis Mulla
Sadra. Pour lui, toute la philosophie de Jawadi Amoli
se résume a répéter Mulla Sadra tout en oubliant que
celui-ci avait en son temps innové. Il faut préciser
ici que Jawadi Amoli a été, tour a tour, théologien
de la howzeh de Qom et membre des experts de la
Constitution de 1979. La question de la continuité
de I'héritage théologique est « une question existen-
tielle » (p. 63) pour lui et c’est ce qu'il défend dans La
Connaissance des religions. Constance Arminjon ne
rentre malheureusement pas dans les méandres de
la pensée de ce penseur de I'establishment, mais on
apprend que les réponses qu'il adresse a ‘A-K. Sortish
veulent rappeler a celui-ci la doctrine shiite sur la
nature de la religion, ainsi que sur I'impossibilité d'un
pluralisme religieux qu’il fonde sur toute I'histoire
— un catéchisme en quelque sorte — de la révélation
et de la prophétie et qu'il expose a partir des ceuvres
classiques de I'islam en général et du shiisme en
particulier. Il y présente Mulla Sadra comme le vrai
représentant de la théologie musulmane. Mais quand
il traite des questions théologico-politiques dans
son livre, Jawadi Amoli ignore complétement Mulla
Sadra. Finalement, «'ceuvre de Jawadi Amoliillustre
la difficulté d'insérer la temporalité de la révolution
dans un ordre immuable, de situer le Guide étatique
dans 'imdmologie duodécimaine » (p. 68).

Les choses sont un peu différentes avec Mohsen
Kadiwar. Si Jawadi Amoli voit en la pensée de Mulla
Sadra le parangon de la pensée shiite, il refuse
cependant de reconnaitre sa nouveauté. Affirmer
que la philosophie sadrienne brille par sa nouveauté
revient a l'affaiblir et a affaiblir 'argumentation. La
philosophie sadrienne est a peine une déclinaison de
la philosophie musulmane que Jawadi Amoli consi-
dere comme anhistorique; elle est anhistorique parce
quelle coincide avec la révélation coranique. Mohsen
Kadiwar essaie au contraire de souligner le caractére
historique de la tradition musulmane et, bien str de
la philosophie de Mulla Sadra. Parmi les nouveautés
de Mulla Sadra que Mohsen Kadiwar reconduit intel-
ligemment, il y a la notion de al-rasil al-dakhilr (le
messager intérieur) qui implique une congruence de
la raison et de la loi révélée: « La preuve de Dieu est
seulement I'intellect, qui est le messager intérieur » ®),
Mohsen Kadiwar constate que ce principe est resté

(8) Molla Sadra, Sharh al-usial min al-kafi, 1, al-‘aql wa al-jahl,
Téhéran, 1384 AHS/2005, p. 532. Cité par l'auteur p. 74.

longtemps en dehors de la ligne de mire des juristes
musulmans et qu'il est temps, non seulement de s'en
souvenir, mais aussi de l'appliquer.

Lentreprise du hujjat al-islam Mohammad
Mojtahed Shabestari est davantage révolutionnaire
car elle tente de «déconstruire I'entier édifice de
la théologie shi’ite, avant de jeter les bases d’'une
théologie nouvelle (kalam jadid) » (p.74). Dans
son livre, en persan, Hermenditik, ketdb wa sonnat
(« Herméneutique, Livre et Tradition », 1966), on
trouve lesinfluences de la critique herméneutique des
Ecritures chrétiennes, des théologies chrétiennes et de
la philosophie européenne contemporaine. Celaluia,
surtout, permis de découvrir Heidegger et Gadamer,
et d'asseoir une critique épistémologique de tous les
savoirs religieux islamiques. Son idée principale, cest
qu’a notre époque le climat de la pensée a changé
et toutes les catégories de connaissance deviennent
critiquables. Un tel climat pousse finalement la
théologie a abandonner son apologétique fondée
sur le dogmatisme métaphysique, y compris celui
développé par Mulla Sadra. Il s"agit en fait de modifier
notre paradigme de pensée: il n'est plus question de
s'interroger sur la conformité de la religion avec le
réel, mais de se demander quel rdle toute religion
peut encore avoir dans le monde d’aujourd’hui. Il
n‘est plus question de restaurer «|'épistémeé qui a
informé la dogmatique » (p. 77), mais de s'interroger
sur la notion de la foi en tant que « choix existentiel »
et conscient. Mohammad Mojtahed Shabestari va
méme jusqu’a développer un certain « agnosticisme
meétaphysique » (p. 79) qui consiste a disjoindre la foi
de I'adhésion a des contenus de la Loi. La foi nest pas
de « nature religieuse-légale », mais s'enracine « dans
I'expérience foncierement singuliére que ’homme a
de rencontrer Dieu dans un dialogue » (p. 80).

Louvrage-hommage a Ch. Jambet contient
deux études sur Avicenne. La premiére de Rémi
Brague s’intitule « Pourquoi I'homme pense-t-il?
Une hésitation d’Avicenne (Shifa’, Psychologie, V, 1) »
(p- 161-161) et la seconde, « Lauthenticité de la Risdla
fi Ithbat al-nubuwwdt » (p. 445-506), est signée de
Meryem Sebti.

Rémi Brague s'arréte sur un livre tout a fait ori-
ginal écrit en 1952 par Ernst Bloch®. En Occident,
Avicenne est surtout connu par son mysticisme et par
le versant spiritualiste de sa philosophie. Ernst Bloch

(9) E.Bloch, Avicenna und die Aritotelische Linke [1952],
(republié dans Id., Das Materialismusproblem, seine Geschichte
und Substanz, Suhrkamp, Francfort 1972 (Gesamtausgabe, 7),
p. 478-524). Ce livre fut traduit en frangais en 2008 par Claude
Maillard sous le titre Avicenne et la gauche aristotélicienne, éd.
Premieres pierres, 93 p.

| BCAI 37 53

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

constitue une exception car il considere Avicenne

comme un penseur « matérialiste ». Il est certain

que le titre de son bref traité pose un probleme. Est-il

judicieux d’utiliser les catégories telle que «droite »
et « gauche » pour parler des philosophes classiques ?

Et que désigne I'expression « gauche aristotélicienne »
utiliséeici par l'auteur du Principe Espérance? Il est clair
que pour Ernst Bloch le mot « gauche » est un parfait
équivalent du terme « matérialiste ». Avicenne était
un matérialiste pour E. Bloch parce qu'il considére la

matiére comme douée de potentialité etanimée d’une

pulsion (Trieb) toujours nouvelle et toujours orientée

vers certaines réalisations. Un passage du chapitre

cinq du Shifd’ insiste sur le caractere social de certains

comportements humains et le « c6té matérialiste »
d’Avicenne apparait dans certains passages ou il fait
mention de la division du travail, de la collaboration

entre travailleurs et du fait que cette division soit la

cause du langage. Cependant, il n’y arien de nouveau,
car Avicenne recycle ici des idées de penseurs anté-
rieurs, grecs en particulier. Mais, ce qui est tout a fait
nouveau dans ce « matérialisme avicennien », c’est
le lien que met en place Avicenne entre la division

du travail et les facultés supérieures de l'esprit. La vie

sociale devient alors une sorte d’«infrastructure »
et le fondement de la vie intellectuelle. « Chomme

pense parce qu'il travaille » (p. 167). De toute fagon,
une telle découverte na pas de suite chez Avicenne, ce

quifaitd’elle un hapax dansson corpus. La conclusion

de Rémi Brague est ici a méditer: « Tout se passe en

tout cascommesi Avicenne s'étaitinquiété devantles

conséquences de sa propre intuition et avait reculé

devantelle » (p. 168).

On peut considérer I'article de R. Brague comme
un trés bon compte-rendu du livre d’Ernst Bloch et ce
travail aurait pu gagner en profondeur si son auteur
avait pris en compte les influences d’E. Bloch dans la
pensée philosophique arabe contemporaine. En effet,
la these d’'une tendance matérialiste chez Avicenne et
chezd’autres philosophes arabes n'est pas restée limi-
tée au cercle de l'université Karl Marx a Leipzig ou de
I'université de Berlin. |l ne faut pas oublier que le grand
projet du philosophe syrien Tayyib Tizini (1934-2019)
s'appuyait sur la thése d’Ernst Bloch et de son col-
legue de l'université de Berlin (est), Hermann Ley
(1911-1990), connu par son livre écrit en 1957, Studie
zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter(°).
Tayyib Tizini a, justement, soutenu sa thése d’Etat
avec Hermann Ley en 1967 et I'a publiée en 1972,
chezde Gruyter, sous le titre Die Materieauffassung in
der islamisch-arabischen Philosophie des Mittelalters.

(10) Edité par Deutcher Verlag der Wissenschaften, 572 p.

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Cette these fut suivie, en arabe, d’'un grand projet de
relecture « marxiste » du patrimoine philosophique
arabeinauguré parle livre phare Masri“ ru’ya jadidalli
al-fikr al-*arabifi al-‘asr al-wasit 'V, et 'onde de choc
qu'il a causée dans le milieu intellectuel arabe dans
le dernier quart du siecle a ébranlé le dogmatisme
universitaire arabe. Dans ce livre, Tizini soutient la
thése, toutafait curieuse, selon laquelle la philosophie
arabo-musulmaneaurait cherché a remettre en cause
le féodalisme médiéval grace, surtout, aux aspects

“matérialistes” et “athées” de la pensée d’Avicenne et
d’Averroés. En prolongeant lesidées d’E. Bloch, Tizini
attribue a Avicenne le mérite d'avoir dépassé le dua-
lisme aristotélicien de la forme et de la matiere, de
Dieu et du monde. Il va méme jusqu’a soutenir l'idée
que, sans la pensée matérialiste d’Avicenne, le maté-
rialisme issu de la philosophie naturelle du xi€ siécle

— instaurant un rapport nouveau de 'homme avec la
nature — aurait été impossible (1),

Finalement ce qui devientde plus en plus certain
avec I'ceuvre d’Avicenne, c'est que ce philosophe n'a
que peu a voir avec le spiritualisme et le mysticisme
qu'on lui a attribués depuis les écrits d’Auguste
Ferdinand van Mehren (1822-1907), d'ou la nécessité
de revoir les traités de ce philosophe pour distinguer
l'authentique de l'inauthentique. C'est ce que fait
Meriem Sebti dans son brillant article sur la Risala fi
ithbat al-nubuwwat, édité et traduit en anglais par
Michael Marmura(®). M. Sebti essaie de démontrer,
en s'appuyant sur la traduction francaise de cette
épitre '), que beaucoup d'éléments que l'on y trouve

(11) («Projet pour une nouvelle vision de la pensée arabe au
Moyen-dge »), Damas, dar Dimasq, 1971.

(12) Tizini a poursuivi son « Projet » par une ceuvre monumen-
tale intitulée Masra” ru‘ya gadida li al-fikr al-‘arabi mundhu
bidayatih hatta al-marhala al-mu‘dsira (Projet pour une nouvelle
vision de la pensée arabe depuis ses débuts jusqua la période
contemporaine), 12 tomes, Damas, dar Dimasq, le dernier
publié, a titre posthume, en 2020. Le philosophe libanais Husayn
Muruwwa (1908 ou 1911-1987) s’inscrit dans la méme école
«marxiste » initiée, dans le monde arabe, par Tizini, avec son
imposant Al-Naza‘at al-maddiyya fi al-falsafa al-"arabiyya al-
islamiyya (Les tendances matérialistes dans la philosophie arabo-
musulmane), dar al-Farabi, Beyrouth, 1978, qui fut a l'origine une
thése soutenue a Moscou en 1974.

(13) On trouve la traduction dans R. Lerner, M. Mahdi, éd.,
Medieval Political Philosophy, New York, Ithaca, 1993, p. 112-121.
Pour le texte arabe: Risdla fi ithbat al-nubuwwadt li Ibn Sina,
Beyrouth, 1991, 2" éd.

(14) Traduction frangaise par ). B. Brenet: Avicenne (?), Epitre
sur les prophéties, texte arabe, intr. O. L. Lizzini, trad. et notes
). B. Brenet, Paris, Vrin, 2018. Le point d'interrogation apposé
au nom d’Avicenne laisse penser que cette épitre est attribuée
faussement a Avicenne. Mais M. Sebti attire notre attention sur
le fait que dans les pages 86-87, ). B. Brenet ne remet pas en cause
cette attribution (Voir note 10 de l'article de M. Sebti).

| BCAI 37

BCAIl en ligne

54

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

laissent perplexe et ne permettent pas de déclarer
qu’une telle épitre est d’/Avicenne. Aussi bien I'analyse
doctrinale que l'analyse stylistique de cette épitre
nous convainquent du contraire. M. Sebti reléve tout
d’abord qu’Avicenne prend toujours soin, dans ses
ceuvres, de distinguer la contingence de la potentia-
lité. Quand une chose vient a I'existence, elle ne peut
plus étre considérée comme potentielle, mais elle
demeure toujours contingente ou possible. C'est cette
distinction qui va fonder 'ontologie avicennienne de
la création. Lauteur de la Risdla frithbdt al-nubuwwat
confond les deux concepts et la potentialité d'une
chose nest pas autre chose que sa contingence.

On trouve aussi, dans cette épitre, une confusion
entre l'intellect agent et l'intellect angélique alors
qu'il n'arrive jamais a Avicenne de mettre l'un a la
place de l'autre. Lépitre en question nous informe
que «l'intellect angélique » serait l'intellect du pro-
phéte et que, sans cet intellect, aucune diffusion de
la lumiere noétique dans le monde sensible ne serait
possible. Bien plus, sans cet intellect « prophétique »,
rien dans l'intellect des hommes ne passerait de
la puissance a l'acte. Il s'agit donc d’un intellect
«nouveau » qui sapproprie toutes les fonctions de
I'intellect agent. Mais on sait que, dans la véritable
doctrine avicennienne, l'intellect du prophéte,
comme l'intellect de tout un chacun, ne peut étre
non plus en acte sans une jonction avec l'intellect
agent. « Notre texte semble fonder une distinction
essentielle entre l'intellect de 'homme et l'intellect
du propheéte - que je n’ai trouvée nulle part ailleurs
dans le corpus avicennien » (p. 473). La Risala fi ithbat
al-nubuwwat reprend ici la doctrine des philosophes
ismaéliens pour qui le prophete ou I'imam est la
condition nécessaire pour parfaire la rationalité des
hommes ("), D'ailleurs d’autres éléments de cette
épitre laissent subsister le doute sur son attribution a
Avicenne et nous rappellent fortement le vocabulaire
ismaélien, voire sohrawardien: a la page 112 de la
traduction frangaise, nous apprenons qu'il existe trois
mondes, un monde sensible, un monde imaginatif et
estimatif, et un monde intellectuel. Le seul monde
digne de respect est le monde intellectuel car «il est
le lieu de la permanence ». Le monde imaginatif et
estimatif est le monde de la permission, tandis que
le monde sensible «est le monde des tombeaux ».
Nous ne disons rien sur cette division tripartite
du monde qui ne se trouve nulle part ailleurs chez
Avicenne! Arrétons-nous sur le monde sensible. Il
est completement déprécié dans cette épitre alors
que nous savons qu‘Avicenne valorise le corps. Lame

(15) Voir a ce propos les références données par M. Sebti, p. 473,
n°71.

doit savoir manier le corps et le bien gérer. Ce type de
spéculation vient des philosophes de l'ishrdg, voire
de Mulla Sadra également (p. 489).

Larticle de Meriem Sebti comporte certains
écueils qui peuvent parfois en géner la compré-
hension. Ainsi a la page 465, «l'intellect en acte »
traduit al-“aql al-fa‘dl, alors que c'est la traduction
de «al-‘aql bi ali'l ». Finalement dans ce passage,
on ne sait plus si on est en présence de «l'intellect
en acte » ou de «l'intellect agent », ce qui pose vrai-
ment un probléme de compréhension. De moindre
importance, et toujours p. 465, il faut transcrire
I'inspiration divine par wahy, et non pas par wahi.
Cela n'enléve, bien s(ir, rien a I'excellente qualité de
ce travail conduit avec maestria.

Lhommage contient aussi certaines études inté-
ressantes sur I'ismaélisme et ses différentes influences
dans la spheére shiite. C'est ainsi que Carmella Baffioni
examine, dans son article intitulé « The Figure of
Iblis in the Ikhwan al-safa’- Related esoteric littéra-
ture » (p. 113-141), I'éternelle question concernant
le rapport des Ikhwan al-safa’ avec I'ismaélisme. En
fait Carmella Baffioni a déja montré dans une étude
précédente combien les sources des Rasa'il khwan
al-safa’ (désormais RIS) étaient d’'un grand éclec-
tisme '®) parce qu'on y trouve du pythagorisme, du
néo-platonisme, du shiisme (principalement mais
non exclusivement d'obédience ismaélienne), du
soufisme mélé a différentes formes d’hermétisme. La
question est d'autant plus épineuse que les Ikhwan al-
safa’ ne cessent eux-mémes de critiquer I'ismaélisme
a différents endroits de leurs épitres (7).

Carmella Baffioni revient, dans cet article, sur
I'ajout (the Addition) a I'épitre 50 qu'elle a déja édité
en 2019 a partir de «the Istanbul MS Esaf Efendi » ('®).
Les conclusion « provisoires » de C. Baffioni sontd'un
grand intérét. Elle aboutit en effet a un lien clair entre
le RIS et I'ismaélisme. « LAddition » du MS d’Istanbul
peut étre considérée comme une sorte de résumé
des idées concernant la chute d’Adam et la tentation

(16) C.Baffioni, Frammenti e testimonianze di autori antichi
nelle epistole degli Ihwdn al-Safd’, Rome 1994. Voir aussi a ce
propos . R. Netton, Muslim Neoplatonists. An Introduction to
the Thought of the Brethren of Purity (lkhwan al-Safd’), Londres
2002 et G. de Callatay, Ikhwan al-Safa. A Brotherhood of Idealists
on the Fringe of Orthodox Islam, Oxford 2005, p. 73-87.

(17) Voir par exemple Epitre 33, Rasd'il, dar Sadir, Beirut, 1957,
I, p. 199. Les lkhwan al-safa’ parlent des musabbi‘a (les septi-
maniens). Sagit-il vraiment des ismaéliens?

(18) Cf. Madelung, C. Uy, C. Baffioni et al., On God and the World.
An Arabic Critical Edition and English Translation of Epistles 49-51,
New York 2019, p. 237-277 (introduction, text and translation;
Arabic text at p. 242-250).

BCAI 37 55

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

d'Iblis que l'on trouve dans al-Risdla al-Jami‘a‘'®. Mais
de quelismaélisme s'agit-il ? Carmella Baffioni nous dit
que I'idée de métempsychose que l'on trouve dans le
chapitre 29 de la Risala al-Jami‘a (texte 41) ne peut
relever deladoctrine fatimide. Releve-t-elle de I'ismaé-
lisme nizarite ou tayyibi? La question reste ouverte!

Meir M. Bar Asher s’intéresse, quant a lui, au
qadi al-Nu'man (m. 363/974), I'un des plus impor-
tant du‘at du shiisme ismaélien fatimide. Dans son
étude « Interprétation ismaélienne du péché original
selon l'ouvrage Asas al-ta'wil du qadi al-Nu‘man »
(p. 143-159), M. Bar Asher s’arréte sur plusieurs
pointsimportants sur lesquels al-Nu‘man fonde son
ouvrage, dont l'idée que les prophetes coraniques
nous renvoient principalement a une version ésoté-
rique de la religion ismaélienne. Par conséquent, le
secret de la religion reste réservé aux initiés et « celui
qui tenterait de se hisser a un niveau auquel il naurait
pas été initié causerait un dommage doctrinal et
commettrait un péché » (p. 143). Vouloir acquérir
un savoir auquel on n’a pas droit peut entrainer
une remise en question de la structure hiérarchique
ismaélienne (p. 147). Méme le “arif peut s'exposer
au danger de la chute quand il cherche a vouloir
atteindre des connaissances qui ne lui sont pas per-
mises. Adam et Eve ont bien siir connu le méme sort
«du fait de leur méconnaissance des niveaux (hudtid)
[qui leur étaient supérieurs). Nombreux parmi ceux
qui se conduisent de la sorte se perdent et tombent
dans le libertinage (ibdha) » ?%. Meir M. Bar-Asher
compare la chute dAdam et Eve, ou de n'importe
quel “arif trop audacieux, a la célébre parabole talmu-
dique des quatre sages qui entrent dans le Pardés et
trouvent la méme sanction qui guette 'ambitieux qui
cherche un savoir ésotérique auquel il n'est pas initié.
Selon le récit talmudique, les quatre sages étudiaient
en effet les secrets de la création alors que leur statut
de spécialistes de la connaissance exotérique de la
Torah ne leur en garantissait pas la compréhension
dans son versant ésotérique et mystique. Le verdict
est sans appel: le premier sage paya de sa vie, le deu-
xieme devient fou et le troisiéme connaitra l'errance.
Il n’y a que le quatrieme, Rabbi ‘Akiba, qui fut sauvé
parce qu'il était maitre aussi bien dans les sciences
exotériques qu'ésotériques.

(19) Outre la cinquantaine d'épitres, il existe ce qui se prétend ré-
sumé global de l'ouvrage, qui n'est pas compté dans les 52, appelé
«Le Résumé » (al-Risalat al-Jami‘a) qui existe en deux versions.
On a cru qu'il s'agissait de I'ceuvre de Majriti (mort vers 1008),
bien que Netton nous dit que Majriti naurait pas pu le composer,
et qu'Yves Marquet conclut a partir d'une analyse stylistique et
lexicographique de La Philosophie des Ihwan al-Safa (1975) que
cerésumé a dii étre écrit en méme temps que le corpus principal.
(20) Asas al-ta'wil, cité Par Meir M. Bar-Asher, p. 150.

Ce qui se dégage de cette interprétation
d’al-Nu'man du péché originel, c’est que (1) celui-ci
déploie un effort particulier pour ce que M. Bar-Asher
appelle « une actualisation du Coran », « Cest-a-dire
la transformation des paroles divines relatives a un
contexte particulier en messages pertinents pour
tous les lieux et tous les temps » (p. 147). Du coup,
observer, par exemple, la dualité du zahir et du
batin est central dans la doctrine ismaélienne; elle
est valable en tout temps et tous lieux. Sans cette
dualité, le systéme de propagande ne tiendrait plus.
(2) Le récit d’Adam et Eve nous montre que tous les
prophetes de la Bible et du Coran peuvent se trom-
per. Preuve s'il en faut, que contrairement au shiisme
imamite, le shiisme ismaélien n‘accepte pas la ‘isma
(limpeccabilité des propheétes).

Le grand spécialiste de I'ismaélisme, Farhad
Daftary, signe un article intitulé « Khayrkhwah-i
Harati and the post-Monghol revival in Nizari Ismaili
literary activities in Persia » (p. 215-225 ». A bien
lire cet article, on se rend compte qu'il est plus
question de I'histoire de I'ismaélisme nizarite que du
grand dd‘i ou pir Muhammad Rida b. khwaja Sultan
Husayn Ghariyani Harati, plus connu sous le nom de
Khayrkhwah-i Harati (m. 960/1553), auteur prolifique
ainsi que poete au pseudonyme de Gharibi, dérivé
du nom d’un de ses imams contemporains, Gharib
Mirza, le trente-quatrieme imam des Nizarites, dit
aussi Mustansir bi'llah (1) (m. 904/1553).

Le résumé clair et précis fait par F. D. Daftary
le conduit jusqu’au milieu du 1x¢/xv® siecle, quand
les imams des Qasim-Shaht avaient émergé dans le
village d’Anjudan, prés de Qum en Perse centrale.
C'est la qu'apparut Khayrkhwabh. Ses écrits, nous dit
F. Daftary, sont extrémement précieux pour com-
prendre le renouveau d’Anjudan dans I'ismaélisme
nizarite post-Alamut. Son Fasl dar bayan-i shinakht-i
imam («Sur la reconnaissance de I'lmam »), composé
vers 952/1545, est un résumé des vues de l'auteur
sur la doctrine ismaélienne centrale de Iimamat et
d’autres enseignements nizarites contemporains.
Ici, Khayrkhwah insiste a plusieurs reprises sur le
devoir des fideles de reconnaitre et dobéir a 'imam
actuel, et a son principal représentant, ou hujjat,
alors plus communément appelé pir. Les ceuvres de
Khayrkhwah, en particulier sa Risdla, ont également
une valeur historique et éclairent divers aspects des
communautés nizarite de son époque au Khurasan
et en Afghanistan, ainsi que la maniére dont I'imam
administrait les affaires de la da‘wa.

Alafin de son article, Farhad Daftary revient sur
I'histoire du mouvement nizarite et nous apprend
que l'avénement des Safawides et la proclamation
du shiisme duodécimain comme religion d’Etat

| BCAI 37

BCAIl en ligne

56

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

en 907/1501 promettaient des opportunités plus
favorables pour les activités des nizarites. Mais les
monarques safawides ont rapidement supprimé
toutes les formes populaires de soufisme et les mou-
vements shiites qui sortaient des limites du shiisme
duodécimain. Dans ces circonstances, les nizarites
de Perse ont adopté le shiisme duodécimain comme
une nouvelle forme de tagiyya, mais cette pratique a
fini par désintégrer leurs groupes ou a les assimiler au
shiisme duodécimain. Ce futlafin des nizaritesen Iran.

Maria De Cillis s’intéresse quant a elle a un
da‘7 plus connu, Hamid al-Din al-Kirmani (m. apres
411/1020). Dans son article « Hamid al-Din al-
Kirmani and mu‘tazilism, an enquiry into an opaque
relationship » ") (p. 229-257), elle essaie de montrer
les interactions possibles entre I'ismaélisme et le
kalam mu‘tazilite. On sait qu'al-Kirmani a souvent
tenté de construire un systéme de pensée com-
plexe ou les traditions ismaéliennes sont matinées
de courants philosophiques principalement tirés
du néoplatonisme farabien, et ses écrits semblent
souvent refléter des positions que l'on trouve chez
certains mu‘tazilites. Tout en les critiquant parfois,
al-Kirmani n’hésite pas a adopter certains de leurs
arguments. Certaines positions que l'on lit dans des
traités tels que al-Masabih fi ithbat al-imama et Rahat
al-“aql, pourraient conduire a le considérer comme
un partisan enthousiaste de cette école théologique,
comme l'étaient de nombreux théologiens shiites de
son temps.

Les résultats de I'enquéte de Maria de Cillis
montrent bien qu'al-Kirmani a pu absorber certaines
des perspectives des mu‘tazilites sans compromettre
le plan sotériologique ismaélien. Il accepte, bien sur,
I'idée que 'homme, grace a sa raison, soit responsable
de ses propres actes; et il accepte parfaitement le
principe divin de discernement par la connaissance
et les actes qui rend justifiable toute récompense ou
chatiment. Mais que serait alors la da‘wa si chaque
individu comptait sur son seul pouvoir de discerne-
ment ou si les lois divines sont faites une fois pour
toutes? Pour y répondre, al-Kirmani s‘éloigne des
mu‘tazilites et parle d'une Loi nécessaire dont le mes-
sage n'est divulgué qu'aux prophetes et aux imams.
Pour aller vite, nous dirons que chaque membre de la
da‘wa s'appuie sur les enseignements de ce message
pour jouer pleinement son réle de dé‘7 et inciter les
humains a s'engager sur la voie du salut. La raison est
importante pour orienter les choix de 'homme, mais

(21) Cette étude reprend et résume un travail antérieur de
Maria De Cillis sur ce da‘i. Il s'agit de Salvation and Destiny in
Islam: The Shi'i Ismaili Perspective of Hamid al-Din al-Kirmani,
London-New York, 2018.

elle est sans efficacité en dehors de I'imam ou de ses
disciples qui sont a méme de garantir la rédemption.

Nasir al-Din al-Ttsi, un autre ismaélien, ou tout
au moins converti a l'ismaélisme d’Alamat, plus
proche de la falsafa qu’al-Kirmani, est étudié par
Maxime Delpierre dans un article tres fouillé, intitulé
«Esquisse d’'un concept de mondes possibles chez
Nasiral-Dinal-Tasi » (p. 279-316). Déja al-Birtini, nous
dit M. Delpierre en se référant a P. Hullmeine %%, avait
introduit des éléments coraniques induisant a penser
I'existence d'autres mondes comme le barzakh (inter-
monde ou limite entre mondes). Al-Biriniavaitadmis
d’autres mondes au nom de la cosmologie aristotéli-
cienne, ainsi quau nom de la toute-puissance divine.
Leséléments sur lesquels Ttsi vas'appuyer sont déja 3,
asavoir ladistinction entre « ce monde » et «lemonde
en général; entre «le monde » comme espéce et l'ins-
tanciation individuelle de notre monde. Ce quivaétre
nouveau avec TasT, c'est la possibilité « modale » d’'un
autre monde et c'est elle qui va étre examinée: il faut
penser la possibilité d'un autre monde, non pasau sens
ou il existe réellement, mais comme s'il existait de fait,
c'est-a-dire en postulant son irréalité. Pour concevoir
cela, il faut d'abord séloigner de la conception avicen-
nienne qui nadmet pas d’autres mondes possibles:
pour Avicenne rien ne doit échapper a I'’humaine rai-
son en tant que sommet de 'étre et toute chose dans
I'univers doit étre saisi par Iétre qui lui est supérieur. Pas
desupplément, donc, horsdu monde. Etil faut ensuite
délaisser tout « ultra-nécessitarisme » qui rend nulle
et non avenue toute conception d’un possible, vu que
tout possible est rendu nécessaire par une cause qui
lui est extérieure. |l faut enfin revoir les principes onto-
logiques relatifs a 'eschatologie: que nous apprend la
résurrection ? « Qu'ilyaau moins un monde possible »
(p. 315). A partir des principes mémes d’Avicenne qui
refuse tout idée d'un autre monde possible, on peut
aboutiravec Tasi al'idée d’un « possible pur », quin'est
ni nécessaire, ni impossible!

Larticle de Daniel De Smet «Le prétendu syn-
crétisme nusayri-nizarite en Syrie au X1i® siecle: un
mythe de la recherche? » revient sur le pillage par
les nusayris de la citadelle nizarite de Masyaf en
1809 ol se trouvait un manuscrit arabe anonyme. Ce
manuscrit a été récupéré par Jean-Baptiste Rousseau,
consul-général de France a Alep, qui le publie en
1811. On lit dans la conclusion de J.-B. Rousseau:
« Ces sectaires croient a l'infusion de la divinité qui
s'est successivement incarnée, selon eux, dans la
personne de plusieurs prophétes, et notamment
dans celle d’Ali; et a la métempsycose, deux dogmes

(22) P.Hulmeine, “Al-Birtini and Avicenna on the Existence of
Void and the Plurality of Worlds”, Oriens, 47, (2019), p. 114-144.

BCAI 37

BCAIl en ligne

57

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

impies qu'ils ne professaient point originairement,
et qu'ils ont probablement empruntés des Nosairis,
leurs voisins » (p. 317-318 de l'article). Cette thése qui
atteste du syncrétisme nusayri-nizarite sera vouée a
une longue postérité. Sylvestre de Sacy, qui encou-
ragea J.-B. Rousseau a publier ce manuscrit, cacha
a peine sa déception quant au contenu de celui-ci,
mais cela na pas, bien str, empéché le mythe de
perdurer. D. De Smet affirme que I'idée d'un syncré-
tisme nusayri-nizarite «repose sur peu d’éléments
concrets » (p. 340). Son analyse de ce manuscrit, ainsi
que, d'autres du méme acabit, conclut que les réfé-
rences au nusayrisme prennent souvent des allures
polémiques. La vénération du Ma‘na et du Ism, la
masculinisation de Fatima, le phénomeéne du Maskh,
etc., sont taxés d’ « erronés ». D’ailleurs, on lit dans
I'un de ces manuscrits qu’«on sait que les nusayri
sont les ennemis du Seigneur Rashid al-Din [le chef de
lada’wa de Syrie, théoriquement soumise a Alamit] »
(p. 342). Les éléments folkloriques I'emportent sur
la description de la doctrine et on se demande ce
que les nizarites auraient vraiment emprunté aux
nusayris!! Mais cela veut-il dire que ces manuscrits
n‘ont aucun intérét historique ou doctrinal ? Loin de
la bien sur. Ils nous donnent une idée sur I'évolution
de la doctrine nizarite en langue arabe et sur ce qu'elle
apu développer en plus — ou en moins — par rapport
au nizarisme persan dAlamat 3,

Larticle de Daniel De Smet est suivi d’'une étude
d’Eve Feuillebois sur un crypto-ismaélien, Afdal al-Din
Muhammad b. Husayn Kashani, connu comme
Baba Afdal (environ 582/1186-654/1256). Le titre
de cette étude est « L'équipement et la parure des
rois accomplis de Baba Afdal Kashani. Un singulier
miroir des princes persan de la premiére moitié
du viie/xime siecle » (p. 347-383). Létude signale les
ouvrages majeurs de Baba Afdal, surtout le Javidan-
ndma (« Livre de I'éternel ») que Mulla Sadra a traduit
en arabe sous le titre de Iksir al-“rifin (« LElixir des
gnostiques »). On pense que Mulla Sadra a trouvé
dans ce livre des affinités avec son propre systéme
étant donné que le Javidan-nama développe une
épistémologie impliquant une unité de la connais-
sance, du connaissant et du connu. Mais l'étude de
Eve Feuillebois porte tout particulierement sur le
miroir des princes de Baba Afdal, a savoir le Sdz va
pirdya-yi shahan-i purmaya (« 'Equipement et la
parure des rois accomplis »). C'est un miroir dallure
tres philosophique et «s'enracine dans la falsafa
pratique, elle-méme héritiere de la pensée hellénis-
tique a travers la traduction de certaines ceuvres de

(23) Ilfaut revenira ce propos a l'article, ici méme, de F. Daftary
et de ce qu'on a dit a propos du nizarisme d’Alamut.

Galien et de Plotin... » (p. 351). La particularité de ce
livre réside dans le fait qu'il évite les catalogues de
conseils que lI'on trouve dans les miroirs de €poque
et présente une réflexion métaphysique tout a fait
originale qui rappelle, 2 bien des égards, I'Ethique
nasiréenne de Nasir al-Din al-Tsl.

La derniere étude traitant de I'ismaélisme et de
certaines de ses figures plus ou moins notoires est
consacrée a Shahrastani (m. 548/1153) et réalisée par
Toby Mayer. Si Maria De Cillis scrutait, dans son article
vu plus haut, les influences du kalam mu‘tazilite dans
le systeme d’al-Kirmani, Toby Mayer essaie, quant a
lui, de voir quel rapport Shahrastani entretient avec
I'asharisme. Dans son article « Some Ash‘ari features
of Shahrastani esoteric thought » (p. 447-444), il
constate que l'identité exotérique de Shahrastani,
longtemps considéré comme un ash‘arite notoire >,
est celle d’'un shdfi‘i sunnite en droit et un ash‘arite
en kalam alors que le versant ésotérique de sa pensée
plonge ses racines dans I'ismaélisme des cercles de
Nichapour, de la Nizamiyya de Bagdad et de la cour
du sultan seldjoukide a Merw, milieux dans lesquels
il a vécu les différentes étapes de sa vie. Savoir se pro-
téger était depuis longtemps imposé aux adeptes des
traditions ismaéliennes, au point d’assimiler la piété
(tagwa) elle-méme a une prudente dissimulation
(tagiyya). Ainsi, nous dit Toby Mayer, lorsque notre
auteur se réfere de maniere récurrente a la « doctrine
des gens de vérité » (madhhab ahl al-hagqq) dans son
traité de kalam Nihayat al-igdam fi “ilm al-kalam, il
fait naturellement allusion a des positions largement
associées a l'asharisme, mais dans ses écrits ésoté-
riques tels que Mafatih al-asrdr, il fait allusion au
systéme de I'imamat ismaélien.

Cela dit, appliquer a Sharastani le schéma de
double vérité risque de faire violence a la structure fasci-
nante de sa pensée. Plutot que de le lire comme un schi-
zophrene intellectuel, un examen attentif des aspects
exotériques et ésotériques de son corpus d'ceuvres
révele que, s'ils manquent manifestement d’unifor-
mité doctrinale simple, ils sont subtilement beau-
coup plus liés quon ne le supposerait. Des concepts

(24) Plusieurs islamologues, parmi lesquels Wilferd
Madelung, Jean Jolivet et Guy Monnot, ont fini par prouver
que cétait en fait un ismaélien nizarite qui pratiquait la tagiya
en raison des persécutions dont les ismaéliens faisaient
I'objet a cette époque. Voir Guy Monnot, « Shahrastani »
in Encyclopédie de I'islam, 1996, tome 9, p. 220-22; Wilferd
Madelung, « Ash-Shahrastanis Streitschrift gegen Avicenna
und ihre Widerlegung durch Nasir ad-din at-Tusi », Akten des
VII. Kongresses fiir Arabistik und Islamwissenschaft, Abhandlungen
der Akademie der Wissenschaften in Gottingen, 1976, Tome 98,
p. 250-9. Voir aussi d’autres références sur la question dans
I'article de Toby Mayer (p. 443-444).

BCAI 37

BCAIl en ligne

58

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

organisationnels clés comme la hiérarchie (taratub)
et la généralité/spécificité ("umim /khusts) dans son
kalam impliquent que, malgré son engagement ultime
envers|ismaélisme, sonapproche dela vérité religieuse
et philosophique situe les enseignements dans une
hiérarchie qui ne souffre aucune rupture.

Ce livre-hommage contient deux articles por-
tant sur le mysticisme musulman. Le premier, signé
par Souad Ayada, porte le titre « Louis Massignon,
du jihad a I'hospitalité » (p. 85-112). Nous versons
cet article au chapitre du mysticisme parce que
S. Ayada considere que le grand orientaliste frangais,
Louis Massignon (1883-1962) «envisage le jihad
comme une expérience mystique » (p. 109) et parce
que la vie intellectuelle de ce grand orientaliste est
marquée a jamais par son travail monumental sur
al-Hallaj, le « martyr mystique de l'islam », qu'il n'a
jamais cessé d'étudier afin d'en saisir la signification
transhistorique. Le mot jihdd ne renvoie que partiel-
lement a cette notion, tant galvaudée, de « guerre
sainte ». Pour bien saisir la signification profonde de
ce mot, S. Ayada nous renvoie a un entretien entre
A. Dupont, spécialiste des Croisades, et Henri Corbin,
philosophe et grand spécialiste de la philosophie
shiite®>). A. Dupont aborde cet entretien en étant
convaincu que le terme jihad est I'exact équivalent
en islam de la guerre sainte. H. Corbin n’arrive pas
a cacher son malaise vis-a-vis de cette traduction. ||
finit par déclarer que le jihdd est bien I'équivalent de
«la guerre sainte », mais dans le « monde de l'islam
orthodoxe » qui sappuie sur un tawhid exotérique.
Quand on envisage ce terme dans un tawhid ésoté-
rique, c’est-a-dire dans un islam proné par l'ismaélisme,
par exemple, il renvoie a un combat spirituel et intel-
lectuel. « C'est ce combatintériorisé et intérieur pour
Dieu, révélé dansson Livre interprété, qui forme I'exact
vis-a-visenislam du “combat Dieu présent” qui justifie
la Croisade » (p. 102). L. Massignon ne souscrit pas
completement a cette vision du jihdd, étant donné
qu’il n'admet pas cette division entre I'exotérique
et I'ésotérique qui sous-tend l'islam shiite ainsi que
I'islam des soufis. D’ailleurs la vie de al-Hallj ne tolere
pas cette distinction non plus. Il envisage le jihad selon
des degrés:il est un combat qui consiste a défendre le
domainedel'islam et étendre ses territoires, maisil est
aussi — et c’est la ou il rejoint H. Corbin — ce combat
queréalise al-Hallajau plus haut degré. Pour reprendre
un célébre hadith du prophéte, nous comprenons
finalement avec L. Massignon que tout vrai jihad
est un jihdd akbar; il ne se réduit pas a sa dimension

(25) A.Dupont, H. Corbin, La croisade et le djihad, émission
radiodiffusée de Pierre Sipriot 1959. S. Ayada tire les citations
de cet entretien.

politique, mais sépanouit dans un abandon confiant,
dans «une hospitalité... accueil inconditionnel de
l'autre » (p. 110). Tout jihdd est une expérience mys-
tique qui transcende tout systéme des normes.

Le deuxiéme article est de Pierre Lory et porte
directement sur le mysticisme; il a pour titre
« Quelques remarques sur I'expression de 'amour en
mystique musulmane » (p. 399-415). P. Lory reprend,
en les nuangant un peu, la grande distinction entre
une « mystique » qui cherche l'intimité unitive avec
Dieu et qui marque les premiers soufis des deux
premiers siecles de I'hégire et une mystique plus
orientée dans un sens normatif comme le mysti-
cisme de ‘Abd Allah ibn Mubarak (m. 181/797) ou
d’lbn Hanbal (m. 241/855), sans oublier, nous dit
P. Lory, une mystique au sens propre, teintée d’un
fort ascétisme, « méme si elle n'est pas encore for-
mulée par un lexique technique trés précis » (p. 401),
représentée principalement par Ibrahim ibn Adham
(m. 160/777). Pierre Lory cherche ensuite a considérer
les termes de I'amour en mystique in statu nascendi,
surtout les termes de mahabba, hubb, wudd, “ishq...
avant de s'intéresser a ses déploiements, en tant
qu’état provisoire ou cheminement vers l‘état mys-
tique ultime de dévoilement (Hasan al-Basri, Shaqiq
al-Balkhi...), en tant qu'état permanent de I'dme
(Muhasibi) et en tant que marque de Iélection divine
(Dha al-Nin al-Masri). Il apparaitra plus tard un
courant mystique ou 'amour n'est plus cette grace
divine qui rejaillit sur la psychologie de ’'homme, mais
une qualité de I'essence divine elle-méme (al-Hallaj).

Nous finissons notre recension en signalant que
ce livre-hommage contient un ensemble d’autres
articles qui, bien qu'ils s’éloignent de la sphere
arabo-musulmane, sont d’'un grand intérét pour la
recherche. Ainsi en est-il de I'étude de Luc Brisson
«Du premier dieu comme modeéle du roi humain »
(p- 171-178), de I'étude de Pierre Cayye « Que sont
les hénades et a quoi servent-elles? Métaphysique
et théologie chez Proclus » (p. 179-214) et de celle
de Frangois Hartog « Le présentisme apocalyptique
des premiers chrétiens » (p. 385-398). Ce sont des
études qui méritent a elles-seules une lecture a part.

Finalement on ne saurait trop insister sur la va-
leur et sur 'importance de cet ensemble d’articles qui,
malgré leur hétérogénéité apparente, parviennent
a produire une synthése de champs d’études qui,
jusque-la, avaient été dispersées dans des monogra-
phies sans lien entre elles. Vu sous cet angle, ce recueil
est le plus bel hommage qu'on pouvait rendre a un
philosophe comme Christian Jambet.

Aziz Hilal
Membre de I'IDEO

BCAI 37

BCAIl en ligne

59

BCAI 37 (2023) Ali Amir-Moezzi (dir.): Raison et quéte de la sagesse. Hommage a Christian Jambet, recensé par Aziz Hilal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

