
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 45

Dominique Urvoy  
Raison et conviction en islam. 
Questions d’un philosophe orientaliste

Paris, Claire Maisonneuve, Librairie 
d’Amérique et d’Orient, 2021, 276 p., 
ISBN : 9782720012266

Mots-clés :  Almohade, philosophie, linguistique, 
anthropologie Islam

Keywords:  Almohad, philosophy, linguistics, 
anthropology Islam

En un temps où les chercheurs sont le plus 
souvent invités à tenir pour rien les ouvrages de 
leurs collègues antérieurs à la décennie, Dominique 
Urvoy résiste à cette mode en situant quelque sujet 
qu’il traite dans la profondeur de champ offerte par 
sa connaissance impeccable de l’histoire. L’histoire 
des textes, l’histoire des hommes et de leurs civilisa-
tions, l’histoire des savoirs orientalistes sont par lui 
articulées les unes aux autres. Le livre que voici n’est 
pas compilation d’un savoir tout fait mais questions 
posées par le savoir se faisant. Ces « questions d’un 
philosophe orientaliste » n’ont pas de réponse toute 
prête. Le titre de l’ouvrage, Raison et conviction en 
islam ne recouvre pas exactement le couple tradi-
tionnel dans la philosophie postkantienne, Foi et 
Savoir. Il désigne plutôt les relations, non encore élu-
cidées, entre l’usage de la raison et la production des 
convictions sous d’autres modes de la vie de l’esprit, 
réception de la tradition, exégèse de la Révélation, 
apports inconscients de la culture ou de la langue. 
Cet ouvrage jalonne de façon multiforme les inspi-
rations et les recherches qui ont guidé toute une vie 
d’explorateur orientaliste tournée principalement 
vers l’islam occidental mais non moins intéressé 
à connaître les failles de l’hégémonie doctrinale 
en islam, qu’il s’agisse de ses travaux qui déjouent 
l’unité de la philosophie islamique par l’étude des 
« penseurs libres » (1) ou qu’il s’agisse de la figure de 
Ramon Lull (2). On y trouvera aussi l’écho de son 
Histoire de la pensée islamique (3). Ici les recours à 
la pensée d’Ibn Rushd nous rappellent sa puissante 
analyse d’ensemble de la pensée d’Averroès qui est, 

(1)  Dominique Urvoy, Les penseurs libres dans l’islam classique. 
L’interrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants, 
Paris, Albin Michel, 1996. 
(2)  Dominique Urvoy, Penser l’islam. Les présupposés islamiques 
de l’« art » de Lull, Paris, Vrin, Études musulmanes XXIII, 1980. 
(3)  Dominique Urvoy, Histoire de la pensée islamique, Paris, 
Le Seuil, 2006. 

encore aujourd’hui, la meilleure introduction à 
l’œuvre de ce grand penseur (4). 

C’est en philosophe que D. Urvoy interroge les 
œuvres et leur histoire, les courants de la pensée 
religieuse et leur inscription dans l’histoire générale. 
Il use volontiers du concept d’idéologie, non au sens 
marxiste du terme, où celui-ci désigne un reflet illu-
soire des rapports réels de production et de domina-
tion, mais au sens où les Idéologues du dix-neuvième 
siècle l’entendaient, le terme désignant un ensemble 
cohérent d’idées. C’est ainsi que cet ouvrage examine 
les formations idéologiques déterminant le cours de 
la philosophie d’expression arabe, pour l’essentiel 
celle des falāsifa, ou les formations culturelles et 
leurs références linguistiques dans le monde arabisé, 
les récits et autres vestiges des belles lettres, les 
théologies de l’islam sunnite, ou encore les religions 
dans le contexte de la domination musulmane. Une 
telle énumération ne donne qu’une idée sommaire 
des problèmes et des auteurs étudiés et de la circu-
lation dans un jardin dont les chemins bifurquent, 
reviennent et repartent, au fil de la découverte. Les 
chrétiens héritiers des royaumes antérieurs à la 
conquête arabe et berbère, ceux de Séville comme 
ceux du nord de la péninsule hispanique sont pré-
sents, accompagnés de leurs bagages dogmatiques 
et vivant leurs dilemmes linguistiques. C’est l’un des 
apports remarquables de ce livre, que de nous guider 
dans la multiple formation de l’arabe en sa fonction 
de langue liturgique devenue langue d’acculturation, 
et de nous persuader de sa polyvalence dont les effets 
religieux et politiques sont importants. 

L’ouvrage est divisé en cinq chapitres, eux-mêmes 
polygraphiques. Le premier chapitre s’intitule La ques-
tion de la détermination d’une orthodoxie. L’exemple de 
la pensée almohade. En expliquant avec minutie les 
œuvres du Mahdi Ibn Tūmart, D. Urvoy ne se limite 
pas à l’exposition d’un système théologique, il montre 
comment une dynamique constitutive d’un mode 
d’orthodoxie engendre une nouvelle représentation 
de la conviction et de la raison, rencontre dans son 
développement adversaires et alliés, jusqu’au temps 
où elle perd de sa force initiale. Au centre de ce 
chapitre, qui est à lui seul une présentation complète 
de la doctrine fondatrice de l’islam almohade, l’ana-
lyse du tawḥīd (p. 17-25) permet de comprendre 
« le caractère rationnel de la foi d’Ibn Tūmart ». 
D. Urvoy démontre avec luxe de détails comment la 
rigoureuse affirmation de l’unité divine et la clarté 
spéculative de la théologie s’accompagnent de ce 
qui semble étranger à toute pratique spéculative, 

(4)  Dominique Urvoy, Ibn Rushd (Averroès). Édition française 
corrigée et augmentée, Paris, Cariscript, 1996.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 46

mais est exigé par une tâche inévitable, celle du 
propagandiste de la vraie foi. Cela, c’est le domaine 
du fiqh. La rigueur du tawḥīd d’Ibn Tūmart confie à 
ce chef de la communauté des fidèles une fonction 
pratique exigeant l’obéissance absolue et l’imitation 
des actions du guide. On peut comprendre ainsi 
pourquoi la pensée d’Ibn Tūmart a été faussement 
confondue avec une doctrine chiite ; l’absolue obéis-
sance au guide pouvait rappeler une constante d’une 
telle doctrine, mais c’était négliger l’originalité de la 
théologie fondamentale d’Ibn Tūmart et la singularité 
de la relation entre cette théologie et les fonctions 
morales, juridiques et politiques de l’imamat qu’elle 
détermine. Le mahdisme du Mahdi almohade est lié 
à une assomption du fiqh que soutient un tawḥīd 
sans concession. C’est, nous dit D. Urvoy, sans doute 
ce qui l’a rendu incompréhensible (p. 35). Pour notre 
part, nous continuons cependant de penser qu’il 
existe des affinités structurales entre cette doctrine 
et les théologies tardives du chiisme imamite. En 
particulier, l’articulation entre un tawḥīd étranger au 
kalām ashʻarite et un fiqh entêtant a de manifestes 
répondants au sein des travaux exégétiques des 
fuqahā’ et des ʻurafā’ de l’époque safavide. Autre 
aspect dérangeant : apparemment éloignée de tout 
effort spéculatif, alors qu’elle en est un exemple vivant, 
la théologie du Mahdi almohade a paradoxalement 
servi la reviviscence de la philosophie. D. Urvoy étu-
die « les divergences théologiques entre Ibn Tūmart 
et Ghazālī » (p. 35-42) et montre comment la raison, 
selon Ghazālī, explique, a posteriori, « la nature (fiṭra) 
qu’exprime immédiatement le Coran », tandis que 
pour Ibn Tūmart « le message prophétique est une 
façon de mettre à la portée de tout un chacun les 
exigences de la raison » (p. 39). Il s’ensuit que la 
doctrine almohade a favorisé la philosophie, tandis 
que Ghazālī entreprit d’en montrer l’incohérence. Les 
nombreux arguments que D. Urvoy met en lumière 
expliquent cette situation paradoxale : Ibn Rushd, 
appelé à devenir, pour l’Occident musulman et 
pour les héritiers latins ou juifs de ses commentaires 
d’Aristote, le propagateur de la philosophie des 
« Arabes », se réclame vigoureusement de la pensée 
almohade, tandis que Ghazālī, bien qu’il fût tout 
imprégné de métaphysique et de soufisme, devint la 
cible d’Ibn Rushd pour avoir imprudemment voulu 
congédier les legs aristotélicien et avicennien (voir 
p. 42). Ainsi, le juriste almohade est-il fidèle à son 
maître en se consacrant à l’explication monumen-
tale d’Aristote, tandis que le maître spirituel sunnite 
entend bâtir son œuvre sur la destruction de la falsafa. 

Le jeu de la raison et de la conviction ne s’arrête 
pas là, notons-le car, par un nouveau développement 
paradoxal, Ghazālī, qui détruit la falsafa, finira par 

être rapatrié chez des philosophes de type nouveau, 
nouant la raison à la conviction dans une ontothéo-
logie favorable à l’assomption du guide prophétique, 
et nourrira l’essor nouveau de la philosophie dans 
l’islam oriental, sous les traits d’une « sagesse » majo-
ritairement platonisante. L’Aristote d’Averroès subira 
le choc provoqué par la crue avicennisante et par les 
nouvelles formes de la « sagesse », dans un Orient 
musulman. La spiritualité et la mystique d’Ibn ʻArabī, 
adoptées par les chiites imamites aussi bien que 
par les soufis sunnites, nouée parfois à l’héritage de 
Suhrawardī, conduiront lentement vers une polarisa-
tion nouvelle de la philosophie et de la religion, vers 
l’homogénéité d’une raison métaphysicienne et de 
convictions spirituelles, bref vers une religion philo-
sophique. Mais ceci est une autre histoire.

Après un examen philologique et philosophique 
des « professions de foi d’Ibn Tūmart » (p. 42-50) 
D. Urvoy examine « l’héritage d’Ibn Tūmart » 
(p. 50-61). Nous relèverons l’importance de la 
théologie almohade pour la compréhension du 
Ḥayy Ibn Yaqẓān d’Ibn Ṭufayl. Ce récit, dont ailleurs 
D. Urvoy souligne la grande différence avec l’ouvrage 
antérieur et homonyme d’Avicenne, et dont il exa-
mine le sens et la portée dans un passage ultérieur 
de son livre, s’inspire du Mahdi sur bien des points 
tout comme s’en inspira Ibn Rushd. Cependant, 
Ibn Ṭufayl n’a pas clairement conçu trois degrés de 
l’acquisition de la vérité, que distinguera Ibn Rushd, 
la rhétorique, la dialectique, la démonstration. 
Ibn Rushd, tirant la leçon des conséquences de la 
disparition du Mahdi, seul habilité à diriger ensemble 
l’enseignement démonstratif de l’élite et la pédagogie 
des humbles, voit le prestige de l’élite se dissiper, et 
« systématise ainsi la distinction courante en islam 
entre ʻāmma et khāṣṣa » (p. 52). Citant les travaux 
du regretté Marc Geoffroy, D. Urvoy montre que « la 
doctrine almohade, telle qu’elle est contenue dans la 
ʻaqīda d’Ibn Tūmart, n’est pas seulement explicative 
de l’œuvre théologique du penseur andalou, mais 
qu’elle a pu commander également son attitude 
de disciple d’Aristote » (p. 53). Dominique Urvoy 
montre le lien substantiel entre raison et conviction 
théologique chez Averroès, il restitue une figure 
majeure de la philosophie islamique, trop souvent 
aseptisée et neutralisée par les adeptes aveugles d’une 
histoire de la philosophie de langue arabe asservie 
à la seule pérennité de la tradition aristotélicienne, 
pure de toute contamination du droit musulman 
et des problèmes internes aux régimes du pouvoir 
religieux. Il nous permet de nous déprendre de la 
sympathique représentation imaginaire du juriste et 
philosophe Averroès, préfigure de liberté de pensée 
et de tolérance, proches de la liberté des Modernes. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 47

Rappelons que la sympathie envers Averroès date 
du temps où elle servit la lutte de Renan contre 
l’Église, Renan se souciant moins du penseur arabe 
que de l’exemple qu’il serait apte à fournir pour son 
propre combat. Ces illusions se dissipent au profit 
de sa vraie grandeur, lorsqu’on prend au sérieux 
son œuvre de juriste et sa fidélité au rationalisme 
du Mahdī Ibn Tūmart. Conclusion qui se renforce, 
lorsque l’auteur écrit que « l’idéologie almohade per-
met une compréhension en termes philosophiques 
de la Révélation » (p. 59). La portée de ce premier 
chapitre nous semble considérable car, selon nous, 
elle s’étend au-delà de la sphère de l’almohadisme, s’il 
est vrai que la distinction averroïste entre la religion 
du vulgaire et la religion du savant, sous les traits 
qu’il lui a conférés, se retrouvera, en conséquence 
de conditions théologiques comparables, dans un 
univers cependant très éloigné de celui d’Ibn Tūmart, 
celui des théologies rationnelles du chiisme imamite 
au dix-septième siècle de notre ère. Le chapitre de 
D. Urvoy nous encourage à un travail de comparaison 
critique entre ces deux modèles idéologiques, sans 
assimilation forcée. 

Le chapitre deux, intitulé La question des mar-
ginalités, s’intéresse à trois types de marginalité : 
celle des pensées hétérodoxes, celle des philosophes 
non musulmans, celle des mixtes ou des rencontres 
inattendues, « les filières improbables » (p. 63-138). 
Ce chapitre est d’une extrême richesse et d’une 
grande densité. Il examine d’abord « l’impact, à 
l’intérieur de l’islam, des pensées hétérodoxes » 
(p. 63-82), la « démystification de la religion » dans 
les textes attribués au premier grand prosateur arabe, 
Ibn al-Muqaffaʻ. Nous relèverons, dans ces analyses 
très détaillées, deux points importants : la différence 
entre la démarche d’Ibn al-Muqaffaʻ et celle des 
auteurs chiites, souvent dits « extrémistes », qui lui 
furent contemporains. Dans les deux cas l’on a affaire 
à une critique de la religion politique. Cependant, les 
propagandistes carmates ou fatimides usèrent d’argu-
ments sceptiques en vue de conduire leurs auditeurs 
à la reconnaissance d’un seul et unique maître de 
vérité, le septième prophète ou l’imâm légitime (5). 
La stratégie d’Ibn al-Muqaffaʻ est tout autre, en un 
certain sens bien plus radicale, car elle conteste la 
position du faqīh « prisonnier de traditions partiales » 
en comparaison duquel « le souverain sage sera, 
quelle que soit sa puissance autocratique, infini-
ment moins tyrannique » (p. 69). Autre exemple de 
pensée critique, aux effets politiques significatifs, les 

(5)  Un bon exemple est fourni par la « théorie des trois impos-
teurs ». Voir Daniel De Smet, Les Fatimides. De l’ésotérisme en 
islam. Paris, Le Cerf, 2022, p. 205-219. 

questions épineuses portant sur l’aide de Dieu dans 
le jihād (p. 77-82) deviennent des mises en cause 
radicales de la sacralité de la guerre sainte. Faire du 
jihād une simple affaire de combat pour la domi-
nation n’est pas autre chose qu’un exercice raffiné 
d’exégèse coranique au terme duquel le jihād perd 
ses privilèges spirituels excessifs pour être « réintégré 
dans l’ensemble des vicissitudes éprouvées par tous 
les prophètes » (p. 82). Ce long chapitre se poursuit 
par l’examen d’une question d’importance, celle de la 
place de la pensée arabe chrétienne dans les histoires 
de la philosophie islamique et, plus généralement 
celle de la place des représentants intellectuels des 
religions dites « du Livre » dans l’histoire réelle de 
la pensée islamique. D. Urvoy examine plusieurs 
travaux des historiens modernes, puis il porte son 
attention sur le cercle de Fārābī et singulièrement 
sur Yaḥyā ibn ʻAdī. D’étape en étape, le chapitre nous 
conduit par des chemins variés, vers Ibn al-Sīd puis 
vers les étrangetés fécondes. On relèvera, par exemple, 
la virtuosité démonstrative d’un « avatar d’un mythe 
platonicien dans le littéralisme d’Ibn Ḥazm » (p. 112-
126) où ne manque pas la comparaison instructive 
avec le Jasmin des fidèles d’amour de Rūzbehān Baqlī 
Shīrāzī. 

Le chapitre trois, intitulé Les références culturelles, 
s’interroge successivement sur « la relation entre 
pensée spéculative et choix de langue dans l’aire 
moyen-orientale et méditerranéenne » et sur ce 
qu’on pourrait appeler « l’en-dehors » de la phi-
losophie, qu’il s’agisse du roman philosophique 
d’Ibn Ṭufayl ou de la place du juriste Ibn Rushd dans 
la longue durée des questions monétaires. Le chapitre 
quatre, intitulé Pour une appréciation objective des 
potentialités, est fait pour dissiper quelques illusions 
tenaces. On sait que la thématique de « l’humanisme 
arabe » (présente, pour ne citer que cet exemple, 
dans le titre d’un livre de Mohammed Arkoun (6)) n’est 
pas sans référence à l’humanisme occidental et, plus 
encore, à la conception que nos contemporains s’en 
font. S’appuyant sur les « aspects humanistes de la 
Falsafa » ou sur une vision mythique du Muʻtazilisme, 
quelques légendes lénifiantes fleurissent, auxquelles 
D. Urvoy apporte le démenti procuré par les textes 
et par l’histoire. Puis, dans une étude stimulante de 
l’édition et de l’introduction procurées par Henry 
Corbin d’un court traité de Mullā Ṣadrā, Le livre des 
pénétrations métaphysiques, D. Urvoy place la doc-
trine de la priorité de l’acte d’exister, centrale chez 
Mullā Ṣadrā, en miroir de la doctrine de l’existence 

(6)  Mohammed Arkoun, L’humanisme arabe au ive/xe siècle. 
Miskawayh, philosophe et historien , Paris, Vrin, Études 
musulmanes XII, 1982. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 48

chez Francisco Suárez. Il montre que, malgré d’impor-
tantes similitudes, ces deux doctrines conduisent 
à des résultats parfaitement hétérogènes. Plus que 
les thèses avancées, dit-il, « ce qui est important ce 
sont les présupposés qui les sous-tendent ». Visant 
courtoisement et ironiquement H. Corbin, il met 
en garde contre « les extrapolations arbitraires ». 
Qu’il me soit permis de venir plaider la défense de 
H. Corbin. Au vrai, son travail de pionnier l’ayant 
conduit à traduire ce compendium de la philosophie 
de Mullā Ṣadrā, il a pu donner l’impression d’une 
découverte universellement valable, celle d’une 
révolution dans la métaphysique qui n’aurait point 
d’égal, en Occident et en Orient. Mais l’affaire est plus 
compliquée qu’il n’y paraît. Sans doute, le lexique et le 
problème suggèrent-ils une origine avicennienne qui 
est sans nul doute véritable. Mais plus profondément, 
l’exister tel que le conçoit Mullā Ṣadrā doit l’essentiel 
de son concept aux commentateurs d’Ibn ʻArabī, 
ce qui éloigne définitivement le cours des choses 
de l’ontologie chrétienne et du mouvement déter-
minant la future révolution critique. Nul Kant ne 
saurait réorganiser le domaine de la métaphysique 
dans l’espace que Mullā Ṣadrā circonscrit. C’est don-
ner raison à l’analyse de D. Urvoy, sans donner tort 
à H. Corbin. Enfin, des plus instructives est l’étude 
d’Ibn Khaldūn, de ʻAlī ʻAbd al-Rāziq, celle de la pen-
sée islamique contemporaine, car elle déjoue à son 
tour mainte formation mythologique. Ce qui conduit 
tout naturellement au chapitre cinq, intitulé Les 
regards extérieurs.  D’une part, ce chapitre contient 
des pages remarquables sur « la pensée religieuse 
des Mozarabes face à l’islam » et sur « l’insertion de 
Ramon Lull dans la pensée arabe », d’autre part il 
étudie équitablement trois exégètes, Louis Gardet 
et Hans Kūng encadrant Richard Simon, tous trois 
responsables de « démarches d’investigation ». 

Nous renonçons à recenser l’ensemble des 
richesses dont le lecteur recueille le détail foison-
nant au long de son parcours, mais nous relèverons 
la puissance de son concept générique, la marge, 
d’une figure, le marginal, qui ont plusieurs acceptions 
dans ce livre. L’introduction intitulée Réflexions aux 
marges de la pensée d’expression arabe, s’interroge 
sur le partage entre ce qui est reçu pour essentiel 
et ce qui est considéré comme marginal. Ce partage 
affecte la détermination de l’orthodoxie musulmane 
mais il sous-tend aussi bien la détermination des 
domaines du savoir. Percevoir à partir des marges, 
depuis les marges jusqu’au centre et non selon la 
vision spontanée qui va du centre vers les limites, 
c’est adopter une attitude épistémologique assez 
proche de la méthode bachelardienne, méthode qui 
entend nous déprendre de la spontanéité irréfléchie 

dans la prise en considération des phénomènes et de 
la croyance immédiate en l’expérience naïve. C’est 
aussi bien une méthode qui emprunte à A. Koyré 
l’idée selon laquelle il convient de « replacer les 
œuvres étudiées dans leur milieu intellectuel et 
spirituel », de ne point séparer « en compartiments 
étanches l’histoire de la pensée philosophique et de 
la pensée religieuse » (p. 138). L’étude des marges 
exhibe des solidarités imprévues entre mystique et 
rationalité, entre science et religion, tout comme 
elle dévoile les traces des savoirs dans les domaines 
les plus variés de l’expérience commune. Ce livre est 
donc bien l’ouvrage d’un philosophe qui se donne 
pour dessein de reconnaître aux marges leur puis-
sance révélatrice ; marges qui, bien sûr, se révéleront 
plus centrales que le texte qu’elles encadrent ! c’est 
renoncer à l’autorité indiscutée des grands édifices 
constitués aussi bien par les grands auteurs musul-
mans, facteurs de modèles d’orthodoxie, que par les 
maîtres de l’orientalisme qui font de même, érigeant 
tel courant en figure centrale et en pôle d’orientation 
normative, par exemple, la philosophie illuminative 
selon H. Corbin, l’héritage de Ḥallāj selon Massignon. 
C’est aussi bien s’interroger sur les exclusions ou sur 
les réticences. C’est ainsi que le lecteur sera sensible 
au souci qu’a Dominique Urvoy d’interroger sans 
relâche la dévaluation continue de l’arabe chrétien, 
des christianismes d’expression arabe qui déjouent 
l’identification dominante des études arabes aux 
études musulmanes. Le lecteur sera alerté du fait 
qu’aujourd’hui l’amnésie soit telle que les travaux de 
Gérard Troupeau ne soient pas poursuivis à l’échelle 
que mérite leur héritage et que certains diktats pro-
noncés autrefois aient asséché un sol aussi fertile. Il est 
arrivé à l’auteur du présent compte-rendu de deman-
der pourquoi il n’existait pas, en regard des histoires 
de la philosophie islamique, un ouvrage populaire 
d’histoire de la philosophie arabe chrétienne. Le 
parallèle est cependant éloquent : tout comme les 
philosophes d’islam s’expriment en plusieurs idiomes, 
les philosophes chrétiens usent de l’arabe, mais aussi 
bien du syriaque, etc. Disjoindre le fait linguistique, la 
langue arabe, du fait religieux, recomposer plus fidèle-
ment des ensembles concrets, redonner sens au passé 
spéculatif des chrétientés orientales et occidentales 
vivant en terre musulmane, voici qui devrait susciter 
un certain élan. Mon vœu, hélas, ne sembla guère 
rencontrer un quelconque enthousiasme chez des 
savants arabes chrétiens d’aujourd’hui. Il en va tout 
autrement de ce que nous dit D. Urvoy, qui est propre 
à laisser au rêve quelque vraisemblance. En effet, le 
présent ouvrage témoigne en de nombreuses ana-
lyses de ce que d’autres ouvrages de leur auteur, ainsi 
que les travaux de son épouse, Marie-Thérèse Urvoy 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 37	 49

ont apporté en ce domaine. Aussi bien la littérature 
mozarabe en terre d’islam, dont nous découvrons 
ici les inclinations adoptianistes et nestoriennes, que 
l’importance des philosophes chrétiens œuvrant 
dans les cercles abbassides, dont le plus connu est 
Yaḥyā Ibn ʻAdī, pointent la richesse de ces produc-
tions et leur importance pour l’histoire de la pensée 
chrétienne, mais aussi confrontent l’islam à lui-même. 
Enfin, le regard qui vient des marges permet à notre 
auteur de révéler la complexité de mainte stratégie 
interprétative, aussi bien chez les orientalistes que 
chez les auteurs musulmans de l’époque moderne 
et contemporaine. Il permet, dans cette perspective, 
de procéder à un comparatisme de dissentions, à 
rebours d’un comparatisme d’assimilation. 

Christian Jambet 
Directeur d’études émérite  

École pratique des hautes études

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

