| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Dominique UrRvoy
Raison et conviction en islam.
Questions d'un philosophe orientaliste

Paris, Claire Maisonneuve, Librairie
d’Amérique et d'Orient, 2021, 276 p.,
ISBN:9782720012266

Mots-clés: Almohade, philosophie, linguistique,
anthropologie Islam

Keywords: Almohad, philosophy, linguistics,
anthropology Islam

En un temps ol les chercheurs sont le plus
souvent invités a tenir pour rien les ouvrages de
leurs collégues antérieurs a la décennie, Dominique
Urvoy résiste a cette mode en situant quelque sujet
qu'il traite dans la profondeur de champ offerte par
sa connaissance impeccable de I'histoire. Lhistoire
des textes, I'histoire des hommes et de leurs civilisa-
tions, I'histoire des savoirs orientalistes sont par lui
articulées les unes aux autres. Le livre que voici n'est
pas compilation d’un savoir tout fait mais questions
posées par le savoir se faisant. Ces « questions d’un
philosophe orientaliste » n'ont pas de réponse toute
préte. Le titre de l'ouvrage, Raison et conviction en
islam ne recouvre pas exactement le couple tradi-
tionnel dans la philosophie postkantienne, Foi et
Savoir. Il désigne plutot les relations, non encore élu-
cidées, entre l'usage de la raison et la production des
convictions sous d’autres modes de la vie de l'esprit,
réception de la tradition, exégese de la Révélation,
apports inconscients de la culture ou de la langue.
Cet ouvrage jalonne de fagon multiforme les inspi-
rations et les recherches qui ont guidé toute une vie
d'explorateur orientaliste tournée principalement
vers l'islam occidental mais non moins intéressé
a connaitre les failles de I'hégémonie doctrinale
en islam, qu'il s’agisse de ses travaux qui déjouent
I'unité de la philosophie islamique par Iétude des
«penseurs libres » ) ou qu'il s'agisse de la figure de
Ramon Lull®. On y trouvera aussi I'écho de son
Histoire de la pensée islamique®). Ici les recours a
la pensée d'Ibn Rushd nous rappellent sa puissante
analyse densemble de la pensée d’Averroés qui est,

(1) Dominique Urvoy, Les penseurs libres dans I'islam classique.
Linterrogation sur la religion chez les penseurs arabes indépendants,
Paris, Albin Michel, 1996.

(2) Dominique Urvoy, Penser l'islam. Les présupposés islamiques
de I'<art » de Lull, Paris, Vrin, Etudes musulmanes XXIII, 1980.
(3) Dominique Urvoy, Histoire de la pensée islamique, Paris,
Le Seuil, 2006.

encore aujourd’hui, la meilleure introduction a
I'ceuvre de ce grand penseur (),

C'est en philosophe que D. Urvoy interroge les
ceuvres et leur histoire, les courants de la pensée
religieuse et leur inscription dans I'histoire générale.
Il use volontiers du concept d'idéologie, non au sens
marxiste du terme, ou celui-ci désigne un reflet illu-
soire des rapports réels de production et de domina-
tion, mais au sens ot les Idéologues du dix-neuvieme
siecle I'entendaient, le terme désignant un ensemble
cohérent d’idées. C'est ainsi que cet ouvrage examine
les formations idéologiques déterminant le cours de
la philosophie d’expression arabe, pour l'essentiel
celle des falasifa, ou les formations culturelles et
leurs références linguistiques dans le monde arabisé,
les récits et autres vestiges des belles lettres, les
théologies de I'islam sunnite, ou encore les religions
dans le contexte de la domination musulmane. Une
telle énumération ne donne qu’une idée sommaire
des problemes et des auteurs étudiés et de la circu-
lation dans un jardin dont les chemins bifurquent,
reviennent et repartent, au fil de la découverte. Les
chrétiens héritiers des royaumes antérieurs a la
conquéte arabe et berbere, ceux de Séville comme
ceux du nord de la péninsule hispanique sont pré-
sents, accompagnés de leurs bagages dogmatiques
et vivant leurs dilemmes linguistiques. C'est I'un des
apports remarquables de ce livre, que de nous guider
dans la multiple formation de I'arabe en sa fonction
de langue liturgique devenue langue d'acculturation,
et de nous persuader de sa polyvalence dont les effets
religieux et politiques sont importants.

Louvrage est divisé en cing chapitres, eux-mémes
polygraphiques. Le premier chapitre s'intitule La ques-
tion de la détermination d’une orthodoxie. Lexemple de
la pensée almohade. En expliquant avec minutie les
ceuvres du Mahdi Ibn Tamart, D. Urvoy ne se limite
pas a l'exposition d’'un systeme théologique, il montre
comment une dynamique constitutive d'un mode
d'orthodoxie engendre une nouvelle représentation
de la conviction et de la raison, rencontre dans son
développement adversaires et alliés, jusqu'au temps
ou elle perd de sa force initiale. Au centre de ce
chapitre, qui est a lui seul une présentation complete
de la doctrine fondatrice de I'islam almohade, I'ana-
lyse du tawhid (p. 17-25) permet de comprendre
«le caractere rationnel de la foi d’Ibn Tamart ».
D. Urvoy démontre avec luxe de détails comment la
rigoureuse affirmation de l'unité divine et la clarté
spéculative de la théologie s'accompagnent de ce
qui semble étranger a toute pratique spéculative,

(4) Dominique Urvoy, Ibn Rushd (Averroés). Edition francaise
corrigée et augmentée, Paris, Cariscript, 1996.

| BCAI 37 45
BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

mais est exigé par une tache inévitable, celle du
propagandiste de la vraie foi. Cela, c'est le domaine
du figh. La rigueur du tawhid d’Ibn Tamart confie a
ce chef de la communauté des fidéles une fonction
pratique exigeant l'obéissance absolue et I'imitation
des actions du guide. On peut comprendre ainsi
pourquoi la pensée d’'lbn Tamart a été faussement
confondue avec une doctrine chiite; I'absolue obéis-
sance au guide pouvait rappeler une constante d’une
telle doctrine, mais c’était négliger l'originalité de la
théologie fondamentale d’'lbn Tamart et la singularité
de la relation entre cette théologie et les fonctions
morales, juridiques et politiques de I'imamat qu’elle
détermine. Le mahdisme du Mahdi almohade est lié
a une assomption du figh que soutient un tawhid
sans concession. C'est, nous dit D. Urvoy, sans doute
ce quil'arendu incompréhensible (p. 35). Pour notre
part, nous continuons cependant de penser qu'il
existe des affinités structurales entre cette doctrine
et les théologies tardives du chiisme imamite. En
particulier, I'articulation entre un tawhid étranger au
kaldm ash‘arite et un figh entétant a de manifestes
répondants au sein des travaux exégétiques des
fugaha’ et des ‘urafad’ de I'époque safavide. Autre
aspect dérangeant: apparemment éloignée de tout
effort spéculatif, alors quelle en est un exemple vivant,
la théologie du Mahdi almohade a paradoxalement
servi la reviviscence de la philosophie. D. Urvoy étu-
die «les divergences théologiques entre Ibn Tamart
et Ghazali » (p. 35-42) et montre comment la raison,
selon Ghazali, explique, a posteriori, « la nature (fitra)
qu'exprime immédiatement le Coran », tandis que
pour Ibn Tamart «le message prophétique est une
facon de mettre a la portée de tout un chacun les
exigences de la raison » (p. 39). Il s’ensuit que la
doctrine almohade a favorisé la philosophie, tandis
que Ghazali entreprit den montrer I'incohérence. Les
nombreux arguments que D. Urvoy met en lumiére
expliquent cette situation paradoxale: Ibn Rushd,
appelé a devenir, pour I'Occident musulman et
pour les héritiers latins ou juifs de ses commentaires
d’Aristote, le propagateur de la philosophie des
«Arabes », se réclame vigoureusement de la pensée
almohade, tandis que Ghazali, bien qu'il fat tout
imprégné de métaphysique et de soufisme, devint la
cible d’Ibn Rushd pour avoir imprudemment voulu
congédier les legs aristotélicien et avicennien (voir
p. 42). Ainsi, le juriste almohade est-il fidéle a son
maitre en se consacrant a l'explication monumen-
tale d’Aristote, tandis que le maitre spirituel sunnite
entend batir son ceuvre sur la destruction de la falsafa.

Le jeu de la raison et de la conviction ne s'arréte
pas 3, notons-le car, par un nouveau développement
paradoxal, Ghazali, qui détruit la falsafa, finira par

étre rapatrié chez des philosophes de type nouveau,
nouant la raison a la conviction dans une ontothéo-
logie favorable a I'assomption du guide prophétique,
et nourrira l'essor nouveau de la philosophie dans
I'islam oriental, sous les traits d'une « sagesse » majo-
ritairement platonisante. LAristote d’Averroes subira
le choc provoqué par la crue avicennisante et par les
nouvelles formes de la «sagesse », dans un Orient
musulman. La spiritualité et la mystique d’Ibn Arabi,
adoptées par les chiites imamites aussi bien que
par les soufis sunnites, nouée parfois a I'héritage de
Suhrawardi, conduiront lentement vers une polarisa-
tion nouvelle de la philosophie et de la religion, vers
I'homogénéité d'une raison métaphysicienne et de
convictions spirituelles, bref vers une religion philo-
sophique. Mais ceci est une autre histoire.

Apres un examen philologique et philosophique
des « professions de foi d'lbn Tamart » (p. 42-50)
D. Urvoy examine «I’héritage d’lbn Tamart »
(p- 50-61). Nous reléverons I'importance de la
théologie almohade pour la compréhension du
Hayy Ibn Yaqzan d’'Ibn Tufayl. Ce récit, dont ailleurs
D. Urvoy souligne la grande différence avec l'ouvrage
antérieur et homonyme d’Avicenne, et dont il exa-
mine le sens et la portée dans un passage ultérieur
de son livre, s'inspire du Mahdi sur bien des points
tout comme s’en inspira Ibn Rushd. Cependant,
Ibn Tufayl n’a pas clairement congu trois degrés de
l'acquisition de la vérité, que distinguera Ibn Rushd,
la rhétorique, la dialectique, la démonstration.
Ibn Rushd, tirant la lecon des conséquences de la
disparition du Mahdi, seul habilité a diriger ensemble
I'enseignement démonstratif de I¢lite et la pédagogie
des humbles, voit le prestige de I€lite se dissiper, et
«systématise ainsi la distinction courante en islam
entre ‘amma et khdssa » (p. 52). Citant les travaux
du regretté Marc Geoffroy, D. Urvoy montre que « la
doctrine almohade, telle quelle est contenue dans la
‘agida d’Ilbn Tamart, n'est pas seulement explicative
de l'ceuvre théologique du penseur andalou, mais
quelle a pu commander également son attitude
de disciple d’Aristote » (p. 53). Dominique Urvoy
montre le lien substantiel entre raison et conviction
théologique chez Averroés, il restitue une figure
majeure de la philosophie islamique, trop souvent
aseptisée et neutralisée par les adeptes aveugles d'une
histoire de la philosophie de langue arabe asservie
a la seule pérennité de la tradition aristotélicienne,
pure de toute contamination du droit musulman
et des problémes internes aux régimes du pouvoir
religieux. Il nous permet de nous déprendre de la
sympathique représentation imaginaire du juriste et
philosophe Averroes, préfigure de liberté de pensée
et de tolérance, proches de la liberté des Modernes.

BCAI 37

BCAIl en ligne

46

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Rappelons que la sympathie envers Averroés date
du temps ou elle servit la lutte de Renan contre
I'Eglise, Renan se souciant moins du penseur arabe
que de 'exemple qu'il serait apte a fournir pour son
propre combat. Ces illusions se dissipent au profit
de sa vraie grandeur, lorsqu'on prend au sérieux
son ceuvre de juriste et sa fidélité au rationalisme
du Mahdi Ibn Tamart. Conclusion qui se renforce,
lorsque l'auteur écrit que « I'idéologie almohade per-
met une compréhension en termes philosophiques
de la Révélation » (p.59). La portée de ce premier
chapitre nous semble considérable car, selon nous,
elle sétend au-dela de la sphére de I'almohadisme, s'il
est vrai que la distinction averroiste entre la religion
du vulgaire et la religion du savant, sous les traits
qu'il lui a conférés, se retrouvera, en conséquence
de conditions théologiques comparables, dans un
univers cependant trés éloigné de celui d’lbn Tamart,
celui des théologies rationnelles du chiisme imamite
au dix-septiéme siécle de notre ére. Le chapitre de
D. Urvoy nous encourage a un travail de comparaison
critique entre ces deux modeles idéologiques, sans
assimilation forcée.

Le chapitre deux, intitulé La question des mar-
ginalités, s'intéresse a trois types de marginalité:
celle des pensées hétérodoxes, celle des philosophes
non musulmans, celle des mixtes ou des rencontres
inattendues, «les filieres improbables » (p. 63-138).
Ce chapitre est d'une extréme richesse et d’'une
grande densité. Il examine d’abord «l'impact, a
I'intérieur de l'islam, des pensées hétérodoxes »
(p. 63-82), la « démystification de la religion » dans
les textes attribués au premier grand prosateur arabe,
Ibn al-Mugaffa‘. Nous reléverons, dans ces analyses
tres détaillées, deux points importants: la différence
entre la démarche d’lbn al-Muqaffa‘ et celle des
auteurs chiites, souvent dits « extrémistes », qui lui
furent contemporains. Dans les deux cas I'on a affaire
a une critique de la religion politique. Cependant, les
propagandistes carmates ou fatimides userent d'argu-
ments sceptiques en vue de conduire leurs auditeurs
a la reconnaissance d'un seul et unique maitre de
vérité, le septiéme propheéte ou I'imam légitime ).
La stratégie d’lbn al-Mugqaffa‘ est tout autre, en un
certain sens bien plus radicale, car elle conteste la
position du fagih « prisonnier de traditions partiales »
en comparaison duquel «le souverain sage sera,
quelle que soit sa puissance autocratique, infini-
ment moins tyrannique » (p. 69). Autre exemple de
pensée critique, aux effets politiques significatifs, les

questions épineuses portant sur l'aide de Dieu dans
le jihdad (p. 77-82) deviennent des mises en cause
radicales de la sacralité de la guerre sainte. Faire du
jihad une simple affaire de combat pour la domi-
nation n'est pas autre chose qu'un exercice raffiné
d'exégese coranique au terme duquel le jihdd perd
ses privileges spirituels excessifs pour étre « réintégré
dans I'ensemble des vicissitudes éprouvées par tous
les prophétes » (p. 82). Ce long chapitre se poursuit
par I'examen d’'une question d'importance, celle de la
place de la pensée arabe chrétienne dans les histoires
de la philosophie islamique et, plus généralement
celle de la place des représentants intellectuels des
religions dites «du Livre » dans I'histoire réelle de
la pensée islamique. D. Urvoy examine plusieurs
travaux des historiens modernes, puis il porte son
attention sur le cercle de Farabi et singulierement
sur Yahya ibn ‘Adi. D’étape en étape, le chapitre nous
conduit par des chemins variés, vers Ibn al-Sid puis
vers les étrangetés fécondes. On relévera, par exemple,
la virtuosité démonstrative d'un «avatar d'un mythe
platonicien dans le littéralisme d’'Ibn Hazm » (p. 112-
126) ol ne manque pas la comparaison instructive
avec le Jasmin des fidéles damour de Riizbehan Baqgli
Shirazi.

Le chapitre trois, intitulé Les références culturelles,
s'interroge successivement sur «la relation entre
pensée spéculative et choix de langue dans l'aire
moyen-orientale et méditerranéenne » et sur ce
gu'on pourrait appeler «l'en-dehors » de la phi-
losophie, qu’il s’agisse du roman philosophique
d’Ibn Tufayl ou de la place du juriste Ibn Rushd dans
lalongue durée des questions monétaires. Le chapitre
quatre, intitulé Pour une appréciation objective des
potentialités, est fait pour dissiper quelques illusions
tenaces. On sait que la thématique de « I’humanisme
arabe » (présente, pour ne citer que cet exemple,
dans le titre d’un livre de Mohammed Arkoun ©)) nest
pas sans référence a I’'humanisme occidental et, plus
encore, a la conception que nos contemporains sen
font. Sappuyant sur les «aspects humanistes de la
Falsafa » ou sur une vision mythique du Mu‘tazilisme,
quelques légendes Iénifiantes fleurissent, auxquelles
D. Urvoy apporte le démenti procuré par les textes
et par l'histoire. Puis, dans une étude stimulante de
I'édition et de l'introduction procurées par Henry
Corbin d'un court traité de Mulla Sadr3, Le livre des
pénétrations métaphysiques, D. Urvoy place la doc-
trine de la priorité de I'acte dexister, centrale chez
Mulla Sadra, en miroir de la doctrine de l'existence

(5) Un bon exemple est fourni par la « théorie des trois impos-
teurs ». Voir Daniel De Smet, Les Fatimides. De [€ésotérisme en
islam. Paris, Le Cerf, 2022, p. 205-219.

(6) Mohammed Arkoun, Chumanisme arabe au 1v¢/x¢ siécle.
Miskawayh, philosophe et historien, Paris, Vrin, Etudes
musulmanes XII, 1982.

BCAI 37

BCAIl en ligne

47

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

chez Francisco Suarez. Il montre que, malgré d'impor-
tantes similitudes, ces deux doctrines conduisent
a des résultats parfaitement hétérogenes. Plus que
les théses avancées, dit-il, « ce qui est important ce
sont les présupposés qui les sous-tendent ». Visant
courtoisement et ironiquement H. Corbin, il met
en garde contre «les extrapolations arbitraires ».
Qu'il me soit permis de venir plaider la défense de
H. Corbin. Au vrai, son travail de pionnier l'ayant
conduit a traduire ce compendium de la philosophie
de Mulla Sadra, il a pu donner l'impression d'une
découverte universellement valable, celle d’'une
révolution dans la métaphysique qui n‘aurait point
d’égal, en Occident et en Orient. Mais I'affaire est plus
compliquée qu'il n'y parait. Sans doute, le lexique et le
probleme suggerent-ils une origine avicennienne qui
est sans nul doute véritable. Mais plus profondément,
I'exister tel que le congoit Mulla Sadra doit l'essentiel
de son concept aux commentateurs d’'lbn ‘Arabi,
ce qui éloigne définitivement le cours des choses
de l'ontologie chrétienne et du mouvement déter-
minant la future révolution critique. Nul Kant ne
saurait réorganiser le domaine de la métaphysique
dans l'espace que Mulla Sadra circonscrit. C'est don-
ner raison a I'analyse de D. Urvoy, sans donner tort
a H. Corbin. Enfin, des plus instructives est létude
d’lbn Khaldan, de ‘Ali ‘Abd al-Raziq, celle de la pen-
sée islamique contemporaine, car elle déjoue a son
tour mainte formation mythologique. Ce qui conduit
tout naturellement au chapitre cing, intitulé Les
regards extérieurs. D’une part, ce chapitre contient
des pages remarquables sur «la pensée religieuse
des Mozarabes face a I'islam » et sur «I'insertion de
Ramon Lull dans la pensée arabe », d’autre part il
étudie équitablement trois exégetes, Louis Gardet
et Hans King encadrant Richard Simon, tous trois
responsables de « démarches d’investigation ».
Nous renongons a recenser l'ensemble des
richesses dont le lecteur recueille le détail foison-
nant au long de son parcours, mais nous reléverons
la puissance de son concept générique, la marge,
d’une figure, le marginal, qui ont plusieurs acceptions
dans ce livre. Lintroduction intitulée Réflexions aux
marges de la pensée dexpression arabe, s'interroge
sur le partage entre ce qui est requ pour essentiel
et ce qui est considéré comme marginal. Ce partage
affecte la détermination de l'orthodoxie musulmane
mais il sous-tend aussi bien la détermination des
domaines du savoir. Percevoir a partir des marges,
depuis les marges jusqu’au centre et non selon la
vision spontanée qui va du centre vers les limites,
c'est adopter une attitude épistémologique assez
proche de la méthode bachelardienne, méthode qui
entend nous déprendre de la spontanéité irréfléchie

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

dans la prise en considération des phénomenes et de
la croyance immédiate en l'expérience naive. Clest
aussi bien une méthode qui emprunte a A. Koyré
I'idée selon laquelle il convient de «replacer les
ceuvres étudiées dans leur milieu intellectuel et
spirituel », de ne point séparer « en compartiments
étanches I'histoire de la pensée philosophique et de
la pensée religieuse » (p. 138). Létude des marges
exhibe des solidarités imprévues entre mystique et
rationalité, entre science et religion, tout comme
elle dévoile les traces des savoirs dans les domaines
les plus variés de l'expérience commune. Ce livre est
donc bien l'ouvrage d’'un philosophe qui se donne
pour dessein de reconnaitre aux marges leur puis-
sance révélatrice; marges qui, bien s, se révéleront
plus centrales que le texte quelles encadrent! c’est
renoncer a l'autorité indiscutée des grands édifices
constitués aussi bien par les grands auteurs musul-
mans, facteurs de modeéles d'orthodoxie, que par les
maitres de 'orientalisme qui font de méme, érigeant
tel courant en figure centrale et en p6le d'orientation
normative, par exemple, la philosophie illuminative
selon H. Corbin, I'héritage de Hallaj selon Massignon.
Clest aussi bien s'interroger sur les exclusions ou sur
les réticences. Cest ainsi que le lecteur sera sensible
au souci qua Dominique Urvoy d’interroger sans
relache la dévaluation continue de 'arabe chrétien,
des christianismes d’expression arabe qui déjouent
I'identification dominante des études arabes aux
études musulmanes. Le lecteur sera alerté du fait
qu’aujourd’hui 'amnésie soit telle que les travaux de
Gérard Troupeau ne soient pas poursuivis a Iéchelle
que mérite leur héritage et que certains diktats pro-
noncés autrefois aient asséché un sol aussi fertile. Il est
arrivé a l'auteur du présent compte-rendu de deman-
der pourquoi il n'existait pas, en regard des histoires
de la philosophie islamique, un ouvrage populaire
d’histoire de la philosophie arabe chrétienne. Le
paralléle est cependant éloquent: tout comme les
philosophes d’islam s'expriment en plusieurs idiomes,
les philosophes chrétiens usent de I'arabe, mais aussi
bien du syriaque, etc. Disjoindre le fait linguistique, la
langue arabe, du fait religieux, recomposer plus fidele-
ment des ensembles concrets, redonner sens au passé
spéculatif des chrétientés orientales et occidentales
vivant en terre musulmane, voici qui devrait susciter
un certain élan. Mon veeu, hélas, ne sembla guére
rencontrer un quelconque enthousiasme chez des
savants arabes chrétiens d’aujourd’hui. Il en va tout
autrement de ce que nous dit D. Urvoy, qui est propre
a laisser au réve quelque vraisemblance. En effet, le
présent ouvrage témoigne en de nombreuses ana-
lyses de ce que d’autres ouvrages de leur auteur, ainsi
que les travaux de son épouse, Marie-Thérese Urvoy

BCAI 37

BCAIl en ligne

48

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

ont apporté en ce domaine. Aussi bien la littérature
mozarabe en terre d'islam, dont nous découvrons
ici les inclinations adoptianistes et nestoriennes, que
I'importance des philosophes chrétiens ceuvrant
dans les cercles abbassides, dont le plus connu est
Yahya Ibn ‘Adi, pointent la richesse de ces produc-
tions et leur importance pour I'histoire de la pensée
chrétienne, mais aussi confrontent I'islam a lui-méme.
Enfin, le regard qui vient des marges permet a notre
auteur de révéler la complexité de mainte stratégie
interprétative, aussi bien chez les orientalistes que
chez les auteurs musulmans de I'époque moderne
et contemporaine. Il permet, dans cette perspective,
de procéder a un comparatisme de dissentions, a
rebours d'un comparatisme d’assimilation.

Christian Jambet
Directeur d'études émérite
Ecole pratique des hautes études

BCAI 37 49

BCAI 37 (2023) Dominique Urvoy: Raison et conviction en islam. Questions d’un philosophe orientaliste, recensé par Christian Jambet
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

