
1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 1

Pierre �Larcher  
L’invention de la luġa al-fuṣḥā.  
Une histoire de l’arabe par les textes

Louvain-Paris-Bristol, Peeters,  
Association pour la Promotion de l’Histoire 
et de l’Archéologie Orientales (Mémoires,13), 
2021, xv + 203 p., ISBN : 9789042945883

Mots-clés :  linguistique, péninsule Arabique, histoire

Keywords:  linguistics, Arabian peninsula, history 

Ce volume serait tombé à pic pour les candi-
dats de l’agrégation d’arabe des sessions 2019/20 et 
2020/21 qui devaient plancher sur la question de 
linguistique justement libellée comme suit : « al-luġa 
al-fuṣḥā wa-muḫtalaf luġat al-ʿArab : la formation 
de la ʿarabiyya en question ». Il n’est toutefois pas 
trop tard pour toutes celles et ceux qui, à la question 
« qu’est-ce que la luġa al-fuṣḥā ? » (« la manière la plus 
châtiée de parler »), souhaitent obtenir une réponse 
scientifique et objective éloignée des justifications 
dogmatiques et subjectives traditionnelles sur le sujet. 
De fait, si cet ouvrage ne traite pas de la langue du 
Coran (1), il ne s’en attaque pas moins à un domaine 
qui relève du credo idéolinguistique : on touche en 
effet là un domaine sensible confrontant d’une part 
une position objective et historique, documentée par 
les textes et leur lecture critique pour en extraire leur 
dit, mais également leurs non-dits, et, d’autre part, 
une position idéolinguistique présentant cette luġa 
al-fuṣḥā comme n’étant rien d’autre que la langue 
du Coran, donc celle du Prophète, et, par voie de 
conséquence, celle d’Allah, cette double identifica-
tion (langue du Coran avec la luġat Qurayš « la langue 
de Qurayš » et donc de son contribule Mahomet 
d’une part, luġat Qurayš et al-luġa al-fuṣḥā d’autre 
part) étant au cœur des deux premiers chapitres de 
l’ouvrage.

Ce dernier rassemble huit articles que l’auteur 
a publiés entre 2001 et 2018 autour d’un thème 
commun, articles qui avaient fait l’objet du séminaire 
en textes arabes du Fonds national de la recherche 
scientifique (F.R.S-FNRS) (2) belge tenu à l’université 

(1)  Pour cela, voir P. Larcher, Sur le Coran. Nouvelles approches 
linguistiques, Lambert-Lucas, Limoges, 2020 dont on trouvera 
un compte-rendu de lecture : M. Sartori, « Compte rendu de 
Sur le Coran. Nouvelles approches linguistiques de Larcher, Pierre, 
Lambert Lucas, Limoges (2020), 235 p. ISBN : 9-782359-353136. 
Prix : 24 € », Bulletin d’Études Orientales 68 (2022), https://doi.
org/10.4000/beo.8129.
(2)  F.R.S-FNRS : https://www.frs-fnrs.be/fr/.

de Liège en 2008, expliquant ainsi leur publication 
chez Peeters. Ce thème est celui de la définition de ce 
que l’on nomme en arabe la luġa al-fuṣḥā, expression 
qui n’apparaît que tardivement, au ive/xe siècle, et qui 
est parfois trop rapidement rendue en français par 
« arabe classique », ce qui tend alors à voiler certaines 
réalités historiques et idéolinguistiques. Chacun de 
ces articles, devenus chapitres du présent ouvrage, 
a pour socle le texte arabe d’un auteur médiéval 
dont l’A. offre une traduction et à partir duquel il 
propose une lecture critique. Cette dernière vise à 
éclaircir les étapes de la formation et de l’invention 
de cette luġa al-fuṣḥā dans une perspective d’his-
toire des représentations que l’on se fait de cette 
langue et de son histoire. En ce sens, et comme il le 
souligne, ces chapitres « constituent ainsi une histoire 
moins linguistique qu’épilinguistique de la langue » 
(4e de couverture). Ils aident précisément à se repré-
senter tant l’invention et l’histoire de l’invention de 
l’expression et du concept-même de luġa al-fuṣḥā, 
participant alors à une archéologie de ce concept (3), 
que l’invention et l’histoire de l’invention du dénom-
mé signifié par cette luġa al-fuṣḥā, c’est-à-dire de ce 
qui sera plus tard identifié à la « langue classique ».

Ces chapitres viennent donc scientifiquement 
déconstruire ce qu’il faut bien comprendre comme 
des constructions (tout autant conscientes que non 
conscientes). Ces dernières, en grande part idéolo-
giques, qu’elles soient “philosophiques” ou, plus géné-
ralement et surtout, “théologiques”, s’imposent vite 
pour ne nous fournir, si l’on n’y prend garde, qu’une 
lecture lissée de l’histoire pourtant riche et complexe 
que cette langue dite « classique ». Voici la liste des 
chapitres de l’ouvrage : 

1.	 « Ibn Fāris. Théologie et philologie dans l’islam 
médiéval » (p. 1-17) (4) ; 

2.	 « Al-Farrāʾ. Un retour aux sources sur la luġa 
al-fuṣḥā » (p. 19-39) (5) ; 

3.	 « Al-Fārābī. Un texte sur la langue arabe réécrit » 
(p. 41-59) (6) ; 

(3)  Sur cette question voir un autre texte du même auteur qui, 
ne reposant pas stricto sensu sur un texte, n’a pas été versé à ce 
recueil : P. Larcher, « Al-lugha al-fuṣḥâ : archéologie d’un concept 

“idéolinguistique” », Revue des mondes musulmans et de la 
Méditerranée 124, 2008, p. 263-278.
(4)  P. Larcher, « Théologie et philologie dans l’islam médiéval : 
Relecture d’un texte célèbre de Ibn Fâris (xe siècle) », Cahiers de 
l’ILSL 17, 2004, p. 101-114.
(5)  P. Larcher, « D’Ibn Fāris à al-Farrāʾ. Ou, un retour aux sources 
sur la Luġa al-Fuṣḥā », Asiatische Studien/Études asiatiques 59/3, 
2005, p. 797-814.
(6)  P. Larcher, « Un texte d’al-Fârâbî sur la “langue arabe” 
réécrit ? », dans L. Edzard et J. Watson (éds.), Grammar as a 
Window onto Arabic Humanism. A Collection of Articles in Honour 
of Michael G. Carter, Harrassowitz, Wiesbaden, 2006, p. 108-129.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 2

4.	 « Al-Zaǧǧāǧī (1). Les origines de la grammaire 
arabe, selon la tradition. Description, interpré-
tation, discussion » (p. 59-71) (7) ; 

5.	 « Ibn Ǧinnī. Parlers arabes nomades et séden-
taires et diglossie chez un grammairien arabe 
du ive/xe siècle. Sociolinguistique et histoire 
de la langue ou discours épilinguistique ? » 
(p. 79-101) (8) ; 

6.	 « Al-Zaǧǧāǧī (2). Arabe fléchi vs arabe non fléchi. 
Deux variétés ou deux registres d’une même 
variété ? » (p. 103-121) (9) ; 

7.	 « Al-Muqaddasī. Que nous apprend-il vraiment 
de la situation de l’arabe au ive/xe siècle ? » 
(p. 123-140) (10) ; 

8.	 « Al-ʿAbdarī. Le parler des Arabes de Cyrénaïque 
vu par un voyageur maghrébin du viie/xiiie siècle » 
(p. 141-156) (11). 

Suivis d’une bibliographie (p. 157-171), d’un 
index nominum (p. 173-181), d’un index rerum 
(p. 183-199) et précédés d’une introduction (p. vii-xv), 
ces articles forment un tout cohérent autour du 
thème de la langue arabe et plus particulièrement 
des représentations qu’il est possible de s’en faire à 
travers la lecture critique de textes de savants ou 
de voyageurs arabes médiévaux ayant abordé cette 
question de la langue arabe. L’intérêt notable de 
ce recueil est de présenter, en plus de la vision de 
professionnels que sont les grammairiens, celle d’un 
géographe et d’un voyageur qui, eux à l’inverse des 
premiers, n’abordent pas la langue arabe dans sa seule 
variété non dialectale. C’est de fait par une définition 
négative qu’il est plus facile de délimiter l’objet de la 
préoccupation des grammairiens, alors même que, 

(7)  P. Larcher, « Les origines de la grammaire arabe, selon la tra-
dition : description, interprétation, discussion », dans E. Ditters 
et H. Motzki (éds.), Approaches to Arabic Linguistics. Presented 
to Kees Versteegh on the Occasion of His Sixtieth Birthday, 
E. J. Brill, Leiden–Boston, coll. “Studies in Semitic Languages and 
Linguistics” 49, 2007, p. 113-134.
(8)  P. Larcher, « Parlers arabes nomades et sédentaires et diglossie 
chez Ibn Ǧinnī (ive/xe siècle). Sociolinguistique et histoire de 
la langue vs discours épilinguistique », Al-Qanṭara 39/2, 2018, 
p. 359-389.
(9)  P. Larcher, « Une relecture critique du chapitre XVII du ʾ Īḍāḥ 
d’al-Zaǧǧāǧī », dans L. Edzard et al. (éds.), Case and Mood Endings 
in Semitic languages — Myth or Reality? Désinences casuelles 
et modales dans les langues sémitiques — mythe ou réalité ?, 
Harrassowitz, Wiesbaden, coll. “Abhandlungen für die Kunde 
des Morgenlandes” 113 tomes, 2018, p. 46-67.
(10)  P. Larcher, « Que nous apprend vraiment Muqaddasī de la 
situation de l’arabe au ive/xe siècle ? », Annales Islamologiques 
40, 2006, p. 53-69.
(11)  P. Larcher, « Le parler des Arabes de Cyrénaïque vu par 
un voyageur marocain du xiiie siècle », Arabica 48/3, 2001, 
p. 368-382.

comme le souligne bien l’A. du présent ouvrage, nous 
faisons en fait face à une langue plurielle et variable. 
De cette diversité, les grammairiens ne traitent alors 
que de la seule langue qu’ils conçoivent comme 
légitime de leur attention. Toutefois, s’ils traitent 
bien d’une langue référentielle au sein d’une réalité 
qu’ils perçoivent comme diglossique, il ne faut pas, 
comme s’attache à le montrer l’A., se laisser abuser 
par la reconnaissance de cette dualité (voire pluralité) 
linguistique, ni surtout se tromper sur l’endroit exact 
de la frontière de cette diglossie (cf. chapitres 4 et 6 
de l’ouvrage), le registre dialectal représentant l’angle 
mort de la pensée linguistique arabe médiévale qui, 
si elle est « classique », est tout autant « classiste » (12).

Il faut en effet insister avec l’A. sur l’ambivalence 
de ce concept : si luġa fuṣḥā, chez Ǧūrǧī Zaydān 
(1861-1914) (13) s’oppose à luġa ʿāmmiyya comme 
« classique » s’oppose à « dialectal », popularisant 
ces deux expressions dans ces acceptions, il n’y a 
rien de tel chez le premier grammairien à l’employer, 
Ibn Ǧinnī (m. 392/1002) (14), ni même chez son devan-
cier, Sībawayhi (m. 180/796 ?) qui parle, lui, de luġa 

ʾūlā qudmā (« langue première la plus ancienne ») (15). 
Et pour cause ! Les dialectes et les expressions natu-
relles sont, dans une très grande mesure (mis à part 
peut-être le Kitāb de Sībawayhi) le point noir de la 
réflexion grammaticale arabe : dans ce qui ressemble 
à un ostracisme linguistique (et social, les dialectes 
étant les langues du vulgum pecus), les grammairiens 
n’ont jamais été des ethnographes, ne se sont jamais 
intéressés à la langue de la plèbe, et n’ont jamais eu 
d’attention que pour la langue dite de la haute société, 
en fait la langue non vernaculaire, mais bien véhicu-
laire. Or, dans une même société, on ne parle pas deux 
langues différentes, mais éventuellement des registres 

(12)  J’emploie ici ce terme non pas au sens des « classes » latines 
(cf.  P. Larcher, Sur le Coran, p. 70) ni au sens marxiste, mais dans 
son acception générale où la plèbe est ignorée de l’élite lettrée.
(13)  Dans le sixième numéro (le deuxième de l’année 1893, 
celui de février) de la revue Hilāl qu’il a fondée au Caire et non, 
comme cela est fréquemment lu, dans le premier numéro de 
celle-ci (septembre 1892). Cf. Ǧ. Zaydān, « al-Luġa al-ʿarabiyya 
al-fuṣḥā wa-l-luġa al-ʿāmmiyya », al-Hilāl 6, 1893, p. 200-204 
(https://archive.alsharekh.org/contents/134/12725, consulté le 
18/02/2022). L’article n’est d’ailleurs pas signé mais, en considérant 
qu’il n’est pas expressément signé d’une autre main que de celle 
de Zaydān, surtout dans les premiers temps du journal qu’il vient 
de créer, cet article a toutes les chances d’être effectivement de lui.
(14)  Cf. Ibn Ǧinnī, Ḫaṣāʾiṣ(2) = ʾAbū al-Fatḥ ʿUṯmān b. Ǧinnī 
al-Mawṣilī, al-Ḫaṣāʾiṣ, éd. al-Naǧǧār, Muḥammad ʿ Alī, al-Maktaba 
al-ʿilmiyya, Al-Qāhira, 3 tomes, s. d. [repr.: Beirut, Dār al-hudā, 
s.d.]., t. I, p. 260. 
(15)  Cf. P. Larcher, « Al-lugha al-fuṣḥâ », p. 268-269 pour l’identi-
fication de la première occurrence de cette expression et p. 274 
pour le rôle joué par Zaydān dans la popularisation de celle-ci 
et de celle-là.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 3

distincts, l’un, courant, l’autre, occasionnel, et c’est 
dire alors combien cette luġa al-fuṣḥā n’était, n’est 
et n’a jamais été qu’occasionnelle (rencontres offi-
cielles, langue de l’écrit et non de l’oral, etc.). Encore, 
l’A. insiste à raison sur le fait que cette luġa al-fuṣḥā 
ne représente pas la langue de la haute société, mais 
uniquement celle des happy few (p. 69, 117) de cette 
dernière, l’indice de cela étant que les kutub al-laḥn 
ne visent pas les fautes commises par la plèbe, ignorée 
qu’elle est, mais celles commises par les instruits au 
regard de l’idéal linguistique qu’ils construisent et 
inventent (16).

L’introduction présentant de manière extrême-
ment précise et détaillée le contenu de chaque cha-
pitre, ce qui pourrait rendre redondante l’entreprise 
du présent compte-rendu de lecture, je m’attacherai 
à l’essentiel de chacun de ces chapitres (ne pouvant 
pas traiter en détail de l’ensemble extrêmement riche 
de l’ouvrage) en mettant en avant quelques notes de 
lecture incidentes.

Dans le premier chapitre, l’attention est tournée 
vers cette double identification dont il a été question 
plus haut à partir d’un extrait du Ṣāḥibī fī fiqh al-luġa 
d’Ibn Fāris (m. 395/1004). Cette double identification 
repose sur la base scripturaire d’un verset coranique 
bien connu (Cor. 14, 4) : mā ʾarsalnā min rasūlin 

ʾillā bi-lisāni qawmi-hi li-yubayyina la-hum « nous 
n’avons envoyé d’envoyé que dans la langue de son 
peuple, pour qu’il leur rende [les choses] claires [ou 
mieux : distinctes] ». L’argument ainsi invoqué étant 
théologique, argument d’autorité s’il en est, on serait 
tenté de fermer le ban. Mais, si le texte d’Ibn Fāris est 
particulièrement intéressant, c’est justement parce 
que son auteur se sent obligé de doubler cette « thèse 
théologique » comme la nomme l’A. par une « thèse 
sociolinguistique » : si la luġat Qurayš se confond avec 
al-luġa al-fuṣḥā c’est parce qu’elle est le fruit d’un 
processus de sélection (taḫayyur) des « meilleurs 
traits » de chacun des parlers arabes des tribus qui se 
rendaient au sanctuaire panarabe de la Mecque. Et si 
Ibn Fāris ressent ce besoin de justifier de la sorte une 
thèse théologique par une thèse sociolinguistique, 
faisant alors de la luġa al-fuṣḥā une koinè, c’est bien 

(16)  Cf. également P. Larcher, « Une formulation ancienne de la 
diglossie en arabe ? Luġat al-qawm vs luġat al-yawm d’Ibn Fāris 
(ive/xe siècle) », dans N. S. Eggen et R. Issa (éds.), Philologists in 
the World. A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell, The Institute 
for Comparative Research in Human Culture & Novus Forlag, 
Oslo, 2017, p. 25-40, dont on trouvera un compte-rendu ici-
même : M. Sartori, « Compte rendu de Philologists in the World. 
A Festschrift in Honour of Gunvor Mejdell de Eggen, Nora S. et Issa, 
Rana, The Institute for Comparative Research in Human Culture, 
Novus Press, Oslo (2017), 542 p. », Bulletin critique des Annales 
islamologiques 33, 2019, p. 3-7, p. 3.

parce qu’il pressent que la première thèse n’est pas 
si évidente que cela. Pour mémoire, le Prophète se 
dit ʾafṣaḥu man naṭaqa bi-l-ḍādi bayda ʾannī min 
Qurayšin « plus châtié de ceux qui prononcent le 
ḍād bayda ʾanna je suis de Qurayš » (p. 94) » (17). Ce 
bayda ʾannī (« bien que ») a fait couler beaucoup 
d’encre au point de lui faire signifier l’inverse (« parce 
que ») de ce qu’il signifie réellement, mais cela 
n’abuse que ceux qui veulent bien l’être, et comme le 
dit l’A., on peut se poser la question de savoir jusqu’à 
quel point les auteurs médiévaux ne sont pas dupes 
des thèses théologiques qu’ils véhiculent et à quel 
point ils pratiquent en quelque manière un double 
langage, propre aux univers dogmatiques (cf. p. 94, 
note 176). De là découle alors certainement le néces-
saire besoin d’expliquer cette identification qui ne 
semble pas aller de soi. Or, quand ce qui est censé aller 
de soi nécessite d’être prouvé encore et encore, c’est 
que cela n’est pas si évident. De même, les critères 
de la sélection et de rejet des traits « blâmables » 
ne sont-ils pas autrement présentés par la tradition 
grammaticale arabe qu’a posteriori, ce qui n’est en 
fait qu’un moyen d’entériner une situation : les traits 
jugés par l’arabe classique comme bons sont ceux, 
de manière assez opportune, qu’elle comprend et 
ceux jugés mauvais et blâmables ceux dont elle n’est 
justement pas pourvue, ô miracle !

Comme le souligne l’A., Ibn Fāris ne fait que re-
prendre ce que Farrāʾ (m. 207/822) avait fait avant lui, 
prouvant bien la fragilité conceptuelle et probatoire 
de la seule thèse théologique. Toutefois, il n’y a pas 
identité parfaite entre les deux entreprises et l’intérêt 
du scénario produit par Farrāʾ (chap. 2) réside dans 
les différences qu’il laisse paraître en comparaison 
avec celui d’Ibn Fāris. Farrāʾ expose un argument, 
notamment, qui est celui du mélange : le parler des 
Qurayš est devenu pur (fa-ṣafā kalāmu-hum) par 
le mélange du meilleur de chaque parler arabe. Il 
l’explique en mettant en parallèle la pureté de la 
langue des Qurayš et leur beauté physique, du fait 
de la possibilité qui était la leur de choisir, lors du 
pèlerinage, les plus belles femmes qui faisaient 
leurs circumambulations autour de la Kaʿba tête 
nue (cf. p. 24 et 39). Pour Larcher, les deux auteurs 
partagent donc les mêmes idées de « devenir » et 
de « sélection », et il indique alors justement qu’à la 
première des deux est lié un présupposé : la langue 
de Qurayš n’était donc pas originellement la plus 

(17)  Cf. Suyūṭī, Muzhir = Ǧalāl al-Dīn ʿ Abd al-Raḥmān b. Kamāl 
al-Dīn ʾAbī Bakr b. Muḥammad b. Sābiq al-Dīn Ḫaḍr al-Ḫuḍayrī 
al-Šāfiʿī al-ʾAsyūṭī al-mašhūr bil-Suyūṭī, al-Muzhir fī ʿ ulūm al-luġa 
wa-ʾanwāʿi-hā, éds. Bak, Muḥammad ʾ Aḥmad Ǧār al-Mawlā et al., 
al-Maktaba al-ʿaṣriyya, Bayrūt, p. 209.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 4

châtiée (Ibn Fāris) ou la plus pure (Farrāʾ). Mais l’A. 
insiste sur la différence de ce devenir : si pour Ibn Fāris 
la langue de Qurayš était déjà excellente et a ajouté 
à cette excellence les traits les meilleurs des autres 
parlers pour devenir plus excellente encore, Farrāʾ 
indique que celle-ci est « devenue pure » (fa-ṣafā 
kalāmu-hum) par le mélange du meilleur de chaque 
parler arabe. Aussi, de la même manière qu’Ibn Fāris 
expurge de son scénario la dimension anthropo-
logique de celui de Farrāʾ (le choix des plus belles 
femmes), expurge-t-il en même temps, à mon sens, 
l’idée-même de devenir, et il est alors possible de dire 
qu’à la sélection, commune aux deux auteurs, Farrāʾ 
fait explicitement du devenir l’argument qu’Ibn Fāris 
retranchera de sa présentation pour des raisons 
théologiques évidentes afin de n’en faire qu’un 
argument implicite, ce devenir n’indiquant que trop 
bien en creux un état historique où tel n’était pas le 
cas, idée acceptable pour Farrāʾ mais devenue isla-
miquement inconcevable pour Ibn Fāris deux siècles 
plus tard. Par la confrontation de ces deux scénarios, 
l’A. dresse un parallèle tout à fait intéressant avec 
l’équivalent des deux conceptions de la koinè grecque 
(p. 27), et le scénario de Farrāʾ serait l’adaptation à 
la langue poétique, par les grammairiens-lecteurs 
du iie/viiie siècle, de la langue coranique (p. 28-32) 
comme langue « chronologiquement préclassique 
et typologiquement non classique, mais classicisée 
par le biais des lectures grammaticales » (p. 35-36).

Au chapitre 3, l’A. aborde l’étrange devenir d’un 
texte du philosophe Fārābī (m. 339/950) qui semble 
avoir été réécrit (peut-être par son auteur) passant 
d’un premier état, issu du Kitāb al-ḥurūf de l’auteur 
lui-même, à un second état, bien différent, tel qu’il 
est possible de le lire dans deux ouvrages de Suyūṭī 
(m. 911/1505), que sont le Muzhir et le Iqtirāḥ. Dans 
la première version de ce texte, pureté (notamment 
linguistique) et isolement sont mis en relation, ce qui 
pousse alors Fārābī à identifier le centre de l’Arabie, à 
savoir le Nejd, comme le lieu de cette pureté. Qurayš 
n’est alors pas cité, ce qui est, par contre, le cas dans 
la deuxième version de ce texte où il devient central. 
On passerait donc là de ce que Larcher nomme une 
« thèse philosophique » à sa mise en conformité 
avec l’espace dogmatique et donc avec la « thèse 
théologique ». À cela, j’ajouterai que ce mouvement 
semble également répondre à un autre impératif : 
selon les termes de Fārābī (cf. p. 56 et 57 pour leur 
traduction), l’isolement, s’il coïncide avec insou-
mission et indocilité, correspond également et en 
premier lieu avec la grossièreté et la sauvagerie, traits 
qui ne sont en aucun cas mélioratifs et conciliables 
avec l’image à renvoyer de soi-même. Il convenait 
donc certainement de changer de perspective, pour 

Fārābī ou pour celui qui aura réécrit son texte, afin 
de faire coïncider ses propos avec la « thèse socio-
linguistique » d’Ibn Fāris (que l’on trouve reprise 
par Suyūṭī dans son Muzhir) mais également avec 
la « thèse anthropologique » (et matrimoniale) de 
Farrāʾ, et alors d’indiquer que la pureté linguistique 
ne se trouve pas au Nejd et dans l’isolement total, 
mais chez ceux qui ont pu, par le mélange raisonné 
et la sélection des meilleurs traits de chaque parler 
arabe, se hisser au-dessus de tous…

Larcher revient dans le chapitre 4 sur un topos 
de la tradition grammaticale arabe : l’élévation de la 
flexion désinentielle (le fameux ʾiʿrāb) au rang de 
point focal de l’attention grammaticale. Il le fait par 
le biais d’un célèbre texte de Zaǧǧāǧī (m. 337/948 ou 
339-340/949-950) tiré de son ʾ Īḍāḥ fī ʿ ilal al-naḥw, où 
le père (mythique ?) de la grammaire, ʾ Abū al-ʾAswad 
al-Duʾalī (m. vers 69/688), est mis en scène dans 
une anecdote avec sa fille, cette dernière lui ayant 
dit mā ʾašaddu l-ḥarri (« quelle est la chaleur la plus 
intense ? ») alors qu’elle aurait souhaité en fait dire 
mā ʾašadda l-ḥarra (« quelle chaleur intense ! ») (18). 
En même temps que la pertinence et l’importance 
supposée (19) de la flexion désinentielle dont le 
non-respect serait source de quiproquos et d’erreurs, 
cela signe, pour la tradition grammaticale arabe, 
la « corruption de la langue » (fasād al-luġa). Et 
c’est de cet épisode mythique (20), au terme d’une 
réinterprétation évolutioniste, que l’on aboutit au 

(18)  Zaǧǧāǧī (al-), ʾĪḍāḥ = ʾAbū al-Qāsim ʿAbd al-Raḥmān 
b. ʾIsḥāq al-Nahāwandī al-Zaǧǧāǧī, al-ʾĪḍāḥ fī ʿilal al-naḥw, éd. 
al-Mubārak, Māzin, m. 337/949, Dār al-nafāʾis, Bayrūt, 3e éd., 
1399/1979 [repr. Le Caire, Dār al-ʿurūba, 1959], p. 89.
(19)  Ce que l’auteur discute (notamment p. 72), rejoignant 
d’autres voix en ce domaine. Pour un aperçu des critiques faites 
à l’encontre d’un ʾiʿrāb pertinent, cf. M. Sartori, « La flexion 
désinentielle et l’arabe. État de la question et discussion d’argu-
ments récents », dans L. Edzard et al. (éds.), Case and Mood 
Endings in Semitic Languages — Myth or Reality? Désinences 
casuelles et modales dans les langues sémitiques — mythe ou 
réalité ?, Harrassowitz, Wiesbaden, coll. “Abhandlungen für die 
Kunde des Morgenlandes” 113, 2018, p. 68-94.
(20)  Sans même aller aussi loin que Jonathan Owens (cf. J. Owens, 
« Case and Proto-Arabic (Part I) », Bulletin of the School of Oriental 
and African Studies 61/1, 1998, p. 51-73 et J. Owens, « Case and 
Proto-Arabic (Part II) », Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies 61/2, 1998, p. 215-227), un large consensus se dé-
gage aujourd’hui pour situer cette phase de déclin du phénomène 
flexionnel en fait bien avant l’apparition de l’Islam et donc de l’épi-
sode du fasād al-luġa. C’est particulièrement le cas d’Ahmad al-Jal-
lad qui écrit que « By the 6th century, there can be no doubt as to 
the loss of case inflection, at least in Palestina Tertia » (A. Al-Jallad, 
« Graeco-Arabica I: The Southern Levant », dans A. Al-Jallad, 
(éd.), Arabic in Context. 400 Years of Arabic at Leiden University, 
E. J. Brill, Leiden & Boston, coll. “Studies in Semitic Languages and 
Linguistics” 89, 2017, p. 99-186, p. 165) et de M. Al-Sharkawi qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 5

développement, sur la base d’une dualité linguistique, 
à ce que William Marçais (1872-1956) appellera 
diglossie (21). Une remarque tout à fait incidente ici 
au sujet du terme ʿilla : l’A. indique, tout à fait juste-
ment, la différence à faire entre sabab et ʿ illa comme 
opposant « cause » à « justification » (p. 62). En plus 
de rappeler que ʿ illa est potentiellement un emprunt 
fait au latin (22), il est possible à cet égard d’ajouter 
que c’est exactement ce pour quoi les juristes arabes 
médiévaux (et plus marginalement les grammairiens 
arabes) reconnaissent au moins deux valeurs à la par-
ticule de coordination fa- à savoir le fāʾ al-sababiyya 
« causal » et le fāʾ al-taʿlīliyya « illatif », le premier 
indiquant que B est la conséquence objective et 
logique de A qui en est sa cause, le second indiquant, 
entre autres, que B est la justification, comme l’écrit 
ici l’auteur, intersubjective, de  A qui en est, en fait, 
la conséquence (23).

Larcher va continuer de discuter cette diglossie 
au chapitre 5 par le biais d’Ibn Ǧinnī cette fois chez 
qui Haïm Blanc (1926-1984) avait cru voir la première 
expression d’une diglossie arabe (p. 79). L’A. va discu-
ter cette interprétation et montrer qu’il s’agit en effet 
d’une situation de diglossie entre deux variétés, mais 
à partir d’autres extraits d’Ibn Ǧinnī à côté desquels 
passe Blanc (p. 84). Là, Ibn Ǧinnī décrit de fait une va-
riété fléchie et haute et une autre non fléchie et basse 
(représentante idéaltypique des dialectes), le tout en 
donnant sans doute la première expression arabe pour 
« diglossie » (ǧihatā al-kalām « les deux façons de par-
ler », p. 85). Toutefois, selon Larcher, il s’agit surtout 
d’y voir une « théorie », c’est-à-dire l’expression d’un 
discours épilinguistique sur la langue (p. 86 et suiv.) 
visant à concilier théologie d’une part et philologie 
et philosophie d’autre part (p. 94). Larcher insiste ici 

dit que « the triptotic case system was starting to show signs of 
decay before the Arab conquests even in the most conservative 
dialects » (M. al-Sharkawi, « Case-Marking in Pre-Islamic Arabic: 
The Evolutionary Status », Zeitschrift für Arabische Linguistik 62, 
2015, p. 38-67, p. 39).
(21)  Qu’il emprunte à la linguistique néo-hellénique et préci-
sément à Jean Psichari (1854-1929). Cf. P. Larcher, « Une formu-
lation ancienne », p. 25-26. Cf. également P. Larcher, « Diglossie 
arabisante et fuṣḥā vs ʿāmmiyya arabes : essai d’histoire paral-
lèle », dans S. Auroux et al., (éds.), History of Linguistics 1999. 
Selected papers from the Eighth International Conference on 
the History of the Langauge Sciences (ICHoLS VIII), Fontenay-St. 
Cloud, France, 14-19 September 1999, coll. “SIHoLS 99”, Benjamins, 
Amsterdam-Philadelphie, 2003, p. 47-61.
(22)  Cf. M. Sartori, « Une cause et ses raisons d’être. Solution 
latine à un problème de terminologie arabe », Historiographia 
Linguistica 47/1, 2020, p. 1-18.
(23)  Cf. M. Sartori, « Les rapports logico-sémantiques marqués 
par fāʾ en arabe. Les origines extra-grammaticales d’une distinc-
tion linguistique », Quaderni di studi arabi 15/1, 2020, p. 5-46.

encore sur le fait que le fasād al-luġa constitue bien 
un épisode mythique en ce sens que types fléchi et 
non fléchi coexistaient déjà à date ancienne (p. 95) (24).

Dans le chapitre suivant, l’A. revient à Zaǧǧāǧī et 
à son anecdote concernant ʾ Abū al-ʾAswad al-Duʾalī 
et sa fille. Là, il indique (p. 114) avec raison que, sauf 
erreur de sa part, les moyens suprasegmentaux sont 
négligés par la tradition grammaticale arabe, centrée 
qu’elle est sur l’écrit. De fait, la grammaire de l’arabe 
n’est pas tant une entreprise descriptive qu’une entre-
prise éminemment normative, centrée sur un registre, 
celui de l’écrit, et encore, l’écrit de l’arabe standard. Il 
existe toutefois au moins une trace de reconnaissance 
d’éléments suprasegmentaux dans la différence faite, 
par les grammairiens eux-mêmes, entre badal et ʿ aṭf 
bayān, le premier supposant la réalisation d’une pause, 
mubdal min-hu et badal étant dans une relation 
d’uniréférentialité, tandis que le second n’en requiert 
bien au contraire aucune, le maʿṭūf et son ʿ aṭf bayān 
étant, eux, dans une relation de multiréférentialité (25). 
Quant à Zaǧǧāǧī, il s’interroge sur l’utilité d’apprendre 
la grammaire (et principalement la flexion désinen-
tielle, celle-ci étant devenue synonyme de celle-là pour 
la tradition grammaticale arabe) alors même qu’on 
s’en passe très bien au quotidien. Si l’on pourrait y voir 
une évocation par Zaǧǧāǧī d’une situation diglossique, 
la lecture critique menée par Larcher, notamment 
basée sur un texte du Kitāb al-bayān wa-l-tabyīn de 
Ǧāḥiẓ (m. 255/869) tempère cette impression. De fait, 
s’il est effectivement possible de parler de diglossie 
et donc de frontière entre deux entités linguistiques 
(cf. supra), celle-ci ne passe pas entre la masse des 
illettrés et l’élite lettrée, mais, au sein de cette der-
nière, entre ceux qui maîtrisent parfaitement l’idéal 
linguistique constitué et ceux, plus nombreux, qui 
n’y parviennent pas (p. 117, cf. également p. 69). Cela 
fait dire à l’A. que nous sommes en fait en face d’une 
« diglossie dans la diglossie » (p. 117) et donc de deux 
registres au sein de la variété haute, dite aussi variété 
référentielle : un registre soutenu d’une part et un 
autre relâché d’autre part.

Ce thème de la reconnaissance ou non de la 
situation diglossique par les grammairiens arabes 
eux-mêmes est repris ensuite, cette fois par le 
biais d’observateurs de la langue, qu’il s’agisse d’un 
géographe avec Muqaddasī (m. ca. 380/990) ou d’un 
voyageur en la personne de ʿ Abdarī (viie/xiiie siècle). 
Dans le premier cas, à l’intérêt linguistique porté 
par Johann Fück (1894-1974) à Muqaddasī, Larcher 

(24)  Cf. supra note 20.
(25)  Pour l’ensemble des détails, cf. M. Sartori, « La différence 
entre badal et ʿaṭf bayān. Mutisme et surdité des grammaires 
de l’arabe ? », Al-Qanṭara 39/2, 2018, p. 547-586.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 6

substitue un intérêt sociolinguistique et note que ce 
qui pourrait être repéré à l’issue d’une lecture trop 
rapide de Zaǧǧāǧī comme deux variétés, ne repré-
sente en fait bien que deux registres d’une même 
variété (haute), soutenu d’une part, relâché de l’autre, 
Muqaddasī parlant de la ʿarabiyya comme d’une 
langue véhiculaire à opposer au lisān al-qawm (« la 
langue du peuple »). Ce chapitre est à lire en parallèle 
d’un autre article de l’A. (26) qui en est la continuation. 
Là, Larcher explore la piste d’Ibn Fāris qui oppose, lui, 
luġat al-qawm (« la langue du peuple [arabe] ») à 
luġat al-yawm (« la langue d’aujourd’hui ») et, après 
avoir rappelé la polysémie du terme luġa (langue, 
variété de celle-ci, simple variante ou encore lexique 
voire unité lexicale), il indique que l’étude du texte 
d’Ibn Fāris confirme que « luġat al-qawm et luġat 
al-yawm sont bien considérés comme deux états 
d’une même langue » (27), la seconde, plus récente 
et dégradée comparée à la première. Pour autant, 
s’agit-il, dans une perspective diglossique, de deux 
variétés et non simplement de deux états ? L’A. reste 
alors prudent, luġat al-yawm pouvant désigner une 
variété tout aussi bien véhiculaire que vernaculaire. 
L’A. relève que chez Ibn Fāris luġat al-qawm représente 
en fait la variété référentielle (et ancienne) tandis que 
chez Muqaddasī, l’expression voisine lisān al-qawm est 
identifiée à la variété vernaculaire. L’A. insiste alors sur 
une différence fondamentale : Muqaddasī est Arabe, 
Ibn Fāris est Persan, et l’arabe est pour lui une langue 
étrangère. L’A. conclut alors que « Muqaddasī est peut-
être l’auteur qui a le mieux souligné le double statut 
de l’arabe : d’une part l’arabe comme langue verna-
culaire et pour ainsi dire « nationale », compte tenu 
de l’expression lisān al-qawm des arabophones natifs 
[…] et d’autre part l’arabe comme langue véhiculaire, 
ce qu’il appelle al-ʿarabiyya, l’Arabe avec un grand A 
pourrait-on dire, d’autant mieux maîtrisé qu’il n’est 
pas en même temps la langue maternelle de ses utili-
sateurs. […] Muqaddasī ne décrit pas explicitement 
une situation de diglossie. Mais peut-être la décrit-il 
implicitement, en suggérant, pour la partie arabe de 
l’empire, une forme de continuité entre variétés basse 
et haute » (28) ce qui préfigure une situation entrevue 
par Charles Ferguson (1921-1998).

Le dernier chapitre de l’ouvrage est consacré à 
un voyageur maghrébin, ʿAbdarī, qui, à l’occasion 
de son pèlerinage, traverse à l’aller et au retour la 
Cyrénaïque. Au sujet de la population de cette pro-
vince, il dit qu’ils sont « les plus châtiés des Arabes 
que nous ayons vus » (p. 153), faṣāḥa qu’il explique 

(26)  P. Larcher, « Une formulation ancienne ».
(27)  P. Larcher, « Une formulation ancienne », p. 35.
(28)  P. Larcher, « Une formulation ancienne », p. 37.

par leur isolement, mais il ajoute aussitôt que « ceux 
du Hedjaz sont également châtiés ». Si, comme le 
note l’A., ce texte est avant tout l’expression idéolo-
gique d’une représentation linguistique, ne donnant 
qu’un seul exemple de pleine flexion désinentielle 
nominale, et encore cet exemple est-il à prendre 
avec prudence (p. 145), il se révèle plus riche aux 
plans phonologiques, morphologiques, voire mor-
phophonologiques et lexicaux concernant le parler 
des Arabes de Cyrénaïque mis en contraste avec son 
propre parler occidental (celui des ʾahl al-ġarb).

Les puristes de l’édition repéreront vite quelques 
incohérences formelles, en nombre fort réduit, qui 
pourront être expurgées pour la seconde édition de 
cet ouvrage, lequel fera date pour notre domaine et 
qui mériterait donc certainement d’être rapidement 
épuisé. Je n’en citerai que quelques-unes. Les ethno-
nymes Tîlisân, Mûqân, Jîlân et Zanj (p. 116) auraient 
gagné à être harmonisés tels que Ṭīlisān, Mūqān, 
Ǧīlān et Zanǧ au même titre que Huḏayl (p. 59, 
137), Qurayš, Tamīm ou encore Ḫuzā‘a (p. 59) qui 
n’apparaissent respectivement pas comme Hudhayl, 
Quraysh, Tamîm et Khuzâ‘a.

De leur côté, et alors que certains toponymes 
sont francisés dans l’ouvrage, comme c’est le cas de 
Bagdad (et non Baġdād), du Hedjaz (et non Ḥiǧāz), 
du Nejd (et non Naǧd), d’autres ne le sont pas. Il 
en va ainsi de « Nīšāpūr » (p. xii) ou de « Nišāpūr » 
(p. 84) et « Nīsāpūr » (p. 126, note. 209) qui aurait 
pu alors apparaître sous la forme Nishapur, tout 
comme « Aden » et « Djeddah » qui cohabitent 
avec « Zabīd et Ṣan‘ā’ » (p. 132) qui auraient pu être 
donnés comme Zabid et Sanaa. Toujours au sujet des 
toponymes, on s’étonnera que « La Mecque » (p. 29, 
30, 36, 39, 44, 46, etc.) apparaisse en lieu et place de 
« la Mecque » (que l’on trouve pourtant p. 91), alors 
même qu’il ne débute pas une phrase, et ce d’autant 
qu’on a bien « le Caire » (p. 49, p. 138, note 230) dans 
les mêmes conditions.

On notera aussi la présence inattendue d’une 
date de décès pour un auteur/savant alors qu’il 
s’agit d’un référencement. Dans le cas d’un réfé-
rencement, ce dernier est présenté avec une casse 
particulière, celle des majuscules, et précisément 
en petites capitales, tel que « Bally, 1965 » (p. 85), 
« Ferguson, 1959a » (p. 112), « Ibn Ǧinnī, Ḫaṣā’iṣ » 
(p. 80) et « al-Ġalāyīnī, Ǧāmiʿ » (p. 145) et ce dès 
la première occurrence de la référence. Pour autant, 
et c’est notamment le cas pour l’auteur du Lisān 
al-ʿArab, on trouvera « Ibn Manẓūr (m. 711/1311), 
Lisān al-ʿArab » à de multiples reprises (p. 11, p. 44, 
note 80, p. 62, p. 81, p. 111, p. 126, note 208, etc.), au 
lieu de « Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab », ce que l’on 
trouve pourtant aussi (p. 63, 130, 134). L’apparition 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


1. Langue et littérature

	 BCAI 37	 7

de ces dates de décès au sein d’un référencement 
concerne également d’autres savants médiévaux (29).

Concernant ces dates des savants anciens, elles 
apparaissent normalement en première occurrence 
de chaque chapitre, ainsi que l’indique l’A. dans son 
introduction : « Enfin, les chapitres de ce livre pouvant 
se lire en continuité ou chacun indépendamment 
l’un de l’autre, les dates des auteurs sont données 
dans chaque chapitre à la première occurrence de 
leur nom » (p. xv). Toutefois, cette règle n’est pas 
tout le temps suivie puisqu’Ibn Fārīs n’en bénéficie 
pas d’emblée au tout début du chapitre II (p. 19) (30).

La présentation des savants orientalistes n’est 
pas tout à fait uniformisée tant pour les prénoms que 
pour les dates de naissance et de décès (31). Toujours 
au sujet de l’onomastique, on notera également que 
« Muhsin Mahdi » (p. 42) apparaît également sous la 
forme « Muhsin Mahdī » (p. 138).

Deux dernières choses : « rikṣ » (p. 134) apparaît 
au lieu de l’attendu « riks » que l’on trouve bien dans 
l’article original (32), constituant l’une des très rares, si 
ce n’est la seule coquille de l’ouvrage (33) ; il est fait réfé-
rence à un certain Benjamin Vincent dont il est dit que 
« la base Opale de la BNF ne connaît ni le prénom ni les 

(29)  « al-ZamaḪŠarī (m. 538/1144), Mufaṣṣal » (p. 33, 
note 68, p. 133), « al-Zubaydī (m. 379/989-990), Ṭabaqāt » 
(p. 64), « al-ǦāḤiẓ (m. 255/869), Bayān » (p. 69), « Ibn Fāris 
(m. 395/1004), Ṣāḥibī » (p. 71, 93), « al-Suyūṭī (m. 911/1505), 
Muzhir » (p. 94, 137), « Sībawayhi (m. 180/796 ?), Kitāb » 
(p. 132), « al-Zaǧǧāǧī (m. 337/949 ou 339-340/949-950), Īḍāḥ » 
(p. 138), « al-Farrā’ (m. 207/822), Ma‘ānī » (p. 138), « Ibn Mālik 
(m. 179/795), Muwaṭṭa’ » (p. 150).
(30)  La situation est identique à la première occurrence de 
« Sībawayhi » au chapitre VII (p. 133), de celles d’« al-Ṭabarī » 
et d’« al-Nīsābūrī » au chapitre III (p. 47), de même que pour 
« al-Zaǧǧāǧī » (p. 61) et d’autres encore dont « Ferguson » (p. 83), 
« al-Muqaddasī » (p. 123), « al-Zamaḫšarī » (p. 133).
(31)  Si certains orientalistes bénéficient de leur(s) prénom(s) et 
dates de naissance et de décès comme c’est le cas de « Charles 
Bally (1865-1947) » (p. 85), pour d’autres, les dates ne sont 
pas présentées. C’est le cas pour « Johann Fück » (note 50 
p. 23, [1894-1974]) ou pour « Hans Kindermann » (note 47 
p. 22, [1894-1985]). Pour d’autres encore, l’ensemble des pré-
noms n’apparaissent pas comme c’est le cas de « Montgomery 
Watt (1909-2006) » (note 51, p. 23, i.e. William Montgomery 
Watt) ou de « Charles A. Ferguson (1921-1998) » (p. 27, 
i.e. Charles Albert Ferguson), d’« Otto Blau (1828-1879) » (p. 42, 
i.e. Ernst Otto Friedrich August Blau) et de « Reinhart Dozy 
(1820-1883) » puisqu’il s’agit de Reinhart Pieter Anne Dozy. Enfin, 
d’autres n’apparaissent que par leur nom, comme c’est le cas de 
« Renan » (p. 28, i.e. Ernest Renan [1823-1892]), de « Pococke » 
(p. 42, i.e. Edward Pococke [1604-1691]), ou encore de « Rabin » 
(p. 47 et 137, i.e. Chaim Rabin [1915-1996]).
(32)  P. Larcher, « Que nous apprend », p. 62.
(33)  Si la maison d’édition avait eu la bonté de bien vouloir me 
fournir la version PDF de l’ouvrage, il m’eût été plus facile de 
m’en assurer.

dates de cet auteur » (p. 141, note 236). Depuis, cette 
base a visiblement été mise à jour et il semble possible 
de dire qu’il s’agit de Benjamin Vincent (1795 ?- après 
1834), membre de la Société Asiatique (en 1828) et juge 
à la cour de justice d’Alger (1830-1834) (34).

Recueil d’articles publiés sur une période de 
presque vingt ans, d’inévitables répétitions sont pré-
sentes dans l’ouvrage, mais ces redites sont d’autant 
plus excusables (et excusées) qu’elles ont la vertu de 
la pédagogie. Notre tâche d’enseignant est bien celle 
de la répétition, ce que comporte justement le verbe 
arabe ʿ allama-yuʿallimu-hu -hā (« enseigner quelque 
chose à quelqu’un »), déverbatif de forme II à partir 
de ʿ alima-yaʿlamu-hā (« savoir quelque chose »), qui 
en est certes le factitif, l’un des deux sens de sens de la 
forme II, mais qui en conserve le sens itératif et inten-
sif, sens premier de cette forme II (35). L’instruction 
étant un clou qu’on enfonce, équivalent français 
du proverbe arabe al-takrār yuʿallimu l-ḥimār (« la 
répétition, [c’est ce qui] enseigne à l’âne »), notre 
dette, la mienne tout particulièrement, est grande 
envers l’auteur du présent ouvrage : si Pierre Larcher 
n’avait pas dit et redit, écrit et écrit à nouveau sur ces 
sujets, en plus de certains autres des savants qui ont 
pu se pencher sur ces questions dans une perspec-
tive linguistique et épilinguistique, sociolinguistique 
notamment, toujours en mettant en œuvre une 
lecture critique au sens étymologique (36), nous en 
serions certainement encore à imaginer qu’il y avait 
une langue première, dite luġa al-fuṣḥā, de laquelle 
seraient issus les dialectes modernes par l’effet de la 
corruption de la langue, etc., représentation, de fait, 
bien loin de la réalité. À ce titre, ce recueil d’articles 
permet de faire le point sur la question et se montrera 
d’une redoutable efficacité pour ceux des enseignants 
qui auront à aborder ces questions de même que pour 
les étudiants pour qui il éclairera d’un jour bien plus 
brillant les données relatives à la luġa al-fuṣḥā.

Manuel Sartori 
Aix-Marseille Université, CNRS, IREMAM 

Aix-en-Provence, France

(34)  https://data.bnf.fr/fr/10743758/benjamin_vincent/ 
(consulté le 18/02/2022).
(35)  P. Larcher, Le système verbal de l’arabe classique, 2e édition 
revue et augmentée, Presses Universitaires de Provence, 
Aix-en-Provence, coll. “Manuels”, 2012 [2003], p. 47-55 et 
G. Lecomte, Grammaire de l’arabe, P.U.F., Paris, coll. “Que sais-je ?”, 
1968, p. 29.
(36)  Du grec ancien kritikos (« capable de juger, de décider », 
A. Bailly, Dictionnaire grec-français, Hachette, Paris, 1935, 
p. 1138a), c’est-à-dire de passer au « crible », de trier le bon grain 
de l’ivraie au moyen d’un tamis conceptuel.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 37 (2023) Pierre Larcher : L’invention de la luġa al-fuṣḥā. Une histoire de l’arabe par les textes, recensé par Manuel Sartori
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

