
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 32

Aiyub Palmer , 
Sainthood and Authority in Early Islam: 
Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya 
and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate 

Leyde, Brill (Studies on Sufism, 5), 2019, 219 p. 
ISBN : 9789004408302 

Mots-clefs: al-Ḥakīm al-Tirmidhī, soufisme, sagesse, 
ḥakīm, wilāya, sainteté, Nishapur, Bagdad, Sulamī, 
Qushayrī, Junayd 

Keywords: al-Ḥakīm al-Tirmidhī, Sufism, Wisdom, 
ḥakīm, wilāya, holiness, Nishapur, Baghdad, Sulamī, 
Qushayrī, Junayd

On pourrait s’étonner de voir une nouvelle 
monographie sur al-Ḥakīm al-Tirmidhī alors que 
cet auteur a déjà fait l’objet d’un nombre significa-
tif de travaux savants, en particulier par O. Yahia, 
Y. Marquet, B. Radtke, G. Gobillot et Kh. Zahri. Or, 
l’ouvrage de Aiyub Palmer (désormais l’A.), version 
révisée d’une thèse dirigée par Alexander Knysh, 
représente un apport significatif à ce champ d’étude 
et constitue une heureuse surprise. L’A. se propose 
tout simplement de renouveler complètement 
notre regard sur cet auteur mais aussi et surtout 
sur l’émergence du soufisme et sur ses fondements. 
Pour cela, il rattache les développements doctrinaux 
aux conditions politiques, sociales et religieuses 
de leur production et en appréhende les éléments 
doctrinaux fondamentaux, non seulement du point 
de vue de leur valeur au regard de la mystique, mais 
aussi en lien avec les enjeux sociétaux de l’époque. Il 
cherche aussi à inscrire les spécificités et les apports 
doctrinaux de l’auteur étudié dans un continuum 
historique. 

Tirmidhī fut un auteur prolifique : alors que 
Khalid Zahri en a dénombré cent trente-deux (1), l’A. 
a réduit à une centaine les œuvres de Tirmidhī, des 
textes de plusieurs centaines de pages et d’autres 
de quelques feuillets. Cinquante-trois sont publiés 
et quarante-sept encore à l’état de manuscrits. Ces 
écrits couvrent un large champ, du hadith au com-
mentaire coranique, à la jurisprudence et à la mys-
tique avec de nombreuses répétitions dans les thèmes 
et les sujets abordés, chose commune à l’époque. 
D’où la difficulté de faire entrer son auteur dans une 
catégorie bien précise, comme de le rattacher au sou-
fisme alors que lui-même n’emploie jamais ce terme. 
Cette difficulté taxinomique s’étend également à 
ses œuvres : comment classer les Nawādir al-uṣūl ? 

(1) Voir Khalid Zahri, Ḥakīm Khurāsān wa-anīs al-zamān, Rabat, 
Markaz al-dirāsāt wa-l-abḥāth wa-iḥyā’ al-turāth, 2013, p. 57-286.

Hadith ou soufisme ou les deux à la fois ? Car il vit 
une époque (le milieu du ixe - début du xe siècle) où 
les catégories du savoir ne sont pas encore clairement 
définies (p. 21). L’A. propose une classification de ses 
œuvres en neuf thèmes, en reconnaissant qu’elle n’est 
pas exhaustive (p. 23-28). 

Dans le premier chapitre, intitulé « Wilāya/ 
Walāyā and the Basis of Authority in Early Islam » 
(p. 31-57), l’A. entend se focaliser sur ces termes 
plutôt que sur celui de sainteté et discuter leur fonc-
tionnement à l’intérieur des sphères politique, sociale 
et religieuse du monde arabe et musulman (p. 33). Il 
observe les transformations des usages de ce couple 
depuis les tout débuts de l’islam jusqu’à la révolu-
tion abbasside et son adoption par les différentes 
écoles en voie de formation. Il note que ce terme est 
toujours en lien avec des questions d’autorité et de 
pouvoir. Wilāya et walāya sont les deux faces d’une 
relation de dépendance : le premier terme désigne 
la protection du walī, qui en retour reçoit le soutien 
du mawlā qui en bénéficie, ce qu’exprime le second 
mot (p. 15). Les premiers soufis aussi s’en emparent 
ainsi que du terme awliyā’ Allāh qui apparaît dans 
des débats sur les relations entre les saints et les 
prophètes. Ce sont les soufis et d’autres mystiques 
comme Tirmidhī qui ont institué les awliyā’ héritiers 
du Prophète, fonction également dévolue à ceux qu’il 
nomme les hukamā’, représentants eux aussi d’un 
type d’autorité.

Dans le chapitre deux, intitulé « The Historical 
and Social Context of Al-Tirmidhī’s Life and Times » 
(p. 58-85), l’A. aborde les éléments biographiques. 
Il ne s’agit pas d’une biographie classique, dans la 
mesure où il ne cherche pas à faire le point sur toutes 
les données historiques le concernant. Il s’intéresse 
surtout à ses rapports avec le milieu savant de sa 
ville. Certes, cette question a déjà été traitée (2), mais 
un rappel détaillé de sa formation intellectuelle et 
savante n’eut pas été inutile. 

Dans un contexte de rivalité entre le pouvoir 
politique et les savants des différentes disciplines 
religieuses (droit, hadith, théologie), si le juriste a pu 
apparaître comme un arbitre de l’autorité religieuse, il 
n’était toutefois pas en mesure de revendiquer l’inté-
gralité de celle-ci, n’étant que l’interprète de la shari‘ā 
et ne pouvant prétendre à une connaissance directe 
de Dieu, contrairement à l’imam shiite. Entre la fin du 
ixe siècle et le début du xie siècle, un nouveau type 
d’identité et d’autorité religieuses apparaît parmi les 
savants proto-sunnites, celle du shaykh soufi (p. 68-9), 
attaché aux sciences exotériques mais bénéficiant, en 
plus, d’une connaissance intérieure de la religion, ce 

(2) En particulier par G. Gobillot, Le Livre de la Profondeur des 
choses, Lille, Septentrion, Racines et modèles, 1996, p. 17-55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 33

qui le place au-dessus du juriste, en terme d’autorité 
et fait du soufisme un ‘meta-madhhab’ permettant 
de surmonter les divisions internes à chaque champ 
religieux (p. 69). Le soufisme serait ainsi une réponse à 
la restructuration de l’autorité religieuse et le concept 
de wilāya aurait fourni les bases théoriques de celle-
ci. Tirmidhī, qui participe à ce débat sur le pouvoir 
et l’autorité, réfute les positions alides (ce que l’A. 
appelle ‘the Shī‘ī Challenge’, p. 71-74), seule alterna-
tive au pouvoir abbasside, en particulier la notion de 
Ahl al-bayt. Finalement, la racine wa-la-ya, grâce à ses 
diverses dérivations, permet de transférer un schéma 
politique centré sur le Calife qui délègue une autorité 
à ses mawālī à un schéma spirituel dans lequel Dieu 
octroie la véritable autorité à ses saints (awliyā’). La 
sainteté (wilāya) conceptualisée par Tirmidhī peut 
être comprise comme dérivant directement de l’ins-
titution sociale du clientélisme (walā’). Dieu libère le 
saint des chaînes de son âme charnelle afin d’en faire 
son walī, gouvernant le monde au niveau spirituel, 
comme le calife procède avec ceux qui lui ont prêté 
allégeance. En reliant, dans sa terminologie, les awliyā’ 
aux khulafāʾ, la sainteté à la fonction califale, Tirmidhī 
assigne aux saints une autorité religieuse et défie 
aussi bien celle des Abbassides que celle des Shiites. 
Les contextes social et politique sont donc essentiels 
pour appréhender la construction de la doctrine de 
la wilāya chez Tirmidhī, celle-ci devant être inscrite 
dans le discours proto-sunnite. 

Le chapitre trois, « Wisdom Mediates the 
Terrestrial and Celestial: Pythagorean Wisdom and 
the Non-duality of Sainthood » (p. 86-110), est 
l’un des plus intéressants car il met en lumière le 
concept de ḥikma (sagesse) qui a été négligé ou, du 
moins, insuffisamment étudié, pour la période de 
formation du soufisme. Le concept de sagesse est 
très ancien et existe sur une vaste aire géographique 
allant de l’Égypte à la Chine en passant par la Grèce, 
mais avec des significations variables, parfois très 
marquées localement. Au Moyen-Orient, carrefour 
d’influences multiples, l’A. rappelle que, dans la 
deuxième moitié du xe siècle, s’opère un glissement 
sémantique qui associe ce terme de ḥikma à la phi-
losophie dans ses formes néo-platonicienne et aristo-
télicienne, conception qui s’imposa par la suite. Mais 
à l’époque de Tirmidhī, quel type de savoir désigne le 
terme ḥikma ? L’A. rappelle les conceptions juives et 
chrétiennes du sage et de la sagesse au Moyen-Orient, 
avant d’apporter sa réponse à un débat dans lequel 
plusieurs hypothèses s’affrontent pour comprendre 
pourquoi Tirmidhī reçut ce titre de ḥakīm. Selon l’A. 
aux ixe et xe siècles, dans le Khurāsān et la Transoxiane, 
il est difficile de relier ce terme au mysticisme : il s’agit 
plutôt d’un titre “referring to a learned individual 
who has attained a position of legal or pedagogical 

authority” (p. 95) et ayant une connaissance de textes 
non-islamiques, en particulier bibliques. Ce serait 
principalement le cas de savants hanafites. Pour les 
soufis, l’A. passe plus particulièrement en revue les 
positions de Muḥāsibī, Junayd et Kharrāz mais aucun 
d’eux ne définit clairement ḥikma et ḥukamā’. Il en 
va de même pour les Ikhwān al-ṣafāʾ auprès desquels 
l’enquête se poursuit. C’est sans doute parce que ce 
concept est mal défini qu’il est utile. La partie la plus 
substantielle de ce chapitre est dévolue à Tirmidhī 
(p. 102-110). Selon l’A., la contribution de Tirmidhī à 
la formation du soufisme et de sa métaphysique a été 
mal évaluée, car il y a des divergences importantes sur 
ses sources comme sur les principaux éléments de sa 
doctrine. Il rappelle donc les positions de Marquet, 
Radtke, Gobillot, et Rosenthal, avant de présenter 
ses propres analyses qui reposent en particulier sur 
une étude minutieuse du Kitāb al-Ḥikma, encore en 
l’état de manuscrit. Lié au savoir religieux exotérique 
(‘ilm), la ḥikma en représenterait la dimension éso-
térique et permet d’articuler les contraires « pour 
mettre de l’ordre dans l’univers » (p. 133). Le terme 
ḥikma aide également à définir la conception que 
Tirmidhī propose de la wilāya (3) et fonde la nature 
non-duelle de la théosophie mystique de Tirmidhī 
(p. 135). Le ḥakīm agit dans le monde de la dualité, 
tandis que le walī a dépassé cette étape et a résorbé 
toutes les contradictions en accédant à la science 
divine comme unique source de savoir. Si la ḥikma 
est articulée avec la wilāya c’est parce que cette 
dernière représente le mode d’autorité normative 
dans le contexte arabo-islamique comme cela a été 
discuté dans le premier chapitre. Il faut encore retenir 
la dimension éthique de la ḥikma et sa connexion 
avec les principes méthodologiques des hanafites. 
Au final, ce terme, et donc aussi l’usage qui en est 
fait, est difficile à appréhender, tant il semble réunir 
des notions fort éloignées et il est aussi délicat de 
l’étudier de manière historique, pour une période 
ancienne, sans que l’analyse soit biaisée par les usages 
postérieurs. Il est d’ailleurs regrettable que l’existence 
même d’un groupe de ḥukamā’ à Balkh et dans sa 
région, discutée par les spécialistes de Tirmidhī, n’ait 
pas été réévaluée par l’auteur. 

Le chapitre quatre est intitulé : « La signification 
théologique de la wilāya » (p. 111-44). L’A. étudie les 
liens de Tirmidhī avec l’école hanafite, en particulier 
ses positions en matière théologique, et montre que 
celui-ci s’inscrit dans la mouvance de ce courant 
de pensée. Si la théologie dialectique commence 
en Transoxiane avec al-Māturīdī (m. 332-6/943-7), 

(3) Ce point avait été signalé par G. Gobillot, voir Le Livre de la 
Profondeur des choses, p. 49-55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 34

Tirmidhī a baigné dans la phase précédente, celle de 
l’établissement du credo hanafite dans un contexte 
de polémiques religieuses. Tirmidhī fut une figure 
importante de cette étape de transition avec al-
Ḥakīm al-Samarqandī (m. 342/953, date remise en 
cause par l’A. voir n. 20, p. 115) et Abū Mutī‘ al-Nasafī 
(m. 318/930). Elle est caractérisée par une grande di-
versité de positions au sein même de l’école hanafite. 
En comparant les textes de ces auteurs avec ceux de 
Tirmidhī, l’A. relève des prises de positions similaires 
sur plusieurs sujets comme le kasb, l’acquisition de 
biens matériels, ou la foi (qui croit ou non), ce qui lui 
permet d’affirmer que Tirmidhī s’inscrit dans le cadre 
de la tradition théologique hanafite de son temps. Il 
compare ensuite les écrits de Tirmidhī avec ceux de 
Abū Manṣūr al-Māturīdī qui a systématisé la théolo-
gie hanafite (p. 132-7). Celui-ci, s’il ne traite pas de la 
wilāya, se serait inspiré de Tirmidhī pour le concept 
de ḥikma abordé dans son monumental Kitāb al-
Tawḥīd et non des mu‘tazilites, comme l’avance 
Ulrich Rudolph (4). Du moins, les deux auteurs par-
tagent une même définition de celle-ci, même s’ils en 
font un usage différent. Tous deux voient la ḥikma 
comme permettant de maintenir l’ordre et l’harmo-
nie du monde malgré son caractère duel. Mais si cet 
ordre est préservé pour Tirmidhī par le savoir du 
ḥakīm qui est un instrument de Dieu, pour Māturīdī, 
c’est Dieu lui-même qui directement maintient cet 
ordre. De même, pour Tirmidhī, c’est la nature de la 
wilāya qui est non-duelle, tandis que, pour Māturīdī, 
la ḥikma des oppositions et de leurs interactions à 
l’œuvre dans le monde indique la nature non-duelle 
de Dieu. Enfin, l’A. recherche dans les premiers credo 
hanafites l’émergence du terme awliyā’. Celui-ci 
apparaît comme un synonyme de mu’minūn chez 
Samarqandī, et revient à accorder à tous les croyants, 
à des degrés divers, un accès à la sainteté. Le terme 
est également associé à des débats sur les miracles 
des prophètes et des saints alors que la croyance 
aux miracles des saints devient un point du credo 
et les installe ainsi en successeurs du Prophète. Ces 
questions que l’on retrouve chez Tirmidhī l’inscrivent 
bien dans les débats de son temps et dans la ligne des 
positions hanafites. Dissocier théologie et mystique 
est, selon l’A., une erreur, et il n’est pas inutile de le 
rappeler, surtout lorsque cela conduit à ignorer les 
tendances mystiques qui se sont exprimées au sein 
du courant hanafite qui userait du terme zuhd/zāhid 
pour les désigner (Tirmidhī est présenté comme 
zāhid dans un texte hanafite plus tardif, p. 138).

(4) Dans son ouvrage, Al-Māturīdī Und Die Sunnitische eologie 
in Samarkand, Brill, 1997, dont il existe une version anglaise 
révisée, Al-Māturīdī and the Development of Sunnī eology in 
Samarqand, Brill, 2015.

Le chapitre 5 a pour titre « Al-Tirmidhī’s 
Gnoseology of Sainthood » (p. 145-65). Dans les 
premiers siècles de l’islam, le terme awliyā’ et sa 
définition sont discutés non seulement par les sou-
fis, mais aussi dans les cercles du pouvoir et par les 
renonçants (zuhhād). Ibn Abī al-Dunyā (m. 281/894), 
par exemple, tuteur de plusieurs califes abbassides, 
dans son ouvrage al-Awliyā’ dépeint le saint idéal 
comme un ascète et un dévot, éloigné des affaires 
du monde, assez proche finalement du saint homme 
selon Isaac de Ninive que l’A. utilise comme référence 
à plusieurs reprises. Le terme est également discuté 
dans les premiers textes théologiques hanafites dans 
le cadre des débats autour des rapports entre sainteté 
et prophétie. Dans le credo hanafite, la foi est lumière, 
ce qui n’est pas très éloigné des conceptions de 
Tirmidhī du savoir comme lumière, idée développée, 
également, dans le proto-shiisme dans la formulation 
de la doctrine de l’imamat. Mais alors tout le monde 
pourrait revendiquer la wilāya. Aussi, Tirmidhī va 
en restreindre l’accès, la réservant à la classe des 
‘ulamā’ qu’il entend réformer en les orientant vers 
une forme de savoir supérieur qui dépasse celui des 
seuls statuts légaux. L’idée que Tirmidhī fasse de la 
wilāya l’instrument d’une réforme de la classe des 
ulémas est certes séduisante mais difficile à étayer 
(p. 154). En dissociant les plus hauts degrés de la 
wilāya de contraintes temporelles, Tirmidhī offrait 
avec ce concept une ‘alternative optimiste’ (p. 155) 
à une communauté musulmane percevant la 
succession des générations comme un déclin iné-
luctable depuis son apogée atteint avec la période 
prophétique. Toutefois, cette position n’inclut pas 
une idée de progrès, ou une marche vers un idéal, 
car la perfection n’est pas accessible au niveau de 
la société tout entière. Autre point intéressant dans 
ce chapitre : les quatre traces (āthār) de la présence 
divine sur terre qui jouent, du fait de leur non-dualité, 
un rôle de protection : le Coran, le sultan (en tant que 
représentant du pouvoir divin), la Ka‘ba et les saints. 
Dès lors le saint instaure un espace protégé pour le 
territoire qu’il occupe et ceux qui se mettent sous 
sa tutelle (p. 157). On entrevoit un conflit potentiel 
lié aux relations entre sultan et saints mais ce sujet 
n’est pas abordé par l’A. Quoi qu’il en soit, la vision de 
Tirmidhī de la sainteté est polyvalente : elle associe et 
reconfigure des courants de pensée et de spiritualité 
présents dans les premiers siècles, elle met en avant 
des idées socialement et politiquement pertinentes 
à son époque mais surtout, elle représente un impor-
tant pouvoir de transformation. En plaçant le motif 
de la lumière au centre de sa gnoséologie, comme 
les shiites, et en l’associant à la wilāya, il dessine une 
nouvelle géographie spirituelle et ouvre l’autorité 
religieuse à de nouveaux prétendants (p. 164). On 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 35

reprochera à ce chapitre de traiter à nouveau de la 
ḥikma alors que le sujet est la wilāya (p. 160-2). Il est 
vrai sans doute qu’entre le ḥakīm et le walī la fron-
tière n’est pas nette. Mais la référence à Suhrawardī 
al-Maqtūl (p. 161), qui appartient à une période plus 
tardive, manque de pertinence même pour faire des 
ḥukamā’ les vecteurs de la philosophie dans le champ 
du savoir religieux. La question du khātim al-awliyā’, 
pourtant centrale, et la question de la hiérarchie des 
saints (p. 162-5) sont traitées un peu rapidement, 
n’apportant rien de nouveau.

Dans le dernier chapitre, « A Ṣūf ī by Any 
Other Name : Al-Tirmidhī’s Relationship to Islamic 
Mysticism » (p. 166-95), l’A. tente de réintégrer 
Tirmidhī dans l’ample mouvement qui conduisit à 
la formulation de la vaste synthèse mystique du ve/
xie siècle, alors qu’il est souvent considéré comme 
en marge du soufisme. Il s’agit en fait de savoir ce 
que les courants mystiques locaux ont apporté au 
soufisme bagdadien ce qui oblige à s’interroger sur 
ce que veut dire ‘être soufi’ dans la mesure où les 
avis sont partagés sur le cas de Tirmidhī. L’A. rappelle 
que le Khurāsān et la Transoxiane connaissaient une 
matrice de pensée mystique hautement développée 
avant l’arrivée du soufisme bagdadien.

B. Radtke a montré que la conception de l’âme 
de Tirmidhī se distingue de celle des néoplatoniciens, 
malgré des similitudes. L’A. adhère à cette hypothèse, 
ajoutant que Tirmidhī et Tustarī se rejoignent sur 
cette question, ce qui laisse penser à une origine 
commune antérieure à ces deux auteurs qui sont 
contemporains. L’A. reconnaît la difficulté qu’il y a à 
identifier les éléments fondamentaux qui structurent 
la pensée des premiers mystiques musulmans. La 
conception de l’âme développée par Muḥāsibī, basée 
sur « une intériorisation radicale » (p. 177) de la voie 
ascétique appliquée non plus au corps, mais à l’âme, 
a influencé Tirmidhī et Junayd. Mais ce dernier l’inflé-
chit cherchant à conduire l’âme à l’annihilation (fanā’) 
quand pour Muḥāsibī, celui parvenu au tawakkul, à 
la remise confiante à Dieu, se soustrayait à l’emprise 
du monde.

S’intéressant aux premiers manuels, ceux de 
Sarrāj et de Kalābādhī, l’A. les perçoit comme des ma-
nifestes de nouveaux venus dans le champ du savoir, 
non comme des apologies du soufisme (p. 183). Il y 
a là plus qu’une nuance qui permet d’appréhender 
différemment le projet des auteurs. Il remarque que 
le terme soufi semble employé de manière péjorative, 
hors de la zone irakienne, pour désigner les soufis de 
Bagdad qui, à l’époque de Junayd, ne revendiquent 
pas ce qualificatif ou ne se désignent pas sous cette 
appellation. Ni l’un ni l’autre de ces auteurs ne voit 
le soufisme comme un phénomène purement bag-
dadien. Ils ne défendent pas une école plutôt qu’une 

autre mais négocient la place de la mystique dans 
le large champ du courant des traditionnistes, les 
ahl al-ḥadīth. Au niveau individuel, ces mystiques 
sont tous préoccupés par la nature du savoir et par 
son positionnement qui vise à imposer la supério-
rité du bāṭin (l’ésotérique) sur le ẓāhir (l’exotérique). 
Kalābādhī emprunta à Tirmidhī sa structure tripartite 
du savoir (‘ulama’ al-ẓāhir/fuqahā’, ḥukamā’, awliyā’, 
p. 82) ainsi que sa définition de la wilāya qui est ainsi 
intégrée dans le courant dominant de la tradition 
soufie. 

Selon l’A., le soufisme atteignit sa maturité à 
Nishapur et de là se propagea à tout l’empire, à tra-
vers les apports successifs de Sulamī et Qushayrī qui 
tous deux ont emprunté au cadre doctrinal forgé par 
Tirmidhī, reposant sur la notion de wilāya. Qushayrī 
idéalise la position du maître spirituel (shaykh), et 
transfère les anciennes dichotomies maître/esclave, 
calife/sujet « to a new social space that mediates and 
negotiates ties of allegiance between master and 
disciple » (p. 194). Tous les savants, où qu’ils soient 
dans le monde musulman, peuvent aspirer à ce 
nouveau statut de soufi et de walī. Cela expliquerait 
la progression rapide du soufisme. En connectant la 
wilāya avec une nouvelle forme d’autorité religieuse, 
Tirmidhī propose un paradigme alternatif susceptible 
de rivaliser avec l’imam shiite, le calife abbasside et 
même la classe des savants sunnites de son temps. 
Toutefois, les saints venant du milieu des oulémas, 
c’est toute la classe des savants sunnites qui est ainsi 
sanctifiée. Dans ce schéma, Sulamī aurait combiné le 
prestige du soufisme bagdadien avec les structures 
d’autorité du mysticisme de l’orient de l’empire, celui 
des Malāmatiyya en particulier. Si la wilāya est la 
base sur laquelle le soufisme s’est construit, cette 
base est clairement khurāsānienne. Cette hypothèse 
audacieuse est présentée dans les dernières pages du 
livre (p. 193-5). Elle nécessiterait d’être développée 
et approfondie, car il manque certains éléments 
dans le tableau qui nous est proposé, par exemple 
les Karrāmiyya qui développèrent une théologie 
originale ou la futuwwa, très présente au Khurāsān, 
qui joua sans doute un rôle essentiel dans le rappro-
chement des spiritualités de Bagdad et de Nishapur. 
Il n’empêche, cet ouvrage foisonne d’idées intelli-
gentes et représente un outil stimulant pour ceux qui 
s’interrogent sur la formation du soufisme jusqu’au 
ve/xie siècle. Il faut saluer la qualité de la réflexion 
proposée et savoir gré à son auteur d’ouvrir de nou-
velles pistes de recherche par un travail ambitieux et 
prometteur pour la suite de sa carrière.

Signalons quelques coquilles qui auraient pu 
être évitées avec un travail d’édition plus soigné : la 
répétition de la note 75, p. 48 avec la note 32 p. 65, 
ou l’oubli dans la bibliographie d’auteurs cités dans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 36

le corps du texte, comme la traduction de G. Gobillot, 
Le livre des nuances par ailleurs citée dans l’étude (voir 
aussi les ouvrages mentionnés dans les notes sui-
vantes : n. 5, p. 2 ; n. 58, p. 17 ; n. 60, p. 18 ; n. 67, p. 21 ; 
n. 9, p. 113 ; Afsaruddin qui ne respecte pas l’ordre 
alphabétique, p. 205). Des fautes de translittération 
ou de graphie sont aussi à relever : khuṣū‘ pour khuḍū‘ 
(p. 127), Nu‘mān pour al-Nu‘mān et Ḥanifa pour 
Ḥanīfa (p. 142), enfin la kunya d’Ibn Nujayd est Abū 
‘Amr et non Abū ‘Abd al-Raḥmān (n. 74, p. 184), mais 
il s’agit, sans doute, d’une mauvaise transcription 
d’un ouvrage dont le titre englobe Sulamī et son 
grand-père, également al-ṣūfiyya pour ṣūfiyya dans 
le même titre.

Jean-Jacques ibon
Inalco – Cermom

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Ḥakīm al-Tirmidhī’s Theory of wilāya and the Reenvisioning of the Sunnī Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


