| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Aiyub PALMER,

Sainthood and Authority in Early Islam:
Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya

and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate

Leyde, Brill (Studies on Sufism, 5), 2019, 219 p.
ISBN: 9789004408302

Mots-clefs: al-Hakim al-Tirmidhi, soufisme, sagesse,
hakim, wildya, sainteté, Nishapur, Bagdad, Sulami,
Qushayri, Junayd

Keywords: al-Hakim al-Tirmidhi, Sufism, Wisdom,
hakim, wilaya, holiness, Nishapur, Baghdad, Sulami,
Qushayri, Junayd

On pourrait sétonner de voir une nouvelle
monographie sur al-Hakim al-Tirmidhi alors que
cet auteur a déja fait l'objet d'un nombre significa-
tif de travaux savants, en particulier par O. Yahia,
Y. Marquet, B. Radtke, G. Gobillot et Kh. Zahri. Or,
l'ouvrage de Aiyub Palmer (désormais I'A.), version
révisée d'une thése dirigée par Alexander Knysh,
représente un apport significatif a ce champ d'étude
et constitue une heureuse surprise. LA. se propose
tout simplement de renouveler completement
notre regard sur cet auteur mais aussi et surtout
sur I'émergence du soufisme et sur ses fondements.
Pour cela, il rattache les développements doctrinaux
aux conditions politiques, sociales et religieuses
de leur production et en appréhende les éléments
doctrinaux fondamentaux, non seulement du point
de vue de leur valeur au regard de la mystique, mais
aussi en lien avec les enjeux sociétaux de I'époque. Il
cherche aussi a inscrire les spécificités et les apports
doctrinaux de l'auteur étudié dans un continuum
historique.

Tirmidhi fut un auteur prolifique: alors que
Khalid Zahri en a dénombré cent trente-deux (", I'A.
a réduit a une centaine les ceuvres de Tirmidhi, des
textes de plusieurs centaines de pages et d'autres
de quelques feuillets. Cinquante-trois sont publiés
et quarante-sept encore a létat de manuscrits. Ces
écrits couvrent un large champ, du hadith au com-
mentaire coranique, a la jurisprudence et a la mys-
tique avec de nombreuses répétitions dans les themes
et les sujets abordés, chose commune a I'époque.
D'ou la difficulté de faire entrer son auteur dans une
catégorie bien précise, comme de le rattacher au sou-
fisme alors que lui-méme n'emploie jamais ce terme.
Cette difficulté taxinomique s'étend également a
ses ceuvres: comment classer les Nawadir al-usul ?

Hadith ou soufisme ou les deux a la fois ? Car il vit
une époque (le milieu du 1x® - début du x¢ siecle) ol
les catégories du savoir ne sont pas encore clairement
définies (p. 21). LA. propose une classification de ses
ceuvres en neuf thémes, en reconnaissant qu'elle n'est
pas exhaustive (p. 23-28).

Dans le premier chapitre, intitulé « Wildaya/
Walaya and the Basis of Authority in Early Islam »
(p.31-57), I'A. entend se focaliser sur ces termes
plutot que sur celui de sainteté et discuter leur fonc-
tionnement a I'intérieur des spheres politique, sociale
et religieuse du monde arabe et musulman (p. 33). I
observe les transformations des usages de ce couple
depuis les tout débuts de l'islam jusqua la révolu-
tion abbasside et son adoption par les différentes
écoles en voie de formation. Il note que ce terme est
toujours en lien avec des questions d’autorité et de
pouvoir. Wildya et waldya sont les deux faces d’'une
relation de dépendance: le premier terme désigne
la protection du wali, qui en retour regoit le soutien
du mawla qui en bénéficie, ce qu'exprime le second
mot (p. 15). Les premiers soufis aussi s'en emparent
ainsi que du terme awliya’ Allah qui apparait dans
des débats sur les relations entre les saints et les
prophétes. Ce sont les soufis et d’autres mystiques
comme Tirmidhi qui ont institué les awliyd’ héritiers
du Prophéte, fonction également dévolue a ceux qu'il
nomme les hukamd’, représentants eux aussi d'un
type d’autorité.

Dans le chapitre deux, intitulé « The Historical
and Social Context of Al-TirmidhT’s Life and Times »
(p. 58-85), I'A. aborde les éléments biographiques.
Il ne s'agit pas d'une biographie classique, dans la
mesure ol il ne cherche pas a faire le point sur toutes
les données historiques le concernant. Il s'intéresse
surtout a ses rapports avec le milieu savant de sa
ville. Certes, cette question a déja été traitée ?), mais
un rappel détaillé de sa formation intellectuelle et
savante n'eut pas été inutile.

Dans un contexte de rivalité entre le pouvoir
politique et les savants des différentes disciplines
religieuses (droit, hadith, théologie), si le juriste a pu
apparaitre comme un arbitre de l'autorité religieuse, il
n'était toutefois pas en mesure de revendiquer l'inté-
gralité de celle-ci, n'étant que l'interprete de la sharid
et ne pouvant prétendre a une connaissance directe
de Dieu, contrairement a I'imam shiite. Entre la fin du
Ix¢ siecle et le début du xi€ siecle, un nouveau type
d’identité et d'autorité religieuses apparait parmi les
savants proto-sunnites, celle du shaykh soufi (p. 68-9),
attaché aux sciences exotériques mais bénéficiant, en
plus, d'une connaissance intérieure de la religion, ce

(1) VoirKhalid Zahri, Hakim Khurasan wa-anis al-zaman, Rabat,
Markaz al-dirasat wa-1-abhath wa-ihya’ al-turath, 2013, p. 57-286.
|

(2) En particulier par G. Gobillot, Le Livre de la Profondeur des
choses, Lille, Septentrion, Racines et modéles, 1996, p. 17-55.

BCAI 36 32

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

qui le place au-dessus du juriste, en terme d’autorité
et fait du soufisme un ‘meta-madhhab’ permettant
de surmonter les divisions internes a chaque champ
religieux (p. 69). Le soufisme serait ainsi une réponse a
la restructuration de l'autorité religieuse et le concept
de wildya aurait fourni les bases théoriques de celle-
ci. Tirmidhi, qui participe a ce débat sur le pouvoir
et l'autorité, réfute les positions alides (ce que I'A.
appelle ‘the Sh1'i Challenge, p. 71-74), seule alterna-
tive au pouvoir abbasside, en particulier la notion de
Ahl al-bayt. Finalement, la racine wa-la-ya, grace a ses
diverses dérivations, permet de transférer un schéma
politique centré sur le Calife qui délegue une autorité
a ses mawali a un schéma spirituel dans lequel Dieu
octroie la véritable autorité a ses saints (awliya’). La
sainteté (wildya) conceptualisée par Tirmidhi peut
étre comprise comme dérivant directement de I'ins-
titution sociale du clientélisme (wald’). Dieu libére le
saint des chaines de son ame charnelle afin d’en faire
son wali, gouvernant le monde au niveau spirituel,
comme le calife procede avec ceux qui lui ont prété
allégeance. En reliant, dans sa terminologie, les awliyd’
aux khulafa’, la sainteté a la fonction califale, Tirmidhi
assigne aux saints une autorité religieuse et défie
aussi bien celle des Abbassides que celle des Shiites.
Les contextes social et politique sont donc essentiels
pour appréhender la construction de la doctrine de
la wildya chez Tirmidhi, celle-ci devant étre inscrite
dans le discours proto-sunnite.

Le chapitre trois, « Wisdom Mediates the
Terrestrial and Celestial: Pythagorean Wisdom and
the Non-duality of Sainthood » (p. 86-110), est
I'un des plus intéressants car il met en lumiere le
concept de hikma (sagesse) qui a été négligé ou, du
moins, insuffisamment étudié, pour la période de
formation du soufisme. Le concept de sagesse est
trés ancien et existe sur une vaste aire géographique
allant de I'Egypte a la Chine en passant par la Grece,
mais avec des significations variables, parfois tres
marquées localement. Au Moyen-Orient, carrefour
d’influences multiples, I'A. rappelle que, dans la
deuxieme moitié du x¢ siécle, s'opere un glissement
sémantique qui associe ce terme de hikma a la phi-
losophie dans ses formes néo-platonicienne et aristo-
télicienne, conception qui s'imposa par la suite. Mais
al'époque de Tirmidhi, quel type de savoir désigne le
terme hikma ? LA. rappelle les conceptions juives et
chrétiennes du sage et de la sagesse au Moyen-Orient,
avant d’apporter sa réponse a un débat dans lequel
plusieurs hypotheses s’affrontent pour comprendre
pourquoi Tirmidhi regut ce titre de hakim. Selon I'A.
aux Ix® et x¢ siécles, dans le Khurasan et la Transoxiane,
il est difficile de relier ce terme au mysticisme: il s'agit
plutét d’un titre “referring to a learned individual

who has attained a position of legal or pedagogical
|

authority” (p. 95) et ayant une connaissance de textes
non-islamiques, en particulier bibliques. Ce serait
principalement le cas de savants hanafites. Pour les
soufis, I'A. passe plus particulierement en revue les
positions de Muhasibi, Junayd et Kharraz mais aucun
d’eux ne définit clairement hikma et hukama'. Il en
va de méme pour les Ikhwan al-safa’ aupres desquels
I'enquéte se poursuit. C'est sans doute parce que ce
concept est mal défini qu'il est utile. La partie la plus
substantielle de ce chapitre est dévolue a Tirmidhi
(p. 102-110). Selon I'A., la contribution de Tirmidhi a
la formation du soufisme et de sa métaphysique a été
mal évaluée, car il y a des divergences importantes sur
ses sources comme sur les principaux éléments de sa
doctrine. Il rappelle donc les positions de Marquet,
Radtke, Gobillot, et Rosenthal, avant de présenter
ses propres analyses qui reposent en particulier sur
une étude minutieuse du Kitab al-Hikma, encore en
I'état de manuscrit. Lié au savoir religieux exotérique
(‘ilm), la hikma en représenterait la dimension éso-
térique et permet d’articuler les contraires « pour
mettre de l'ordre dans I'univers » (p. 133). Le terme
hikma aide également a définir la conception que
Tirmidhi propose de la wildya® et fonde la nature
non-duelle de la théosophie mystique de Tirmidhi
(p. 135). Le hakim agit dans le monde de la dualité,
tandis que le wali a dépassé cette étape et a résorbé
toutes les contradictions en accédant a la science
divine comme unique source de savoir. Si la hikma
est articulée avec la wildya c'est parce que cette
derniére représente le mode d’autorité normative
dans le contexte arabo-islamique comme cela a été
discuté dans le premier chapitre. Il faut encore retenir
la dimension éthique de la hikma et sa connexion
avec les principes méthodologiques des hanafites.
Au final, ce terme, et donc aussi 'usage qui en est
fait, est difficile a appréhender, tant il semble réunir
des notions fort éloignées et il est aussi délicat de
I'étudier de maniére historique, pour une période
ancienne, sans que I'analyse soit biaisée par les usages
postérieurs. Il est d'ailleurs regrettable que I'existence
méme d’'un groupe de hukamd’ a Balkh et dans sa
région, discutée par les spécialistes de Tirmidhi, n‘ait
pas été réévaluée par l'auteur.

Le chapitre quatre est intitulé: « La signification
théologique de la wilaya » (p. 111-44). LA. étudie les
liens de Tirmidht avec I'école hanafite, en particulier
ses positions en matiére théologique, et montre que
celui-ci s’inscrit dans la mouvance de ce courant
de pensée. Si la théologie dialectique commence
en Transoxiane avec al-Maturidi (m. 332-6/943-7),

(3) Ce point avait été signalé par G. Gobillot, voir Le Livre de la
Profondeur des choses, p. 49-55.

BCAI 36

33

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Tirmidhi a baigné dans la phase précédente, celle de
I'établissement du credo hanafite dans un contexte
de polémiques religieuses. Tirmidhi fut une figure
importante de cette étape de transition avec al-
Hakim al-Samargandi (m. 342/953, date remise en
cause par I'A.voir n. 20, p. 115) et Abt Muti’ al-Nasafi
(m. 318/930). Elle est caractérisée par une grande di-
versité de positions au sein méme de I'école hanafite.
En comparant les textes de ces auteurs avec ceux de
Tirmidhi, I'A. reléve des prises de positions similaires
sur plusieurs sujets comme le kasb, I'acquisition de
biens matériels, ou la foi (qui croit ou non), ce qui lui
permet d'affirmer que Tirmidhi s’inscrit dans le cadre
de la tradition théologique hanafite de son temps. Il
compare ensuite les écrits de Tirmidhi avec ceux de
Abl Mansur al-Maturidi qui a systématisé la théolo-
gie hanafite (p. 132-7). Celui-ci, s'il ne traite pas de la
wildya, se serait inspiré de Tirmidhi pour le concept
de hikma abordé dans son monumental Kitab al-
Tawhid et non des mu'tazilites, comme l'avance
Ulrich Rudolph®. Du moins, les deux auteurs par-
tagent une méme définition de celle-ci, méme s'ils en
font un usage différent. Tous deux voient la hikma
comme permettant de maintenir l'ordre et I'harmo-
nie du monde malgré son caractére duel. Mais si cet
ordre est préservé pour Tirmidhi par le savoir du
hakim qui est un instrument de Dieu, pour Maturidy,
c'est Dieu lui-méme qui directement maintient cet
ordre. De méme, pour Tirmidhi, c'est la nature de la
wildya qui est non-duelle, tandis que, pour Maturidi,
la hikma des oppositions et de leurs interactions a
l'ceuvre dans le monde indique la nature non-duelle
de Dieu. Enfin, I'A. recherche dans les premiers credo
hanafites I'émergence du terme awliya’. Celui-ci
apparait comme un synonyme de mu'miniin chez
Samarqandj, et revient a accorder a tous les croyants,
a des degrés divers, un acces a la sainteté. Le terme
est également associé a des débats sur les miracles
des prophetes et des saints alors que la croyance
aux miracles des saints devient un point du credo
et les installe ainsi en successeurs du Prophete. Ces
questions que l'on retrouve chez Tirmidhi l'inscrivent
bien dans les débats de son temps et dans la ligne des
positions hanafites. Dissocier théologie et mystique
est, selon I'A,, une erreur, et il n'est pas inutile de le
rappeler, surtout lorsque cela conduit a ignorer les
tendances mystiques qui se sont exprimées au sein
du courant hanafite qui userait du terme zuhd/zahid
pour les désigner (Tirmidhi est présenté comme
zdhid dans un texte hanafite plus tardif, p. 138).

(4) Dansson ouvrage, Al-Maturidi Und Die Sunnitische Theologie
in Samarkand, Brill, 1997, dont il existe une version anglaise
révisée, Al-Maturidi and the Development of Sunni Theology in
Samargand, Brill, 2015.

|

Le chapitre 5 a pour titre « Al-Tirmidh1’s
Gnoseology of Sainthood » (p. 145-65). Dans les
premiers siécles de l'islam, le terme awliyd’ et sa
définition sont discutés non seulement par les sou-
fis, mais aussi dans les cercles du pouvoir et par les
renongants (zuhhad). Ibn Abi al-Dunya (m. 281/894),
par exemple, tuteur de plusieurs califes abbassides,
dans son ouvrage al-Awliya’ dépeint le saint idéal
comme un ascete et un dévot, éloigné des affaires
du monde, assez proche finalement du saint homme
selon Isaac de Ninive que I'A. utilise comme référence
a plusieurs reprises. Le terme est également discuté
dans les premiers textes théologiques hanafites dans
le cadre des débats autour des rapports entre sainteté
et prophétie. Dans le credo hanafite, la foi est lumiére,
ce qui n'est pas trés éloigné des conceptions de
Tirmidhi du savoir comme lumieére, idée développée,
également, dans le proto-shiisme dans la formulation
de la doctrine de I'imamat. Mais alors tout le monde
pourrait revendiquer la wildya. Aussi, Tirmidhi va
en restreindre l'acces, la réservant a la classe des
‘ulama’ qu'il entend réformer en les orientant vers
une forme de savoir supérieur qui dépasse celui des
seuls statuts légaux. L'idée que Tirmidhi fasse de la
wildya l'instrument d’'une réforme de la classe des
ulémas est certes séduisante mais difficile a étayer
(p. 154). En dissociant les plus hauts degrés de la
wildya de contraintes temporelles, Tirmidhi offrait
avec ce concept une ‘alternative optimiste’ (p. 155)
a2 une communauté musulmane percevant la
succession des générations comme un déclin iné-
luctable depuis son apogée atteint avec la période
prophétique. Toutefois, cette position n’inclut pas
une idée de progres, ou une marche vers un idéal,
car la perfection n'est pas accessible au niveau de
la société tout entiére. Autre point intéressant dans
ce chapitre: les quatre traces (athar) de la présence
divine sur terre qui jouent, du fait de leur non-dualité,
un réle de protection: le Coran, le sultan (en tant que
représentant du pouvoir divin), la Ka'ba et les saints.
Dés lors le saint instaure un espace protégé pour le
territoire qu'il occupe et ceux qui se mettent sous
sa tutelle (p. 157). On entrevoit un conflit potentiel
lié aux relations entre sultan et saints mais ce sujet
n'est pas abordé par I'A. Quoi qu’il en soit, la vision de
Tirmidhide la sainteté est polyvalente: elle associe et
reconfigure des courants de pensée et de spiritualité
présents dans les premiers siecles, elle met en avant
des idées socialement et politiquement pertinentes
a son époque mais surtout, elle représente un impor-
tant pouvoir de transformation. En plagant le motif
de la lumiere au centre de sa gnoséologie, comme
les shiites, et en I'associant a la wildya, il dessine une
nouvelle géographie spirituelle et ouvre l'autorité
religieuse a de nouveaux prétendants (p. 164). OnI

BCAI 36 34

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

reprochera a ce chapitre de traiter a nouveau de la
hikma alors que le sujet est la wildya (p. 160-2). Il est
vrai sans doute qu'entre le hakim et le wali la fron-
tiere n'est pas nette. Mais la référence a Suhrawardi
al-Magqtal (p. 161), qui appartient a une période plus
tardive, manque de pertinence méme pour faire des
hukamda’les vecteurs de la philosophie dans le champ
du savoir religieux. La question du khdtim al-awliya’,
pourtant centrale, et la question de la hiérarchie des
saints (p. 162-5) sont traitées un peu rapidement,
n‘apportant rien de nouveau.

Dans le dernier chapitre, « A Sufi by Any
Other Name: Al-TirmidhT's Relationship to Islamic
Mysticism » (p. 166-95), I'A. tente de réintégrer
Tirmidhi dans I'ample mouvement qui conduisit a
la formulation de la vaste synthese mystique du v¢/
x1¢ siecle, alors qu'il est souvent considéré comme
en marge du soufisme. Il sagit en fait de savoir ce
que les courants mystiques locaux ont apporté au
soufisme bagdadien ce qui oblige a s’interroger sur
ce que veut dire ‘étre soufi’ dans la mesure ou les
avis sont partageés sur le cas de Tirmidhi. LA. rappelle
que le Khurasan et la Transoxiane connaissaient une
matrice de pensée mystique hautement développée
avant l'arrivée du soufisme bagdadien.

B. Radtke a montré que la conception de I'ame
de Tirmidhi se distingue de celle des néoplatoniciens,
malgré des similitudes. L'A. adhere a cette hypothése,
ajoutant que Tirmidhi et Tustari se rejoignent sur
cette question, ce qui laisse penser a une origine
commune antérieure a ces deux auteurs qui sont
contemporains. LA. reconnait la difficulté qu’ily a a
identifier les éléments fondamentaux qui structurent
la pensée des premiers mystiques musulmans. La
conception de 'ame développée par Muhasibi, basée
sur « une intériorisation radicale » (p. 177) de lavoie
ascétique appliquée non plus au corps, mais a I'ame,
ainfluencé Tirmidhi et Junayd. Mais ce dernier I'inflé-
chit cherchant a conduire 'ame a l'annihilation (fana’)
quand pour Muhasibi, celui parvenu au tawakkul, a
la remise confiante a Dieu, se soustrayait a I'emprise
du monde.

S'intéressant aux premiers manuels, ceux de
Sarraj et de Kalabadhi, I'A. les percoit comme des ma-
nifestes de nouveaux venus dans le champ du savoir,
non comme des apologies du soufisme (p. 183). 1l y
a la plus qu’une nuance qui permet d’appréhender
difféeremment le projet des auteurs. Il remarque que
le terme soufi semble employé de maniére péjorative,
hors de la zone irakienne, pour désigner les soufis de
Bagdad qui, a I'¢poque de Junayd, ne revendiquent
pas ce qualificatif ou ne se désignent pas sous cette
appellation. Ni I'un ni lI'autre de ces auteurs ne voit
le soufisme comme un phénomene purement bag-

dadien. lls ne défendent pas une école plutét qu'une
|

autre mais négocient la place de la mystique dans
le large champ du courant des traditionnistes, les
ahl al-hadith. Au niveau individuel, ces mystiques
sont tous préoccupés par la nature du savoir et par
son positionnement qui vise a imposer la supério-
rité du batin (I'ésotérique) sur le zahir (I'exotérique).
Kalabadhi emprunta a Tirmidhi sa structure tripartite
du savoir (‘'ulama’ al-zahir/fuqahd’, hukamd’, awliyd’,
p. 82) ainsi que sa définition de la wildya qui est ainsi
intégrée dans le courant dominant de la tradition
soufie.

Selon I'A,, le soufisme atteignit sa maturité a
Nishapur et de la se propagea a tout l'empire, a tra-
vers les apports successifs de Sulam1 et Qushayri qui
tous deux ont emprunté au cadre doctrinal forgé par
Tirmidhi, reposant sur la notion de wildya. Qushayri
idéalise la position du maitre spirituel (shaykh), et
transfére les anciennes dichotomies maitre/esclave,
calife/sujet « to a new social space that mediates and
negotiates ties of allegiance between master and
disciple » (p. 194). Tous les savants, ou qu'ils soient
dans le monde musulman, peuvent aspirer a ce
nouveau statut de soufi et de wali. Cela expliquerait
la progression rapide du soufisme. En connectant la
wildya avec une nouvelle forme d’autorité religieuse,
Tirmidhi propose un paradigme alternatif susceptible
de rivaliser avec I'imam shiite, le calife abbasside et
méme la classe des savants sunnites de son temps.
Toutefois, les saints venant du milieu des oulémas,
clest toute la classe des savants sunnites qui est ainsi
sanctifiée. Dans ce schéma, Sulami aurait combiné le
prestige du soufisme bagdadien avec les structures
d’autorité du mysticisme de l'orient de 'empire, celui
des Malamatiyya en particulier. Si la wildya est la
base sur laquelle le soufisme s’est construit, cette
base est clairement khurasanienne. Cette hypothese
audacieuse est présentée dans les dernieres pages du
livre (p. 193-5). Elle nécessiterait détre développée
et approfondie, car il manque certains éléments
dans le tableau qui nous est proposé, par exemple
les Karramiyya qui développeérent une théologie
originale ou la futuwwa, tres présente au Khurasan,
qui joua sans doute un réle essentiel dans le rappro-
chement des spiritualités de Bagdad et de Nishapur.
Il n'empéche, cet ouvrage foisonne d'idées intelli-
gentes et représente un outil stimulant pour ceux qui
s'interrogent sur la formation du soufisme jusquau
veé/xi€ siecle. Il faut saluer la qualité de la réflexion
proposée et savoir gré a son auteur d'ouvrir de nou-
velles pistes de recherche par un travail ambitieux et
prometteur pour la suite de sa carriére.

Signalons quelques coquilles qui auraient pu
étre évitées avec un travail d'édition plus soigné: la
répétition de la note 75, p. 48 avec la note 32 p. 65,

ou l'oubli dans la bibliographie d’auteurs cités dans
|

BCAI 36

35

BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

le corps du texte, comme la traduction de G. Gobillot,
Le livre des nuances par ailleurs citée dans I'étude (voir
aussi les ouvrages mentionnés dans les notes sui-
vantes:n.5,p.2;n.58,p.17;n.60,p. 18;n.67,p. 21;
n.9, p. 113; Afsaruddin qui ne respecte pas l'ordre
alphabétique, p. 205). Des fautes de translittération
ou de graphie sont aussi a relever: khust' pour khudd’
(p- 127), Nu‘man pour al-Nu‘man et Hanifa pour
Hanifa (p. 142), enfin la kunya d’lbn Nujayd est AbQ
‘Amr et non Abl ‘Abd al-Rahman (n. 74, p. 184), mais
il sagit, sans doute, d'une mauvaise transcription
d’'un ouvrage dont le titre englobe Sulami et son
grand-pere, également al-sifiyya pour sifiyya dans
le méme titre.

Jean-Jacques Thibon
Inalco — Cermom

BCAI 36 36
BCAI 36 (2022) Aiyub Palmer: Sainthood and Authority in Early Islam: Al-Hakim al-Tirmidhi’s Theory of wilaya and the Reenvisioning of the Sunni Caliphate, recensé par
Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


