
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 24

 Carlos Segovia  (ed.), 
Remapping Emergent Islam. 
Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories

Amsterdam, Amsterdam University Press, 
2020, 244 p., ISBN : 9789462988064

Mots clés : Coran, origine de l’islam, Arabes dans 
l’antiquité, judaïsme, christianisme

Key words: Qur’an, islamic origins, Arabs in anti-
quity, judaism, christianity

C’est aujourd’hui un lieu commun, qui ne prête 
plus guère à débat, de parler du Coran comme d’un 
texte de l’Antiquité tardive, et d’envisager l’émergence 
de l’islam, non comme un phénomène sui generis, 
mais comme une partie intégrante de l’histoire 
du Proche-Orient tardo-antique. Les questions les 
plus délicates, mais aussi les plus intéressantes, sur-
viennent cependant dans un second temps, à savoir : 
selon quelles méthodes et perspectives précises ins-
crire l’étude du Coran et des débuts de l’islam dans 
un tel contexte tardo-antique ?

Le moins que l’on puisse dire est que le consen-
sus est ici loin de régner, à tel point  que, face à la 
diversité et la divergence des méthodes et des théo-
ries, Fred Donner avait parlé, il y a quelques années, 
de « l’état de désarroi » des études sur le Coran et 
les débuts de l’islam (1). Il paraît en effet difficile de 
réconcilier, d’un côté, les partisans d’une approche 
« maximaliste », dont les hypothèses sur les origines 
du Coran s’accordent pour l’essentiel avec le cadre 
décrit par la tradition sunnite majoritaire, et ceux 
des approches plus « minimalistes », plus sceptiques 
vis-à-vis des sources islamiques, qui considèrent que 
ces sources, bien qu’elles fassent partie des nom-
breux éléments à prendre en compte, ne peuvent 
pas constituer la matière principale et privilégiée 
dans la construction du discours de l’historien (2). Les 
travaux de Carlos Segovia relèvent résolument de 
cette seconde approche, et l’ouvrage dont il assure 
la direction entend proposer de nouvelles pistes de 
réflexion, selon deux axes : d’une part, l’étude des 

(1) Fred M. Donner, « e Qur’ān in Recent Scholarship », dans 
 Gabriel Said Reynolds (ed.), e Qur’ān in its Historical Context, 
Londres, Routledge, 2008, p. 29. Donner note fort justement 
que cette situation n’est pas forcément négative – elle est même 
largement préférable au « faux consensus » qui prévalait il y a 
quelques décennies (p. 45).
(2) Sur cette distinction « maximaliste/minimaliste », inspirée 
des études bibliques, voir Mohammad Ali Amir-Moezzi et 
Guillaume Dye, « Introduction générale », dans  M. A. Moezzi 
et G. Dye (éds), Le Coran des historiens, vol. 1, Paris, Editions du 
Cerf, 2019, p. 23-24.

milieux socio-culturels dans lesquels le mouvement 
coranique a pris forme (pour l’essentiel, les chapitres 1 
à 4 du livre) ; d’autre part, les différentes manières 
dont la nouvelle identité islamique a été racontée 
et réinterprétée, à la fois dans le Coran et dans la 
littérature islamique postérieure (chapitres 5 à 9).

Concernant l’étude des origines de l’islam, 
Segovia considère en effet (à mon sens, à juste titre), 
qu’il importe d’élargir substantiellement le champ 
des éléments à prendre en considération, ainsi que 
celui des questions à poser et des outils à employer. 
L’ouvrage ne propose donc pas de synthèse générale 
ou de schéma unificateur (voir la brève introduction, 
p. 7-11) ; il n’exige pas de ses contributeurs, contrai-
rement à ce que l’on peut parfois rencontrer dans 
certains ouvrages collectifs, qu’ils souscrivent à un 
dogme déterminé comme, par exemple, l’habituelle 
(et contestable) dichotomie sourates mecquoises/
sourates médinoises (typiquement le genre de thèse 
dont le livre considère qu’elle ne va absolument pas 
de soi). L’objectif est au contraire de questionner cer-
taines idées reçues et d’explorer de nouvelles pistes, 
de suggérer de nouvelles hypothèses. Tout n’est certes 
pas également convaincant, mais l’ouvrage se révèle 
très stimulant, et c’est là le point plus important.

Remapping Emergent Islam se compose de 
quatre parties, chacune comportant deux chapitres, 
hormis la dernière qui en compte trois. Les deux 
premiers chapitres examinent la question de l’ar-
rière-plan juif du Coran. Aaron W. Hughes (« South 
Arabian ‘Judaism,’ Ḥimyarite Raḥmanism, and the 
Origins of Islam », p. 15-43) revient sur la situation 
religieuse en Arabie du Sud, juste avant l’avènement 
de l’islam (3). La question qui informe l’ensemble de 
son approche peut être résumée ainsi : que veut-on 
dire exactement quand on parle des juifs de l’Arabie 
du Sud ? En quel sens sont-ils juifs ? Hughes est par-
ticulièrement sensible aux dangers d’une approche 
qui consisterait à projeter sur les communautés 
religieuses de l’Arabie préislamique une situation 
postérieure, où le judaïsme rabbinique constituerait 
la norme, et où les identités religieuses (chrétiennes, 
juives, etc.) auraient déjà achevé leur processus 
de construction et de cristallisation (4). Il entend 

(3) Ce sujet a récemment fait l’objet d’une importante publica-
tion :  Le judaïsme de l’Arabie antique, édité par Christian Robin, 
Turnhout, Brepols, 2015. Je me permets de renvoyer à mon 
analyse de cet ouvrage dans Judaïsme ancien/Ancient Judaism 
6, 2018, p. 275-292. 
(4) Son argumentation s’inscrit à cet égard dans la droite ligne 
des recherches sur les judaïsmes et christianismes antiques que 
l’on trouve, par exemple, dans le recueil devenu classique  The 
Ways That Never Parted. Jews and Christians in Late Antiquity and 
the Early Middle Ages, edited by Adam H. Becker and Annette 
Yoshiko Reed, Tübingen, Mohr Siebeck, 2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Carlos Segovia (ed.): Remapping Emergent Islam. Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories, recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 25

aussi réhabiliter, au moins en partie, l’hypothèse de 
Beeston (p. 32-34), à savoir l’idée que la religion de 
Ḥimyar était une forme distincte de monothéisme 
arabe (5), ni spécifiquement juif ni spécifiquement 
chrétien. Hughes ne va cependant pas jusque-là et 
reconnaît l’importance du judaïsme (certes non 
rabbinique). Que cette forme de monothéisme 
se soit combinée à la culture locale pour donner 
naissance, à travers des processus complexes, à des 
formes de culture, d’éthique et de piété originales ne 
fait guère de doute (p. 34). Le problème est plutôt de 
déterminer les formes prises par ces processus, ce qui 
dépasserait évidemment les limites d’un article. On 
peut néanmoins regretter que Hughes ne situe pas 
plus explicitement sa position par rapport à celle 
adoptée par Christian Robin dans ses travaux les 
plus récents (6). Sans doute pourrait-on résumer en 
disant que Hughes nous conseille de penser plutôt 
en termes de synthèse de traditions locales, là où 
d’autres seraient tentés de parler de conversion (7).

L’article très érudit de José Costa (« Early Islam as 
a Messianic Movement : A Non-Issue », p. 45-81) exa-
mine, de façon critique, la thèse – soutenue par des 
auteurs comme Casanova, Crone et Cook, Gallez, ou 
Amir-Moezzi –, selon laquelle l’islam naissant serait 
un mouvement messianique, la tâche de Muhammad 
consistant à annoncer le futur messie, à savoir, selon 
les interprétations, le messie juif ou Jésus. Costa 
considère que cette thèse soulève plusieurs difficultés, 
qui relèvent à ses yeux de la rareté, voire de l’absence, 
d’indices probants (8). Les tenants de cette hypothèse 
ne doivent-ils pas également considérer que le Coran 
originel contenait des matériaux messianiques, qui 
auraient été supprimés du texte (p. 51, 70) ? Costa 

(5) Que Beeston appelait « Raḥmānisme », et qu’il reliait aux 
ḥunafā’, ce que ne fait pas Hughes.
(6) Hughes cite essentiellement Robin, « Arabia and Ethiopia » 
(dans  Scott Fitzgeral Johnson (éd.), The Oxford Handbook of Late 
Antiquity, Oxford, Oxford University Press, 2012, p. 247-332), dont 
il critique diverses formulations. S’il fait référence à l’article de 
Robin, « Quel judaïsme en Arabie » (dans Christian Robin (éd.), 
Le judaïsme de l’Arabie antique, op. cit., p. 15-295), il ne le prend 
pas vraiment en compte et ne discute donc pas la nomenclature 
nuancée qui y est proposée (« judéen », « juif », « judéo-mono-
théiste », « prosélyte », « craignant-Dieu », « judéo-sympathi-
sant », p. 62-64) pour distinguer différents degrés d’engagement 
par rapport au judaïsme.
(7) Les critiques adressées notamment à Bowersock et d’autres 
auteurs, p. 33, me paraissent pertinentes. Sur ces questions 
d’analyse et de description de phénomènes dits « syncrétistes », 
on peut renvoyer à l’excellent ouvrage de David Frankfurter, 
Christianizing Egypt. Syncretism and Local Worlds in Late Antiquity, 
Princeton, Princeton University Press, 2017, notamment le 
chapitre 1.
(8) Amir-Moezzi, dans son propre article dans ce volume, étudie 
(p. 181-187) certains textes également examinés par Costa, p. 48-
56 ; le lecteur a tout intérêt à lire les deux discussions en parallèle.

propose donc une autre hypothèse, fondée sur 
son excellente connaissance de la littérature juive 
ancienne. Selon lui, le Coran développerait (comme 
cela peut se rencontrer dans le judaïsme) une escha-
tologie sans messianisme – les deux notions, en effet, 
ne vont pas nécessairement de pair. On aurait donc, 
dans les strates les plus anciennes du corpus, une 
eschatologie imminente sans Messie, et dans les 
strates plus tardives, qui mentionnent « le Messie 
Jésus » (al-masīḥ ‘Īsā), une figure « messianique », qui 
se résumerait en fait à l’usage du terme « messie », 
mais sans la compréhension chrétienne du terme, 
et sans connotation eschatologique. Ce serait la 
tradition islamique qui aurait par la suite rassemblé 
ces éléments eschatologiques et messianiques en une 
seule figure – Jésus ou le Mahdī, selon les cas (p. 75).

La thèse de Costa est très intéressante et mérite 
d’être prise au sérieux. Il me semble cependant que 
plusieurs difficultés subsistent. Tout d’abord, l’idée 
de remaniements du texte coranique ne peut être 
exclue si facilement. Par ailleurs, Costa a tendance 
à « déchristianiser » les sourates les plus anciennes 
(« the early layers of the Qur’ān do not mention Jesus, 
making it difficult to see them as Christian-oriented 
texts », p. 75). Or, quelle que soit la façon dont on 
comprend la formule « Christian-oriented », les choses 
me paraissent plus complexes. En effet, à de nom-
breux égards, ces sourates anciennes (même si elles ne 
mentionnent pas Jésus, ni d’ailleurs une autre figure 
biblique) ont au contraire un arrière-plan chrétien 
très substantiel (9). De plus, les éléments eschatolo-
giques restent très présents dans les strates plus tar-
dives du Coran. La brève discussion de Q 43 :61 (p. 48) 
est à cet égard insatisfaisante, et Costa minore un peu 
facilement l’importance de ce verset. Le passage est 
certes difficile et soulève de nombreuses difficultés : 
faut-il lire  ‘ilmun li-l-sā‘ati, « un savoir de l’Heure », 
ou ‘alamun li-l-sā‘ati, « un signe de l’Heure » ; à qui 
(ou quoi) fait référence le pronom -hu dans inna-hu 
‘ilmun/ ʿalamun li-l-sā‘ati (Jésus, comme le dit une 
partie de la tradition islamique, ou le Coran, comme 
le dit une autre partie) ? Quoi qu’il en soit, et contrai-
rement à ce que semble suggérer Costa, la raison pour 
laquelle la majorité des chercheurs considèrent que 
l’interprétation la plus plausible de ce verset est celle 
qui connecte Jésus à la fin des Temps ne doit pas être 

(9) Voir, parmi les travaux récents, Nicolai Sinai, « e 
Eschatological Kerygma of the Early Qur’an », dans  Hagit Amirav, 
Emmanouela Grypeou, Guy Stroumsa (éds.), Apocalypticism 
and Eschatology in the Abrahamic Religions, 6th–8th Centuries, 
Louvain, Peeters, p. 219-266 ; Le Coran des historiens, op. cit., 
vol. 2b, p. 1789-2351 ; et la thèse  de Paul Neuenkirchen, La fin 
du monde dans le Coran. Une étude comparative du discours 
eschatologique coranique, Paris, EPHE-PSL, 2019.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Carlos Segovia (ed.): Remapping Emergent Islam. Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories, recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 26

cherchée dans le fait qu’ils suivraient la tradition isla-
mique (elle-même divisée), mais bien dans la logique 
générale de la péricope (Q 43 :57-61).

Les articles de la deuxième partie explorent de 
possibles arrière-plans manichéens et messaliens du 
Coran. Celui de Daniel Beck (« The Astral Messenger, 
The Lunar Revelation, The Solar Salvation: Dualist 
Cosmic Soteriology in the Early Qur’ān », p. 85-110) 
peut se lire comme une suite de son ouvrage 
Evolution of the Early Qur’ān: From Anonymous 
Apocalypse to Charismatic Prophet, Berne, Peter Lang, 
2018. La première partie de l’article (p. 85-101) exa-
mine notamment les références à la lune dans les plus 
anciennes strates du corpus coranique. Beck y voit 
un signe eschatologique et un mécanisme sotériolo-
gique, qu’il relie à des idées manichéennes (p. 99-101). 
La seconde lit la sourate 105 comme une polémique 
anti-sassanide (p. 101-106). J’avoue avoir beaucoup 
de difficultés à suivre et accepter l’argumentation de 
l’auteur, qui me paraît assez spéculative, et quelque 
peu arbitraire.

Carlos Segovia (« Messalianism, Binitarianism, 
and the East-Syrian Background of the Qur’ān », 
p. 111-127) développe une thèse audacieuse déjà 
présente dans son Quranic Jesus. A New Interpretation, 
Berlin, de Gruyter, 2019, p. 119 et suivantes : dans 
ses strates les plus anciennes (à savoir, selon 
Segovia, les sourates 75-93, 95-96, 99-104, 107) – et 
contrairement à ce qu’on trouve dans des sourates 
plus récentes (10) –, le Coran ferait l’économie d’un 
messager humain (hormis en Q 81 :22-28 ; 87 :1-13 ; 
88 :21-23). Autrement dit, on trouverait dans ces 
sourates anciennes l’idée d’un messager divin (ou 
céleste), qui parle directement à l’auditoire du 
Jugement à venir, fait « un » avec Dieu, au sens où 
s’il parle de lui à la première personne du singulier 
(« Je ») et de Dieu à la troisième personne (« Il »), il 
se réfère souvent à Dieu et à lui-même à la première 
personne du pluriel (« Nous »), comme une sorte de 
binôme. Commentant Q 75 :1-19, Segovia affirme 
ainsi qu’il n’y a aucun indice dans le texte permet-
tant de déterminer si le « Je » désigne un messager 
humain ou suprahumain ; par ailleurs, Segovia voit 
dans le « Nous » des v. 3 s., non un pluriel de majesté 
désignant Dieu, mais un pluriel désignant Dieu et le 
messager angélique, qu’il serait alors tentant d’identi-
fier au Christ. Ces strates anciennes du Coran présen-
teraient ainsi une christologie angélomorphique (11), 

(10) Comme les sourates 17, 53, 55, 68–69, and 73–74, où appa-
raîtrait la figure d’un messager humain (p. 116-118).
(11) On entend par « christologie angélomorphique » une chris-
tologie décrivant et comprenant la figure du Christ en se fondant 
sur les traditions bibliques relatives aux anges, et notamment à 
l’Ange du Seigneur. 

que Segovia situe dans un contexte marqué par 
le manichéisme. Cette hypothèse est fascinante 
et originale, mais d’autres lectures de ce passage 
semblent toutefois possibles (pour une discussion, 
voir Guillaume Dye, « Commentaire de la sourate 75 
al-Qiyāma (La résurrection) », dans Le Coran des 
historiens, op. cit., vol. 2b, p. 1911-1913).

La seconde partie de l’article évoque une 
autre thèse radicale et audacieuse de Segovia, à 
savoir (p. 118-119) : l’insistance de certains pas-
sages coraniques sur les vertus de la prière (voir par 
exemple Q 17 :79 ; 43 :2-45 ; 73 :1-8 : 74 :43 ; 76 :26 ; 
108 :1-3) serait l’indice d’un arrière-plan messalien ; la 
communauté autour de Muḥammad (qui ne serait 
pas elle-même messalienne) serait plutôt à situer, 
initialement, aux alentours d’al-Ḥīra, non loin de 
Ctésiphon, qui serait la cité mentionnée en Q 43 :31 ; 
puis, en raison de la crise à laquelle Q 43 :2-45 fait 
allusion, Muhammad et ses partisans auraient émigré 
à Yathrib.

Les arguments les plus développés en faveur 
de cette thèse se trouvent dans d’autres travaux de 
Segovia (12), et je n’en parlerai donc pas dans le cadre 
de ce compte-rendu (13). Dans son article, Segovia 
entend simplement ajouter un texte au dossier 
« messalien », en l’occurrence Q 9 :34 : « Ô vous qui 
croyez !, en vérité beaucoup de aḥbār et de ruhbān 
mangent certes les biens des gens, au nom du Faux, 
et s’écartent du Chemin d’Allah ». Traditionnellement, 
on comprend par aḥbār les docteurs juifs et par 
ruhbān les moines (chrétiens). Or ce que dénote 
ruhbān est loin d’être clair, et on a récemment 
suggéré qu’une traduction par « évêques » serait 

(12) Notamment Gilles Courtieu and Carlos A. Segovia, « Q 2:102, 
43:31, and Ctesiphon-Seleucia », dans  Mette Bjerregaard 
Mortensen, Guillaume Dye, Isaac W. Oliver and Tommaso Tesei 
(eds), e Study of Islamic Origins. New Perspectives and Contexts, 
Berlin, de Gruyter, 2021, p. 203-230.
(13) Pour faire bref, il me semble que cette thèse attire l’attention 
sur des aspects importants du texte coranique, mais qu’elle va 
peut-être trop vite et trop loin. Outre le fait que Segovia voit 
dans le messalianisme un phénomène réel, bien que souterrain 
et diffus, là où beaucoup d’autres y verraient plutôt une catégo-
rie rhétorique, utilisée par les hérésiographes et appliquée à des 
catégories variées, il me semble que la préoccupation autour 
de la prière pourrait s’expliquer plus simplement par l’influence 
d’une éthique monastique. L’idée que al-qaryatayn, en Q 43:31, 
désigne Ctésiphon ne manque pas de plausibilité, mais est-ce 
un argument suffisant pour relocaliser la communauté de 
Muḥammad dans cette région ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Carlos Segovia (ed.): Remapping Emergent Islam. Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories, recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 27

plus juste (14). Segovia accepte pleinement cette 
identification (il faut toutefois reconnaître que la 
question est très embrouillée, et il n’est pas certain 
que le Coran ait en tête une cible aussi précise), et en 
conclut à la trace d’une polémique messalienne. Ce 
genre de polémique contre les autorités épiscopales 
fait certes partie de l’arsenal polémique de ceux que 
les hérésiographes appellent « messaliens », mais je 
ne suis pas certain que ce soit là quelque chose de 
spécifiquement messalien.

Je serai plus bref concernant les articles suivants. 
Ceux de la troisième partie traitent respectivement 
du calendrier en usage dans les débuts de l’islam et 
de l’image coranique du Paradis. Basil Lourié (« The 
Jewish and Christian Background of the Earliest 
Islamic Calendar », p. 131-148) discute la manière 
dont les fêtes islamiques de ‘Āshūrā’ (10 Muḥarram), 
Laylat al-Mi‘rāj (27 Rajab), et Laylat al-Qadr (à la fin de 
Ramaḍān) préservent la structure de base des calen-
driers juif et paléochrétien (où les dates principales 
étaient le Yom Kippour, la Pâque et la Pentecôte). Si 
les deux premières fêtes ont un lien avec l’Exode, le 
thème de la révélation du Coran, qui est associé à 
la troisième, évoque la Pentecôte. La discussion de 
Lourié dépend de la reconstruction qu’il propose du 
calendrier lunisolaire préislamique, dans ses corres-
pondances avec le calendrier julien, Lourié situant 
Muḥarrām, le premier mois de l’année, non en avril, 
comme cela fut souvent le cas dans la recherche, ni 
en octobre, comme l’ont proposé récemment Rink et 
Hansen (15), mais en septembre (p. 134). Je laisse à de 
plus compétents le soin d’évaluer ses arguments, mais 
les textes que Lourié mobilise pour sa démonstration 
méritent certainement d’être pris au sérieux. L’article 
a par ailleurs le mérite de discuter, d’une manière 
originale, un sujet – les rituels (en l’occurrence le 
calendrier) « paléo-islamiques » – qui n’a sans doute 
pas reçu l’attention qu’il mérite. 

L’article de Gilles Courtieu (« The Persian Keys of 
the Quranic Paradise », p. 149-174) montre qu’il serait 
bien imprudent de négliger l’Iran sassanide lorsqu’il 
s’agit d’analyser le corpus coranique. Courtieu y 

(14) Holger Zellentin, « Aḥbār and Ruhbān: Religious Leaders in 
the Qur’ān in Dialogue with Christian and Rabbinic Literature », 
dans  Angelika Neuwirth & Michael A. Sells (eds), Qur’ānic Studies 
Today, Londres, Routledge, 2016, p. 258-289. Voir les réserves 
de Sidney H. Griffith, « Review of e Qur’a ̄n’s Legal Culture: 
e Didascalia Apostolorum as a Point of Departure. By Holger 
Michael Zellentin. Tübingen: Mohr Siebeck, 2013 », eological 
Studies 76/1, 2015, p. 172-173. 
(15) Cf. Christine Rink und Rahlf Hansen, « Der altarabische 
Kalendar », dans  Gudrun Wolfschmidt (ed.), Sonne, Mond und 
Sterne – Meilensterne der Astronomiegeschichte: Zum 100 jährigen 
Jubiläum der Hamburger Sternwarte in Bergedorf, Hambourg, 
Treditio, 2013, p. 199-249.

synthétise diverses analyses, plus largement dévelop-
pées dans d’autres articles (16), où il montre comment 
la description coranique du paradis reflète l’univers 
des banquets sassanides. L’hypothèse de Courtieu 
doit aussi être saluée car elle intègre aux études 
coraniques une dimension trop souvent négligée, à 
savoir l’examen de la culture matérielle.

Les trois contributions de la quatrième et der-
nière partie abordent des sujets divers. Mohammad 
Ali Amir-Moezzi (« Divine Attributes of ‘Alī in Shi’ite 
Mysticism : New Remarks on ‘Heresy’ in Early Islam », 
p. 177-201) examine les différentes traditions qui font 
de ‘Alī une figure théophanique. À vrai dire, cette 
question est surtout discutée aux pages 188-194, 
qui montrent comment diverses sources sunnites, 
mais aussi chiites dites « modérées », attribuent à 
différents groupes chiites (qualifiés d’« extrémistes 
(ghulāt) ») la croyance en un ‘Alī sauveur, résurrecteur 
et juge à la fin des Temps – en un mot, la croyance 
en un ‘Alī Messie. Amir-Moezzi considère, à mon 
sens avec raison, que de telles croyances peuvent 
avoir été assez répandues dans les milieux chiites 
anciens (et pas dans les seuls milieux polémiquement 
qualifiés d’« extrémistes »). Toute la question porte 
sur l’ancienneté exacte de ces traditions – les textes 
les mentionnant datent des ixe et xe siècles, mais 
on voit mal l’intérêt qu’il y aurait eu à les créer de 
toutes pièces longtemps après la mort de ‘Alī (p. 186). 
Doit-on alors considérer qu’elles apparaissent à la fin 
du viie et au début du viiie siècle, ou peut-on les faire 
remonter à l’époque même de ‘Alī ? On a le sentiment 
qu’Amir-Moezzi, même s’il reste prudent, est assez 
tenté par cette dernière hypothèse.

L’article de Tommaso Tesei (« Echoes of 
Pseudepigrapha in the Qur’ān », p. 203-220) consti-
tue une intéressante contribution à la question de 
l’intertextualité biblique du Coran. Tesei aborde 
plusieurs sujets, en premier lieu celui des traces éven-
tuelles, dans le Coran, de la littérature énochienne. Il 
examine (p. 204-207) la question de l’identité de deux 
personnages mystérieux du Coran, Idrīs et ‘Uzayr, qui 
ont parfois été identifiés à Enoch (le sujet a depuis 
longtemps enflammé l’imagination des chercheurs, 
qui ont proposé les hypothèses les plus diverses sur 
l’identité de ces personnages), et montre qu’il n’y a, en 
l’état actuel de notre documentation, aucune explica-
tion véritablement satisfaisante. Il revient ensuite sur 

(16) Cf. Gilles Courtieu, « Das Glück bei Allah oder bei Khosrau », 
dans  Markus Gross, Karl-Heinz Ohlig (hg.), Die Entstehung einer 
Weltreligion IV. Mohammed - Geschichte oder Mythos?, Berlin, 
Verlag Hans Schiler, p. 499-543 ; id., « Cushions, bottles and roast 
chickens! More advertising about Paradise », dans Guillaume 
Dye (ed.), Early Islam: e Sectarian Milieu of Late Antiquity ?, à 
paraître.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Carlos Segovia (ed.): Remapping Emergent Islam. Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories, recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 28

le sujet des anges déchus (p. 207-211), qui a fait l’objet 
de nombreux débats (17), puis discute (et rejette) la 
pertinence de l’identification, proposée par Gobillot, 
des « feuillets d’Abraham et de Moïse » (Q 53 :36-37 : 
87 :19) au Testament d’Abraham et au Liber antiquita-
tum biblicarum (p. 211-213). L’article se conclut par 
une remarquable discussion méthodologique et un 
parallèle textuel très intéressant entre Q 23 :93-103 
et 4 Esdras 7 :75-82, 104-105 (p. 213-218), Tesei sug-
gérant que le ou les auteurs du Coran auraient bien 
pu avoir connaissance de ce dernier texte.

L’un des principaux dangers lorsque l’on travaille 
sur les débuts d’une tradition religieuse, et notam-
ment sur la formation d’un canon, est celui d’adop-
ter une approche téléologique et anachronique, et 
d’écrire un récit unidimensionnel, où des éléments 
qui se sont trouvés liés après coup sont vus comme 
indissociables dès l’origine. C’est contre un tel danger 
(notamment à propos du Coran et du phénomène 
des conquêtes) qu’alerte Emilio González Ferrín, 
dans le dernier article du recueil (« What Do We 
Mean by THE Qur’ān : On Origins, Fragments, and 
Inter-Narrative Identity », p. 221-244). Il s’agit là d’un 
essai suggestif, peut-être parfois un peu « impres-
sionniste », qui partage avec le texte de Hughes, qui 
ouvrait le volume, une préoccupation bienvenue 
pour des questions de vocabulaire – qui ne sont 
justement pas que des questions de langue, qui 
pourraient sembler relativement conventionnelles, 
mais bien des questions fondamentales, car nos 
façons de parler influencent et reflètent nos façons de 
penser. Que présuppose-t-on, par exemple, quand on 
parle des « origines de l’islam », ou de « l’émergence 
de l’islam » (p. 222) ? N’est-on pas en train d’unifier 
des phénomènes et tendances qui ne l’étaient pas 
encore, ou de prendre l’effet pour la cause ? Je ne 
suivrai toutefois pas l’auteur quand il parle d’une 
production tardive du Coran (par exemple p. 227) ; le 
texte prend une forme très proche de celle que nous 
connaissons entre le début et la fin de la seconde 
moitié du viie siècle, et il y a de solides raisons de pen-
ser que les fragments anciens (certes très partiels, et 
dont la datation exacte est sujette à débat) faisaient 
bien partie de codex assez comparables à ceux que 
nous connaissons plus tard. Mais, même dans ce cas, 
les dangers de la « narration rétrospective », selon la 
belle formule de Ferrín (p. 230), restent entiers, et loin 
d’être toujours pris suffisamment au sérieux.

En résumé, cet ouvrage a le mérite de proposer 
des réflexions stimulantes et d’ouvrir des débats 
originaux et novateurs pour les études sur le Coran 

(17) Voir par  exemple Mehdi Azaiez et al. (eds). e Qur’an 
Seminar Commentary/Le Qur’an Seminar, Berlin, de Gruyter, 
2016, p. 385-398.

et les débuts de l’islam – contribution fort appré-
ciable, dans un domaine où de nombreux travaux, 
loin d’ouvrir des perspectives nouvelles, ont plutôt 
tendance à fermer dogmatiquement des portes.

Guillaume Dye
Université libre de Bruxelles (ULB)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Carlos Segovia (ed.): Remapping Emergent Islam. Texts, Social Settings, and Ideological Trajectories, recensé par Guillaume Dye
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


