
 BCAI 36 82

III. HISTOIRE

Amira K. Bennison , 
The Almoravid and Almohad Empires

Edimbourg, Edinburgh University Press 
(The Edinburgh history of the Islamic 
empires), 2016, 382 p., ISBN : 9780748646814

Mots-clés : almoravide, almohade, société, écono-
mie, histoire, religion, histoire politique

Keywords: almoravid, almohad, society, economy, 
history, religion, political history

Dans cet ouvrage, Amira K. Bennison se pro-
pose d’étudier l’histoire, entre la fin du xie et celle 
du xiiie siècle, des deux plus importantes dynasties 
berbères de l’Occident musulman médiéval, les 
Almoravides et les Almohades, qu’elle cherche à réha-
biliter. Il faut lui savoir gré d’avoir choisi d’étudier ces 
périodes cruciales de l’histoire de l’Islam en Occident 
musulman et d’éclairer les deux dynasties simultané-
ment, une initiative souvent délaissée car difficile. Elle 
a, pour cela, su croiser plusieurs approches, historique, 
sociologique, anthropologique et archéologique. 
L’ouvrage a été conçu à partir du dépouillement 
de sources très diverses : chroniques, anthologies 
littéraires, dictionnaires biographiques, sources 
géographiques (dont le genre des riḥla-s), miroirs de 
princes, manuels juridiques et enfin corpus de lettres. 
Ce corpus atteste de l’exhaustivité des lectures faites 
en vue de mener à bien cette recherche, même si, 
sur plusieurs points, certaines sources auraient pu 
être davantage mobilisées, notamment les lettres 
de secrétaires qu’elles soient officielles (sulṭāniyāt) 
ou confraternelles (ikhwāniyāt).

Dans l’introduction (chapitre 1) l’auteure dresse 
un bilan historiographique des études précédentes 
consacrées à ces deux empires, qu’elle qualifie de 
« standard histories », comme celles de Jacinto Bosch 
Vilá ( Los Almoravides, 1956),  d’Ambrosio Huici 
Miranda ( Historia política del imperio almohade, 
1956-7) ou celles, plus récentes, de María Jesús 
Viguera Molíns (El retroceso territorial de Al-Andalus : 
Almorávides y Almohades, siglos XI al XIII, 1997), de 
Maribel Fierro (The Almohad Revolution: Politics 
and Religion in the Islamic West during the Twelfth–
Thirteenth Centuries, 2012) ou de Vincent Lagardère 
(Les Almoravides. Le djihad Andalou [1106-1143], 
1998). On peut regretter cependant l’absence de 
certains travaux, en particulier en langue arabe, qui se 
sont beaucoup intéressés à ces deux dynasties, même 
si c’était, parfois, dans une perspective nationaliste ou 
religieuse. Les trois volumes de ʿ Abd Allāh ʿ Inān, ʿ Aṣr 
al-murābiṭīn wa-l-muwaḥḥidīn fī l-maghrib wa l-an-
dalus, édités au Caire en 1965, auraient pu, ainsi, être 

utilement pris en considération. Amira K. Bennison 
replace les Almoravides et les Almohades dans la pen-
sée khladûnienne dans laquelle elle a puisé une part 
de sa réflexion sur la constitution et l’effondrement 
des dynasties, sur le rôle de la tribu, de la solidarité 
lignagère, sur la distinction entre badw et ḥaḍar, ou 
encore sur la place de la da‘wa dans la construction 
des empires. L’insistance de l’auteure sur cette théorie 
est justifiée par sa propre conviction qu’elle reste 
« un outil puissant et provocateur dans l’analyse », 
mobilisé par les historiens coloniaux comme par les 
anthropologues ou les historiens modernes pour 
comprendre les sociétés humaines.

Le deuxième chapitre retrace les étapes de 
l’histoire almoravide, présentant leur origine tribale 
et le rôle des fondateurs de la daʿwa ; il souligne le 
rôle, dans la réussite du mouvement, du commerce 
transsaharien et de la capacité des Almoravides 
à intégrer les régions périphériques, notamment 
al-Andalus. On peut regretter cependant l’usage 
exclusif de chroniques tardives comme le Bayān, 
d’Ibn ʿIdhārī. Le Traité de la bonne conduite princière 
(Al-ishāra ilā adab al-imāra) du Kairouanais Abū Bakr 
Muḥammad al-Murādī al-Ḥaḍramī al-Qayrawānī, qui 
relève de la littérature de miroir des princes, aurait, 
ainsi, pu être utilement mobilisé. L’œuvre de ce 
juriste, lié à l’émir Abū Bakr qu’il accompagna lors 
de son retour définitif au Sahara, en 463/1070-71, 
avait pour but de donner aux chefs lamtuniens les 
éléments nécessaires pour gérer les contrées relevant 
dorénavant de leur pouvoir ; il insiste sur la justice 
(ʿadl) et le « juste milieu » comme idéal de gouver-
nement, comme le fit, à la même époque, al-Ghazālī 
pour les Seljoukides. De même, les correspondances 
échangées avec le calife abbasside auraient permis de 
mieux comprendre l’usage du titre amīr al-muslimīn 
et la nature des relations entre les deux pouvoirs, 
notamment autour du principe de la niyāba. Le 
caractère arabophone de la chancellerie, souligné 
par l’auteure, doit en outre être nuancé car la langue 
berbère était également utilisée, notamment pour les 
échanges avec Yūsuf b. Tāshfīn, ainsi que les langues 
romanes, maîtrisées par certains kātib-s, comme le 
montrent les négociations entre le prince de Séville 
et Alphonse VI, avant même le débarquement des 
Almoravides (1). L’interprétation des causes de l’échec 
militaire des Almoravides en al-Andalus sous les 
règnes de ʿAlī (1106-43) et de Tāshfīn (1143-5) est 
très intéressante et ouvre la voie à de nouvelles 
pistes de recherches : alors que l’on pensait la révolte 

(1) El Aallaoui Hicham, « Les échanges diplomatiques entre Islam 
et monde latin, milieu xie-milieu xiie siècle : la transition entre 
l’époque des taifas et la dynastie almoravide », Oriente Moderno, 
88-2, 2008, p. 249270.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 36 83

III. HISTOIRE

marocaine anti-almoravide menée par Ibn Tumart 
décisive, obligeant les Almoravides à construire des 
forteresses à travers le Haut- Atlas, d’autres facteurs 
ont contribué à la chute du régime : le remplacement 
des chameaux par les chevaux, la difficulté de main-
tenir les villes et les forteresses andalouses sous la 
domination almoravide faute de main d’œuvre et 
de problèmes techniques ou encore la difficulté de 
compenser la perte d’une grande partie de l’armée. Le 
chapitre se termine par une analyse du récit de la fin 
tragique de Tāshfīn, qui montre comment l’histoire et 
le mythe se confondent : « selon certaines sources, le 
corps de Tāshfīn n’a jamais été retrouvé, laissant son 
destin ouvert au mythe populaire le transformant 
en un héros qui s’embarqua en mer pour revenir un 
jour tout comme le roi Arthur » (p. 60).

Le troisième chapitre, consacré à l’histoire 
des Almohades , tout en partant de l’analyse 
d’Ibn Khaldoun, s’appuie sur des sources almo-
hades comme le Kitāb akhbār al-Mahdī d’al-Baydaq 
ou le Mann, d’Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt. L’auteure revient 
sur la doctrine almohade, analysant les critiques 
d’Ibn Tūmart contre le luxe vestimentaire de ʿAlī 
ou la notion d’al-ṭahāra wa-l-najāsa qui renvoie au 
chafi‘īsme dont l’imam impeccable semble s’être 
imprégné, ou encore certains épisodes de la vie de 
ʿAbd al-Mu’min comme sa disparition provisoire puis 
réapparition, dans lesquelles l’auteure   a relevé une 
probable influence chiite. Là encore les lettres almo-
hades conservées dans le aʿazzu mā yuṭlab auraient 
permis de préciser le dogme à travers les réponses 
du Mahdi aux critiques des autorités religieuses 
almoravides, qui suggèrent qu’il était probablement 
un enseignant au service des Almoravides, donnée 
occultée dans les sources almohades dont   le but 
est de prouver l’infaillibilité de l’imam. L’étude de 
l’expansion almohade au Maghreb et en al-Andalus 
explique bien, à partir des chroniques, comment 
elle profite de l’affaiblissement almoravide et de la 
menace chrétienne. Les justifications idéologiques 
de cette expansion, placée sous le signe du jihād (en 
al-Andalus et contre les Normands en Ifrīqiya) mais 
aussi de la restauration de l’islam sous la conduite des 
Berbères, sont bien montrées – là encore cependant, 
les écrits de chancellerie auraient pu être mobilisés, 
comme la lettre de victoire rédigée par le secrétaire 
Ibn ʿAṭiyya, ou celle envoyée par ʿAbd al-Muʾmin à 
son fils relatant ses succès en Ifrīqiya. La dimension 
religieuse des relations avec les chrétiens est cepen-
dant analysée avec nuance, notamment à travers le 
cas des mercenaires, présents dans les deux camps, 
qui montrent à quel point des frontières entre les 
confessions étaient poreuses.

L’auteure reprend la distinction faite par 
al-Murrākushī entre les ṭalaba du ḥaḍar et ceux 

al-muwaḥḥidīn, mais l’affirmation que les ḥuffāẓ 
(idéologues du régime) sont exclusivement des 
berbères Masmuda doit être nuancée. Cela est vrai 
au début du mouvement, mais plus par la suite qui 
voit un élargissement de ces deux corps représentant 
et maintenant la structure idéologique almohade : 
 l’Andalou Ibn Ṣāḥib al-Ṣalāt entre ainsi dans le corps 
des ḥuffāẓ et rapporte que les ṭalaba de Cordoue 
sont inscrits dans les registres militaires pour qu’ils re-
çoivent des rentes. Les Arabes (Banū Hilāl et Sulaym), 
bien qu’exclus de ces deux groupes , occupent 
cependant une place importante dans le dispositif 
militaire et politique almohade après leur défaite 
face à ʿAbd al-Mu’min. Une fois déplacés au Maroc, 
ils gardent une grande autonomie et aucun shaykh 
non arabe peut leur être imposé. Comme le montrent 
les taqadīm-s (diplômes d’investiture), quand un 
shaykh arabe est décédé, il est aussitôt remplacé par 
un fils. Et quand le fils est destitué, quelle qu’en soit 
la raison, il est remplacé par un oncle paternel (2). 
Ce rôle des Arabes aurait pu être étudié aussi pour 
la période almoravide : les Andalous avaient songé 
à faire appel à eux après la prise de Tolède par les 
Castillans (3), avant de leur préférer les Almoravides 
qui avaient la faveur des fuqahā’. Mais on les trouve 
tout de même dans les troupes almoravides comme, 
par exemple, lors de la bataille d’Uclès (4) ; ils consti-
tuaient souvent un groupe homogène à l’avant-garde 
de l’armée (5), et jouaient dès lors un rôle déterminant 
dans les victoires militaires – mais aussi, parfois, dans 
les défaites. C’est cependant surtout la désorganisa-
tion politico-administrative, marquée par des ordres 
contradictoires, qui affaiblit l’armée almoravide à la 
fin de la période (6). Les lettres almoravides montrent 

(2) Buresi Pascal et El Aallaoui Hicham, Gouverner l’Empire : 
la nomination des fonctionnaires provinciaux dans l’empire 
Almohade, Maghreb, 1224-1269, Madrid, Casa de Velázquez, 
2013, p. 362.
(3) Ibn al-Athīr al-Jazarī, Kitāb al- Kāmil fī al-tārīkh, Dār al-ṭibāʿa 
wa-al-nashr, t 8, 1982.
(4) Husayn Mu’nis, « Al-ṯaghr al-aʿlā al-andalusī fī ʿaṣr al-
murābiṭīn wa ṣuqūṭ saraqusṭa fī yadī al-naṣārā (512/1118) maʿa 
arbaʿat waṯā’iq jadīda », Majallat kulliyat al-ādāb fī al-qāhira, 
9/2, 1949, p. 91-145.
(5) Viguera Molins M. J. (dir), El retroceso de al-Andalus. 
Almoravides y Almohades. Sigles XI al XIII, « Instituciones militares : 
el ejército », par Victoria Aguilar, 1997, Tome 8/2 de l’Historia de 
Espana, Menéndez Pidal, Madrid, Espasa Calpe. p. 187-208, p. 199.
(6) (Wa l-fasād al-akbar ʿ alā l-murābiṭin, nasḫu al-amr bi-amrin 
ghayri-hi fakānū yaktubūna shay’an wa ghadan yansaḫūna-hu 
bi-ghayri-hi, faysḫaru min-hum junūda-hum wa raʿāyā-hum) 
(« le grand désastre des Almoravides fut l’annulation des ordres, 
ils envoyaient un jour des ordres qu’ils annulaient le lendemain. 
L’armée et les sujets se moquaient ainsi d’eux »). Ibn Simāk (attri-
bué), Al-Ḥulal al-mawshiya fī dhikri al-akhbār al-murrākushiya. 
S. Zakkar et ʿA. Zemāma (éds), Casablanca, Dār al-Rashīd 
al-ḥadītha. 1979. p. 132.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 36 84

III. HISTOIRE

aussi le relâchement des soldats qui s’adonnent aux 
plaisirs de l’alcool et des femmes et délaissent leurs 
devoirs militaires. Ces problèmes de discipline per-
durent, du reste, à l’époque almohade, notamment 
pour les tribus arabes incontrôlables que ʿAbd al-
Mu’min qualifiait « d’épine », comme le montrent 
les lettres de plaintes envoyées par les Andalous 
au calife al-Nāṣir après la défaite de Las Navas de 
Tolosa : cinq d’entre elles, conservées dans le ʿAṭā’ 
al-Jazīl d’al-Balawī, montrent des Arabes ingérables, 
ne supportant pas d’être installés de manière défi-
nitive dans une région et provoquant de nombreux 
désordres. Certaines lettres de réprimandes, adres-
sées par les califes almohades aux troupes à la suite de 
défaites, dénoncent la permanence, chez les Hilaliens, 
de pratiques réprouvées par la Loi qui pourraient 
expliquer l’absence de ces derniers dans la catégorie 
des ḥuffāẓ, idéologues du régime, même si les 
Almohades ne pouvaient se passer   de leur soutien.

Le quatrième chapitre est consacré à la société et 
examine la façon dont les deux régimes ont ordonné, 
avec le soutien de leurs élites, la société rurale et 
urbaine, en explorant les composantes de celle-ci 
pour ensuite examiner le statut social des femmes 
et, enfin, celui des minorités chrétiennes ou juives, 
soulignant la nécessité de ne pas projeter sur cette 
période des réalités de l’époque moderne, voire des 
concepts actuels comme la tolérance. Dans la division 
de la société entre la khāṣṣa et la ʿ āmma, la première 
n’inclut pas uniquement les membres de la famille 
du souverain, mais aussi les secrétaires, militaires, 
notables urbains et chefs tribaux, hommes de plume 
et d’épée entretenus par les capacités productives 
des citadins et surtout de la paysannerie. La ʿāmma 
est plus mal connue, souvent stigmatisée dans les 
textes par des termes péjoratifs comme canaille 
(awbāsh) qui ne permettent pas d’en comprendre 
la structuration.

Avant de parler de l’élite dirigeante des 
Almoravides, l’auteure situe le groupe ṣanhājā, 
caractérisé au sein des Berbères par le port du voile, 
dont elle rapporte les explications proposées par 
les chroniqueurs. L’étude de la complexité des liens 
sociaux et des conflits au sein des tribus ṣanhājā lui 
donne l’occasion de vérifier les limites de la théorie de 
la ʿ aṣabiyya d’Ibn Khaldūn, rejoignant Ronald Messier 
qui considère que c’est plutôt l’excès de    la ʿaṣabiyya 
qui a abouti à l’effondrement de l’empire almoravide. 
En débarquant en al-Andalus, d’autres perspectives 
se sont présentées aux Almoravides pour consolider 
leur pouvoir au-delà du soutien de la tribu. Des liens 
d’alliance par mariage ont ainsi existé entre Andalous 
et émirs, comme avec la famille des Banū ʿAṭiyya. 
Par ailleurs, les recrues de l’armée    n’étaient pas, pour 
la plupart, des Almoravides, et les juristes malikites 

andalous tels que le grand père d’Averroès ou 
encore Abū Bakr Ibn al-ʿArabī avaient rejoint l’élite 
dirigeante almoravide, comme les nombreux scribes 
qui faisaient partie de l’administration judiciaire et 
gouvernementale. Une comparaison intéressante 
entre les Almoravides ṣanhājā et leurs contemporains 
Seldjoukides de Bagdad clôt cette partie.

Pour l’auteure la classe dirigeante almohade est 
beaucoup plus diversifiée que celle des Almoravides, 
comme le montre le Naẓm al-jumān d’Ibn al-Qaṭṭan. 
Les ashyākh ont dominé la société, tout au long  de 
la période, même si la tribu des Maṣmūḍa du Haut 
Atlas et du Sūs avait pris en charge le mouvement à 
ses débuts. L’auteure considère l’introduction du lisān 
Gharbī (le berbère) dans l’enseignement du dogme 
comme une spécificité des Almohades. Elle mobilise 
une source du xive siècle, rarement exploitée par les 
chercheurs, le Zahrat al-ās d’al-Jaznā’ī, qui évoque la 
formation linguistique des imams almohades censés 
enseigner la doctrine en berbère, ce qui constitua 
« une expérience révolutionnaire qui a inséré le 
berbère dans la vie religieuse urbaine comme jamais 
auparavant » (p. 131). Les élites urbaines compor-
taient cependant de nombreux arabophones qui 
ont trouvé place dans le nouvel ordre almohade. 
L’auteur donne l’exemple d’Ibn ʿAṭiyya et de ses 
successeurs comme le secrétaire Ibn Maḥshara 
( et non Ibn Mahshuwwa). L’élite judiciaire se 
 composait, elle aussi, de juges arabes et berbères. 
Les origines diverses et multiples des membres de 
la classe dirigeante almohade ont amené l’auteure à 
discuter, à juste titre, la question de l’almohadisme 
vrai ou supposé de ces élites d’un point de vue 
idéologique mais aussi ethno-linguistique, question 
rarement évoquée par les chercheurs. Elle conclut 
que le terme almohade « avait tendance à être un 
identifiant d’élite qui distingue la lignée dirigeante et 
ses partisans militaires berbères et ses auxiliaires dans 
les tribus arabes », alors que la population tenue à 
l’écart du Mahdisme almohade continua à sous-
crire au malikisme. L’auteure montre comment l’élite 
almohade s’est élargie au cours des conquêtes. Les 
Mouminides continuaient à tisser des liens avec 
d’autres groupes et à élargir leur base sociale par la 
guerre, la négociation, le recrutement de services 
ou le mariage – à ce titre, la soumission des Banū 
Mardanīsh fournit un bel exemple. La lumière est 
mise dans cette partie sur un élément de la classe 
dirigeante almohade, le groupe des Ghuz qui a trouvé 
une place dans l’armée almohade. L’auteure donne 
l’origine historique de cet élément, décrit comme 
« exotique ». De même évoque-t-elle brièvement les 
chrétiens mercenaires, qui faisaient déjà partie de 
l’armée almoravide. Ces chrétiens, qui étaient souvent 
des esclaves, n’avaient pas de liens familiaux, ce qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 36 85

III. HISTOIRE

montrant des degrés variés de tolérance. L’auteur 
considère que l’homosexualité féminine, bien que 
moins documentée, a sans doute existé dans les 
milieux aisés. On pourrait ajouter que l’explorateur et 
diplomate marocain du xve et xvie siècles, Al-Ḥasan 
b. Muḥammad al-Wazzān al-Zayyātī, alias Jean-Léon 
l’Africain, a évoqué l’homosexualité présumée des 
femmes notables à Fès. Cependant, qu›elles soient 
issues d’un milieu riche ou ordinaire, les femmes 
voyaient, pour la plupart, leur situation sociale 
« dans le cadre de l’ordre normal des choses tel 
qu’il est défini par la famille, la coutume et la loi de 
Dieu » (p. 164).

Le cinquième chapitre sur l’économie commence 
par une réflexion sur la division, datant de l’époque 
coloniale, entre Maroc utile et Maroc inutile, et entre 
Bilād al-makhzan et Bilād al-sība, même si l’auteure 
reconnaît que ces expressions ne sont pas couram-
ment utilisées pour cette époque. Les sources sont, 
classiquement, les géographes, les riḥlas, les lettres de 
la Geniza, les sources juridiques (ḥisba, fatwas), les 
chroniques et la monnaie. Une réflexion intéressante 
est menée sur l’impact du contrôle des terres agri-
coles dans les conflits politiques, par exemple entre 
le royaume du Portugal et les Almohades mais aussi 
entre les tribus autour des terres à blé de la vallée du 
Ziz. La longue liste des productions agricoles omet 
de parler de la vigne et de la production de vin, dont 
la consommation fait certes débat parmi les juristes 
mais est bien attestée dans les milieux de cour et de 
lettrés – et une des portes de Marrakech, bāb al-rubb 
renvoie à la production de vin cuit. Les techniques 
hydrauliques sont évoquées, avec les conflits liés à la 
gestion de l’eau que le droit malikite, favorisé par les 
Almoravides, cherche à réguler.

Le sixième chapitre (malikisme, mahdisme 
et mysticisme, religion et enseignement) aborde 
les questions religieuses relatives notamment au 
dogme, qui auraient gagné à être traitées plus tôt 
tant elles sont fondamentales pour comprendre les 
différences entre les Almoravides et les Almohades. 
L’auteure montre un mouvement ancien, mais incom-
plet, d’arabisation et d’islamisation, qui passe, en ville, 
par l’enseignement dans les mosquées puis, avec 
les Almohades, dans les madrasas qui apparaissent 
au xiiie siècle, soulignant le rôle des élites savantes 
mais aussi des mouvements soufis, très présents à 
Marrakech ou encore, dans les zones rurales, des 
ribāṭ-s. Le paysage religieux à la veille de l’arrivée 
des Almoravides est cependant très diversifié, le 
kharidjisme et le chiisme ismaélien étant bien ancrés 
dans les tribus berbères, alors que le malikisme gagne 
du terrain, comme le soufisme, et que le mahdisme 
imprègne une partie de la population. Dans ce 
contexte, la réforme almoravide, parfois considérée 

les rendaient plus fidèles à leurs maîtres. Plus large-
ment, Amira K. Bennison s’intéresse à la question des 
esclaves et de leur emploi dans des fonctions civiles 
(chambellan) ou militaires, à la fois pour inscrire les 
califes dans l’héritage impérial de leurs prédécesseurs, 
notamment omeyyades, mais aussi pour des raisons 
pratiques, suivant l’interprétation khaldounienne, 
afin de remplacer les membres de la tribu lorsque la 
ʿaṣabiyya vient à s’affaiblir.

L’étude des populations rurales est plus difficile 
à mener. Si la référence reste toujours Ibn Khaldoun, 
l’auteure remet en cause la distinction  opérée par 
celui-ci entre sédentaires (ḥaḍar) et membre de la 
tribu (badw, qabā’il), montrant les gradations qui 
existent entre les deux. L’auteure révise également 
la conception de Robert Montagne du milieu 
rural, soulignant que la particularité de l’Occident 
musulman est justement une diversité de situations, 
« la différence entre un grand village et une petite 
ville éta[n]t rarement claire ». Pour al-Andalus les 
repartimientos, ces enregistrements réalisés par les 
conquérants chrétiens qui cherchaient à établir des 
relations seigneuriales et fiscales avec leurs nouveaux 
sujets musulmans, ont fourni pour l’auteure des 
informations supplémentaires sur le paysage rural 
au milieu du xiiie siècle.

Après avoir défini la tribu, l’auteure relève la 
force militaire des Berbères et des Arabes, contrai-
rement aux Andalous qui n’étaient pas un « peuple 
guerrier », d’après le témoignage du prince ziride de 
la taifa de Grenade dans ses mémoires. Pour expliquer 
cela, elle décrit la société tribale andalouse, en se 
référant à des concepts d’anthropologues, comme 
« démocratique » ou « oligarchique », dans laquelle 
la figure du Shaykh et du mizwār est prédominante 
comme arbitre des conflits. L’étude de la société 
urbaine est facilitée par des sources plus nombreuses, 
qui montrent notamment le rôle des notables 
(aʿyān), comme les juges, secrétaires ou fuqahā’, 
dans la gestion de la ville et comme représentants 
des communautés urbaines. Elle ne néglige pas 
cependant d’autres catégories moins présentes dans 
l’historiographie, comme les délinquants, les men-
diants ou les prostituées. Une attention particulière 
est portée aux femmes, à leur statut et à leur place 
dans la société, et les développements consacrés au 
mariage, au divorce, aux concubines des souverains 
sont intéressants et nuancés, montrant notam-
ment la présence de femmes influentes sous les 
Almoravides, liées à leur statut chez les Ṣanhāja, que 
l’auteure compare à celui de la femme orientale. Elle 
souligne cependant, à travers l’analyse originale d’un 
conte d’amour courtois, Ḥadīth Bayāḍ wa-Riyāḍ, des 
formes de socialisation séparées entre les hommes et 
les femmes. L’homosexualité est brièvement évoquée, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 36 86

III. HISTOIRE

plus intellectuels du soufisme » (p. 258). Il convient 
cependant de nuancer son idée selon laquelle la 
philosophie a été peu développée par leurs prédé-
cesseurs almoravides, souvent considérés comme 
« ignorant and fanatical Berbers rulers » (elle parle 
alors de « l’énigme de la philosophie »), car au-delà 
du cas cité d’Ibn Bāja, l’émir ʿAlī comptait, d’après 
le Muʿjib d’al-Murrākushī, parmi les savants et les 
mystiques.

L’étude de la vie culturelle et intellectuelle est 
d’ailleurs dans l’ensemble assez rapide, principale-
ment axée autour de la présentation des principaux 
chroniqueurs, et elle aurait mérité de plus amples 
développements, notamment autour du milieu des 
poètes, des secrétaires ou des juges. Pour l’époque 
almoravide l’auteure ignore les noms de grands 
lettrés andalous célèbres jusqu’en Orient, comme le 
secrétaire et vizir Ibn Abī al-Khiṣāl, et pour la période 
almohade elle ne cite que le secrétaire Ibn ʿAṭiyya, 
alors que d’autres figures littéraires emblématiques 
de la période sont absentes comme le grand kātib 
et commensal des califes Ibn ʿAmīra, « l’excellent 
d’al-Andalus quant à l’art de la rédaction et aux 
autres arts du savoir », selon Ibn Saʿīd. De même, 
l’importance des livres et des bibliothèques, pensés 
comme des manifestations de la grandeur du pou-
voir, auraient pu être mieux mise en valeur. Quand 
les Almoravides entrent dans Cordoue en 1091 ils 
rassemblent les manuscrits pour constituer leurs 
propres bibliothèques à Marrakech. Ibn Khaldoun 
rapporte ainsi que Yūsuf b. Tāshfīn s’est procuré le 
muṣḥaf de ʿ Uthmān qu’il l’a emporté au Maroc avec 
d’autres manuscrits d’écriture andalouse et orientale 
provenant des bibliothèques des rois des taifas. À 
l’époque almohade Cordoue reste un important 
marché du livre, comme en témoigne Averroès qui, 
dans sa célèbre dispute avec Avenzoar, affirme que 
lorsqu’un sage meurt à Séville et qu’on veut vendre 
ses livres, il faut les porter à Cordoue.

Le soufisme almohade est également pré-
senté à travers quelques figures célèbres et parfois 
controversées, comme Abū Madyan,  Ibn Mashīṣ 
ou Abū Bakr Ibn ʿArabī, qui permettent de montrer 
l’essor de la place des mystiques à cette époque, et 
la figure d’Abū al-ʿAbbās al-Sabtī aurait pu être ici 
développée. Contemporain d’Averroès qui voit en 
lui un être affecté par la générosité, ce soufi, origi-
naire de Ceuta et enterré à Marrakech, était connu 
pour la particularité de son dogme et surtout son 
souci des plus faibles, notamment les veuves et des 
nécessiteux ; sa devise restée célèbre étant « al-jūd 
yanbathiqu ʿani al-wujūd » (« la charité est l’essence 
même de la création »)

Le dernier chapitre est consacré à l’art et l’archi-
tecture des empires berbères, et montre la double 

comme un mouvement fanatique, entend remettre 
les musulmans sur le chemin de la foi à travers la 
doctrine malikite et surtout le jihād, pensés comme 
la voie d’une réislamisation des tribus et du rétablis-
sement de la justice, notamment par l’abolition des 
impôts illégaux. Comme dans le reste de l’ouvrage, 
des comparaisons éclairantes sont faites avec les 
dynasties orientales contemporaines ou antérieures, 
même si on aurait aimé une réflexion plus poussée sur 
le sens à donner, dans le contexte almoravide, à des 
termes comme jihād ou ribāṭ. Le développement sur 
la place de la pensée d’al-Ghazālī est également très 
intéressant : arrivée en al-Andalus, elle est condam-
née en 1109 lorsque son livre Iḥyā ʿulūm al-dīn est 
brûlé par le souverain ʿAlī à l’instigation des juges 
malikites, dont Ibn Ḥamdīn. Mais l’auteure montre 
que cet autodafé « n’a pas été un cas simple d’étroi-
tesse d’esprit almoravide mais […] fait partie d’une 
lutte plus large entre différentes factions juridiques », 
les Banū Rushd d’une part et les Banū Ḥamdīn d’une 
autre. La présentation synthétique des mouvements 
soufis andalous, à travers quelques personnages clés 
comme Ibn Qasī de l’Algarve, Ibn Barrajān ou encore 
Ibn al-ʿArīf n’apporte rien de neuf mais permet 
d’introduire et de mieux comprendre l’émergence 
du mouvement almohade.

La da‘wa almohade présente une nouvelle phase 
d’islamisation du Maghreb occidental, en ce sens 
qu’elle s’appuie sur la notion ancienne et réactivée 
de ḥisba et se fonde sur un double crédo, « l’un sous 
une forme coranique traditionnelle pour les masses 
et l’autre sous forme philosophique et rationnelle 
pour l’élite intellectuelle », qui permet une diffusion 
large ; l’auteure suit en cela les analyses de Cornell 
sur la compréhension du mouvement almohade 
par les disciples. La pensée du Mahdi est analysée 
à travers, notamment, les travaux de Maribel Fierro 
et Dominique Urvoy qui montrent les influences 
chiites sur le dogme de l’imam impeccable, mais 
aussi celle du soufisme. On peut regretter, là encore, 
l’absence de prise en compte des lettres adressées 
par le Mahdi aux Almoravides, qui figurent dans 
les Akhbār al-mahdī d’al-Baydaq et dans l’édition 
des Nouvelles lettres almohades par ‘Azzaoui, et qui 
permettent de mieux saisir la méthode didactique 
d’enseignement de l’imam impeccable. L’auteure 
conclut sur l’impact, finalement minime, de l’almo-
hadisme sur un islam occidental très marqué par le 
malikisme, notamment dans les milieux juridico-re-
ligieux, établissant une comparaison avec l’échec des 
Fatimides à imposer le chiisme à leurs sujets ifrîqiyens. 
Pour elle l’almohadisme « n’a pas transformé la vie 
des musulmans ordinaires, mais contribué plutôt à 
une floraison spectaculaire de la philosophie, à la fois 
musulmane et juive, et à la stimulation des aspects 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 36 87

III. HISTOIRE

ou les monnaies (7), voire dans certains documents 
officiels de l’époque coloniale (8).

La conclusion de l’ouvrage dresse un bilan poli-
tique, économique, artistique et culturel des deux 
régimes, et de leur héritage, sous-évaluant parfois 
celui-ci, comme lorsque l’auteure affirme que l’apport 
almohade à « la littérature arabe et la poésie en parti-
culier, fut peut-être de pure forme et orienté exces-
sivement vers le contenu panégyrique plutôt que 
le talent littéraire ». Les sources orientales comme 
le Ṣubḥ al-aʿshā fī ṣināʿat al-inshā d’al- Qalqashandī, 
qui reprend plusieurs lettres écrites notamment par 
Ibn ʿAṭiyya ou Ibn ʿAmīra, montrent ainsi que le 
talent littéraire almohade est devenu une référence 
que tout futur secrétaire de chancellerie devait avoir.

L’étude d’Amira Bennison a su réhabiliter les 
deux empires almoravide et almohade, grâce à une 
analyse solide et bien documentée, proposant un 
tableau d’ensemble synthétique mais aussi des inter-
prétations et des perspectives de recherche nouvelles 
souvent négligées par les chercheurs. Elle permet de 
mieux comprendre ce qui les distingue, mais aussi les 
formes de continuité entre les deux dynasties. À ce 
titre, elle constitue une référence qui mérite sa place 
aux côtés des « standard histories » des Almoravides 
et des Almohades.

Hicham El Aallaoui
CNRS-UMR 8167 Orient & Méditerranée

(7) Castries Henri (de), « Les signes de validation des chérifs 
saadiens », Hesperis, 1921, t. 1, p. 246.
(8) Une lettre, adressée en 1953 au président de la République 
française par le nouveau sultan Ibn ʿArafa, contient la formule 
almohade al- ḥamdu lillāh waḥda comme ʿalāma.

influence de l’Ifrîqiya et de Cordoue. Alors que les 
ribāṭ-s de la première ont fourni « une inspiration 
idéologique » pour ceux du Maghreb occidental, 
la grande mosquée de la seconde, construite par 
ʿAbd al-Raḥmān en 784, a beaucoup influencé le 
goût et l’architecture des mosquées almoravides et 
almohades. De même, Madīnat al-Zaḥrā a été une 
source d’inspiration pour les souverains berbères 
dans la construction de leurs palais, emblèmes de 
pouvoir, et l’auteure insiste sur ce modèle à travers la 
description d’Ibn Hayyān, reprise par al-Maqarrī, qui 
montre « la combinaison royale des matériaux riches 
et des dispositifs ingénieux, une caractéristique des 
cours islamiques de l’aire abbasside » (p. 285). Elle 
décrit ensuite quelques exemples de monuments, 
notamment à Marrakech, montrant que « la déco-
ration almoravide n’était pas simplement une copie 
de ce qui a été fait dans l’Andalus mais elle a été 
aussi un engagement créatif et sélectif ». L’influence 
omeyyade se voit cependant à travers la décoration 
des mosquées ou le choix du minbar mobile, celle 
des Abbassides dans les muqarnaṣ de la coupole de 
la qubbat al-barudiyyīn (et non al-ba‘diyyīn) proche 
de la mosquée de l’émir ʿAlī b. Yūsuf, également 
connue sous le nom de la fontaine al-saqqāya. En 
dehors de l’architecture religieuse, si les khuṭṭārāt 
(et non Gattaras), un système de canaux souter-
rains destinés à l’irrigation de la ville sont men-
tionnés, rien n’est dit des murailles de Marrakech, 
pourtant l’œuvre monumentale almoravide par 
excellence. Ordonnée par l’émir ʿAlī pour répondre 
aux menaces croissantes des Almohades et sur les 
conseils du grand cadi de Cordoue Ibn Rushd al-
Jadd, leur construction commencée en 1126, dura 
huit mois et coûta 70 000 dinars. L’auteure montre 
l’influence de l’art et de l’architecture almohade sur 
les dynasties suivantes, ce qui aurait pu être souligné 
également à partir de l’exemple de la ʿ alāma, le signe 
de validation des califes qui prenait place, dans les 
actes de chancellerie, juste après la basmala et 
la ṭaṣliya, et avec laquelle les souverains signaient 
leurs actes de chancellerie. Cette formule embléma-
tique des Almohades et de leur idéologie, al-ḥamdu 
lillāh waḥda (louange à Dieu seul), avait une grande 
importance dont témoigne le choix de celui qui était 
chargé de l’inscrire sur les actes de chancellerie. Elle 
a été reprise par les dynasties suivantes comme les 
Nasrides, les Mérinides ou les Ḥafṣides, et jusqu’aux 
Saadiens, qui l’utilisaient pour la chancellerie mais 
aussi pour le ṭirāz, les inscriptions monumentales 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Amira K. Bennison: The Almoravid and Almohad Empires, recensé par Hicham El Aallaoui
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


