| Il. HisTOIRE |

Philip Woop,
The Imam of the Christians:
The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850

Princeton, Princeton University Press, 2021,
x+286 p. ISBN: 9780691212791

Mots-clés: jacobites, al-Ma’min, Eglise, Syrie,
Mésopotamie, abbassides

Keywords: jacobites, al-Ma’miuin, Church, Syria,
Mesopotamia, abbasids

Lhistoriographie du xxe siécle sur les Eglises en
pays d’Islam a, dans I'ensemble, assez peu traité I'évo-
lution des structures des Eglises. A ce moment-13, on
considérait généralement qu'elles étaient déja consti-
tuées au moment des conquétes arabo-musulmanes
et qu'elles resterent a peu pres stables durant toute
la période islamique; l'attention portait davantage
sur l'attitude des pouvoirs musulmans a I'égard
des chrétiens, les conversions a l'islam et la modi-
fication des équilibres démographiques, d’'une part
entre chrétiens et musulmans, d'autre part entre les
différentes dénominations chrétiennes, avec une
approche souvent régionale. Les questions d’ordre
culturel telles que l'arabisation, la participation au
mouvement de traductions, ou le développement
d’'une apologétique chrétienne face a I'islam étaient
plutét décorrélées des questions sociales et, mis a
part les débats théologiques internes au christia-
nisme, abordées surtout pour I'époque abbasside ("),
Depuis la fin des années 1990 et, plus encore, les
années 2000, les problématiques dominantes sont
profondément renouvelées. Les rapports entre les
hauts clergés et les gouvernants sont réexaminés
pour mettre davantage en valeur les initiatives des
élites religieuses chrétiennes, leur adaptation au
contexte islamique et la maniére dont elles contri-
buérent A transformer leurs Eglises, notamment a
les séparer et a les différencier les unes des autres?).

(1) Pour s’en tenir a des exemples francais: A. FATTAL, Le statut
légal des non-musulmans en pays de I'lslam (Recherches 10),
Beyrouth 1958; G. TROUPEAU, « Eglises et chrétiens dans 'Orient
musulman », dans G. DAGRON, P. RICHE et A. VAUCHEZ (éd.),
Evéques, moines et empereurs (Histoire du christianisme des ori-
gines a nos jours 4), Paris 1993, p. 375-456; A. DUCELLIER, Chrétiens
d’Orient et Islam au Moyen Age. vii®-xve siécle (Collection U),
Paris 1996.

(2) Pour la fin des années 1990, citons la synthese de
A.-M. EDDE, F. MicHEAU et C. PIcARD, Communautés chré-
tiennes en pays d'lslam du début du vii€ siecle au milieu du
xI¢ siecle (Regards sur I'Histoire), Paris 1997, qui s'intéresse
notamment a 'évolution du fonctionnement des Eglises et
du réle des évéques. Pour les années 2000 et 2010, citons a
titre d'exemple M. LEvy-RuBIN, « The Reorganisation of the
Patriarchate of Jerusalem during the Early Muslim Period »,

Cette approche plus dynamique, voire constructiviste,
conduit logiquement a ne plus considérer les fron-
tiéres confessionnelles comme allant de soi. Nombre
d’historiens se sont donc employés a les déconstruire
en s'intéressant a la religion des simples fidéles et
aux phénomenes d'échange et d’hybridation, ce qui
a permis ensuite de chercher comment une partie
des élites chrétiennes semployéerent a définir et a
construire ces frontiéres confessionnelles®). Les
aspects institutionnels, sociaux et culturels tendent
ainsi a étre étroitement articulés dans Iétude de
la construction des Eglises de I'Empire islamique.
Ce paradigme semble encore loin détre épuisé.
Dans ce cadre, l'ouvrage de Philip Wood aborde
plus particulierement l'intégration du patriarcat
miaphysite d’Antioche dans le califat du milieu du
vii® au milieu du 1x® siécle a travers la figure et les
écrits de Denys de Tell-Mahre, patriarche de 818
a 845. Il envisage cette intégration sous plusieurs
aspects. Sur le plan politique et institutionnel, l'auteur
s'interroge principalement sur les relations entre le
pouvoir califal et le haut clergé et sur leurs implica-
tions pour la structuration et le fonctionnement de
I'Eglise. Sur le plan culturel, il évoque 'appropriation
par certains membres du haut clergé de concepts mu-
sulmans pour échanger avec le calife et ses représen-
tants, 'élaboration de nouvelles normes a I'intérieur
de I'Eglise et I'influence de la géographie économique
et politique du califat sur celle des principaux monas-
teres producteurs d'évéques et de bien culturels. Ainsi,
en appliquant les questions fondamentales énoncées
plus haut au cas du patriarcat d’Antioche durant le
premier siecle abbasside, I'auteur s’inscrit consciem-
ment dans ce mouvement général qui vise a mieux
appréhender les particularités des Eglises en Islam.

Aram 15, 2003, p. 197-226 (DOI: 10.2143/ARAM.15.0.504535);
A. PAPACONSTANTINOU, Between Umma and Dhimma: The
Christians of the Middle East under the Umayyads, Annales
islamologiques 42, 2008, p. 127-156 (en ligne: https://www.
ifao.egnet.net/anisl/042/07); |. DORFMANN-LAZAREFF, Beyond
empire |: Eastern Christianities from the Persian to the Turkish
conquest, 604-1071, dans T. F. X. NOBLE et J. M. H. SMITH (éd.),
Early Medieval Christianities, c. 600—c. 1100 (The Cambridge
History of Christianity 3), Cambridge 2008, p. 77-79 (DOI:
10.1017/CHOL9780521817752.005); L. E. WEITZ, Between Christ
and Caliph: Law, Marriage, and Christian Community in Early Islam
(Divinations: Rereading Late Ancient Religion), Philadelphie 2018
(dont l'introduction a une portée tres générale).

(3) Par exemple Bas ter Haar ROMENY (éd.), Religious Origins
of Nations? The Christian Communities of the Middle East,
Leyde — Boston 2010; M. S. A. MIKHAIL, From Byzantine to Islamic
Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest,
Londres — New-York 2014, p. 204-254; M. P. PENN, Envisioning
Islam: Syriac Christians and the Early Muslim World, Philadelphie
2015;). TANNous, The Making of the Medieval Middle East: Religion,
Society, and Simple Believers, Princeton 2018.

BCAI 36

BCAIl en ligne

64

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

Lintérét des écrits de Denys de Tell-Mahre
pour cette enquéte est manifeste. Rédigés par un
patriarche, ils expriment la vision qu'un acteur de
premier plan avait de son Eglise et des rapports
avec le pouvoir califal. De plus, ils intégrent la nar-
ration des événements survenus durant la seconde
moitié du v siecle, marquée par une forte instabi-
lité du patriarcat jacobite. Tout le long de l'ouvrage,
Philip Wood porte un regard critique sur la maniére
dont Denys et ses sources représentérent les évé-
nements, avec une attention particuliére pour la
construction de modeles de bons et de mauvais
patriarches et la volonté de promouvoir ou de dis-
créditer des individus (dont Denys lui-méme) et des
milieux (les différents monasteres qui jouaient un
réle important dans la politique interne de I'Eglise
jacobite, les chrétiens laics collecteurs d'impots,
certains émirs). En méme temps, il s’interroge
systématiquement sur ce que ces représentations
peuvent nous apprendre de |'évolution du patriarcat,
notamment en mettant en évidence les problemes
qu’elles évoquent et les tentatives de réponses dont
elles témoignent.

Sur le plan philologique, 'auteur rappelle que
la chronique de Denys ne nous est pas parvenue
directement: elle a été utilisée, directement ou
indirectement, par Michel le Syrien, la Chronique
jusqu'en 1234, Bar Hebraeus et Elie de Nisibe. Il fait le
choix de s'appuyer exclusivement sur la chronique de
Michel le Syrien, dont le texte n'est connu que par un
manuscrit non autographe, sans discuter les variantes
dans les autres traditions syriaques qui, pourtant, se
fondent sur des versions du texte antérieures, soit a
cette ceuvre, soit a la copie qui nous en est parvenue.
Il laisse également de cOté, cette fois avec raison, les
traductions arabes et arméniennes de la Chronique
de Michel .

Louvrage se départit nettement d'une vision
de I'Eglise jacobite qui en ferait une communauté
completement exclue du pouvoir, dont le fonction-
nement interne aurait été essentiellement hérité du
passé et dont la condition socio-politique aurait sur-
tout dépendu de la plus ou moins grande tolérance
des dirigeants musulmans a I’égard des chrétiens.
A l'opposé d’une conception fixiste, le chapitre 1
esquisse ainsi la description d’'un rapprochement, au
moins a partir du vin® siecle, entre le haut clergé et
les élites laiques chrétiennes (aristocracy): dans un
contexte ou le pouvoir califal accroissait son contréle
et ses prélevements sur les populations soumises et
ou la concurrence des élites musulmanes s'intensifiait,
ces deux groupes paraissent avoir été plus enclins a

(4) Voir J. -B. CHABOT, Introduction, dans Chronique de Michel
le Syrien |, Paris 1924, p. XXXVII-LI.

partager leurs réseaux et leurs moyens financiers, ce
dont témoigne le parcours de Denys lui-méme, issu
d’'une famille édessénienne de haut rang et qui devait
sans doute en partie son élection au patriarcat a
ses bonnes relations avec I'émir ‘Abd Allah b. Tahir.
Linterpénétration accrue entre les intéréts des élites
laiques et cléricales se révele aussi dans la rédaction
de nombreux canons sur le mariage, car la préten-
tion du haut clergé a contréler cette institution et
a privilégier les mariages entre jacobites coincidait
avec les intéréts de propriétaires chrétiens soucieux
de conserver leurs biens dans leur famille élargie
(chap. 6). Dans une perspective géo-ecclésiologique,
Philip Wood suggére aussi que I'élection de cer-
tains patriarches du milieu du viie siecle, toujours
confirmée par le calife, pourrait s'expliquer par la
proximité entre les monasteres dont ils étaient issus
et les capitales successives du califat (Harran puis
Raqqa); le déplacement du centre de I'Empire vers
Bagdad fit que I'accés au prince ne pouvait plus étre
favorisé par la proximité géographique, ce qui rendit
possible, a partir de 793, I'exercice effectif du pouvoir
par des patriarches issus du monastere de Qennesre,
dont Denys lui-méme (chap. 4).

Si ces déplacements du centre du pouvoir, avec
leurs conflits sous-jacents, ne font guere de doute,
nous inclinerions vers davantage de prudence
concernant |'évolution des conceptions du patriarcat
durant cette période (chap. 2). Lauteur souligne, a
juste titre, que la chronique de Denys, contrairement
par exemple a la Chronique jusqu'en 813, emprunte
a une tradition hostile au monastére de Qartmin,
dont furent issus de nombreux patriarches dans les
années 750 a 780. Le probleme est qu'il se fonde sur
cette historiographie pour affirmer que les auteurs,
qui écrivaient durant le troisieme quart du vii© siecle,
considéraient la collecte des contributions des
fideles par le patriarche et le versement de tributs
au calife comme des innovations scandaleuses, qui
seraient ensuite devenues normales a époque de
Denys. Il est cependant possible que ces auteurs
aient estimé, tout comme Denys apres eux, que ces
pratiques étaient légitimes si elles servaient I'Eglise
plutoét qu’'une ambition personnelle: l'orientation
critique des sources ne permet pas d’en juger. En tout
cas, les personnages dénoncés sont présentés comme
des simoniaques plutét que comme des innovateurs.
De plus, dans au moins un passage de la chronique,
ce qui est présenté par Philip Wood comme une
opposition entre Denys et ses sources est, en fait,
un accord. A propos de I'élection du patriarche qui
eut lieu en 740, la source rapporte que 'on recourut
au tirage au sort et quAthanase Sandalaya, évéque
de Maypherqat, truqua l'élection en notant le nom

d’lwannis sur tous les bulletins. Le texte précise alors
|

BCAI 36

BCAIl en ligne

65

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

que «le méme bulletin » (leh kad leh I-kartiso) fut tiré
trois fois par une main innocente, et Denys ajoute:
«ce ne fut pas par le fait de Sandalaya, mais par la
providence divine, que le méme bulletin sortit trois
fois » ®). ’historien en conclut que le récit originel
aurait tendu a invalider I'¢lection de Iwannis en la
présentant comme le résultat d’'un stratagéme, voire
aurait eu une tonalité ironique et blasphématoire,
tandis que Denys aurait voulu réaffirmer l'action
de I'Esprit Saint lors des conciles, capitale pour la
légitimité des patriarches (p. 64-65 et 69-70). Le récit
précise bien, toutefois, que c'est le méme bulletin qui
fut tiré trois fois, et non seulement le méme nom. Il
suggere donc l'intervention de la Providence pour
valider une élection qui aurait pu étre entachée par
le stratageme de Sandalaya, si bien que le commen-
taire de Denys fait figure d'explicitation et non de
correctif(©),

Quoi qu'il en soit des conceptions du patriar-
cat, il est certain que les élites chrétiennes, parfois
en interaction avec le pouvoir califal, firent évoluer
les institutions et le fonctionnement de I'Eglise
jacobite en tenant compte des problemes et des
possibilités impliqués par leur intégration a 'lEmpire
islamique. A cet égard, il parait pleinement justifié
d’appeler, comme le propose Philip Wood, «Eglise
islamique » (Islamicate Church) n'importe quelle
Eglise se trouvant dans le califat. De méme, l'usage
de l'expression « Eglise jacobite » pour se référer plus
particulierement a I'Eglise miaphysite d’Antioche
entérine explicitement ses différences structurelles
avec le mouvement miaphysite qui se développa
dans I'Empire romain d’'Orient au vi¢siecle. On
regrettera simplement que l'auteur n‘ait pas précisé,
sur chacun de ces sujets, la situation au début du
Vi€ siecle, par rapport a laquelle ces évolutions eurent
lieu: il revient au lecteur de se référer a la littérature
secondaire sur I'Eglise dans I'Empire romain tardif et
I'Empire sassanide.

Comme le souligne l'auteur, cette histoire sociale
et politique des institutions permet de compléter
I'approche culturelle qui a dominé I'historiographie
pour comprendre ce que signifiait d'étre chrétien au
début de la période islamique. Elle conduit a mettre
en perspective la question des croyances des simples

(5) MIcHEL LE SYRIEN, Chronique universelle, éd. ). -B. CHABOT,
Chronique de Michel le Syrien, 1, Paris 1899-1910, p. 504-505.

(6) Enrevanche, le texte édité de la Chronique ecclésiastique de
Bar Hebraeus, mentionnée en passant par Philip Wood p. 65, n. 8,
s'accorde avec son analyse. Il faudrait toutefois justifier par des
arguments philologiques la décision de privilégier le texte de Bar
Hebraeus (dont les témoins restent a comparer) au détriment
de la tradition directe de Michel le Syrien pour reconstituer le
texte de Denys, ce qui parait difficile, tant le premier parait avoir
abrégé et simplifié sa source.

fideles et du brouillage des frontieres confessionnelles.
Certes, certains musulmans pouvaient avoir recours
au baptéme chrétien ou au signe de la Croix a des
fins apotropaiques et des auteurs chrétiens pouvaient
s'approprier la phraséologie coranique; mais, sur le
plan social, les groupes confessionnels (communities)
étaient bien distincts et l'affiliation institutionnelle a
I'un ou l'autre d’entre eux était exclusive. La question

n'est donc pas seulement de savoir comment des
hommes de religion cherchérent a consolider, voire,
dans certains domaines, a définir les oppositions
confessionnelles, ni dans quelle mesure les fideles
avaient intégré les doctrines officielles: I'auteur
s'intéresse d'abord a Iévolution des institutions qui

encadraient les chrétiens affiliés a I'Eglise jacobite et
au renforcement de cet encadrement. Le chapitre 3

montre comment le récit de Denys sur l'instabi-
lité au somment de I'Eglise jacobite, au cours des

années 740-780, tend a promouvoir le monopole

du patriarche sur les relations avec le pouvoir cali-
fal. Les désordres sont souvent imputés au soutien

direct que certains évéques surent obtenir du calife.
Au contraire, la capacité de Denys a entretenir des

rapports exclusifs avec al-Ma’m{n est présentée non

seulement comme un facteur de stabilité interne, li-
mitant les possibilités de contestations et de schismes,
mais aussi comme un moyen pour tous les jacobites

d’étre mieux protégé: un patriarche reconnu par tous

pouvait plus aisément payer le tribut demandé par le

calife, se poser en garant de la non-participation des

chrétiens dans les affaires politiques des musulmans

et, en échange, demander I'intervention du souverain

contre les exactions de certains émirs. Cette vision

exprimée par Denys semble avoir été assez largement
partagée au sein de I'Eglise, ce qui expliquerait la sta-
bilité du pouvoir patriarcal a partir des années 780

et l'initiative des julianistes pour s’unir a I'Eglise

jacobite en 797. Philip Wood avance également que

le versement d’un tribut, mentionné par Denys, dut
également accroitre la capacité du clergé a obtenir
des fidéles des contributions réguliéres: a en juger
par I'importance des questions financiéres dans les

canons émis a partir de la fin du vin® siecle, il semble

que le clergé ait réussi a drainer des richesses au-
dela de ce que requérait I'achat de la protection du

calife. Dans I'ensemble, I'intégration des miaphysites

dans le gouvernement de 'Empire non seulement
constitua leur mouvement en Eglise indépendante,
mais renforca aussi sur le long terme la cohésion, la

centralisation et les ressources de cette Eglise ; lauteur
souligne toutefois que cette dynamique accrut aussi

sa vulnérabilité en cas de dégradation des relations

avec le souverain, comme le montrent les plaintes de

Denys a propos du califat d’al-Mu‘tasim.

BCAI 36

BCAIl en ligne

66

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. HisTOIRE |

L'émergence d’un modeéle d’Eglise spécifique au
monde islamique dut également s'accompagner de
I'évolution de la culture et des représentations du
haut clergé. Lauteur s'intéresse tout d'abord a la litur-
gie en rappelant, de maniére générale, qu'elle servait
A actualiser la participation du fidéle i I'Eglise et a
rappeler la hiérarchie spirituelle entre, et parmi, les
clercs et les laics (chap. 6). Le chapitre 8 envisage une
possible utilisation par Denys de la théorie contem-
poraine de I'lmamat dans son discours a al-Ma’mun.
Dans le récit de Denys, le calife a déclaré qu'il
reconnaitrait n'importe quel chef religieux élu par au
moins dix personnes, ce dont s'est emparé I'évéque
jacobite de Bagdad pour contester sa récente desti-
tution. Afin de faire annuler ce décret, le patriarche
explique que la seule sanction qu'il puisse infliger aux
prétres et aux évéques indignes est de les destituer:
privé de ce pouvoir, il ne pourrait plus veiller a ce que
les fidéles soient exhortés au bien, en particulier au
respect des lois. Pour expliquer son role, il établit une
analogie avec I'imam dans la mosquée, qui « prie le
premier et exhorte a faire le bien ». Philip Wood met
en relation cette référence avec I'utilisation intensive
du titre califal d'lmam par al-Ma’man: selon lui,
Denys aurait cherché (ou du moins aurait-il voulu
le faire croire) a persuader le calife en établissant
un paralléle implicite entre I'lmam, guide unique
des musulmans, et le patriarche, chef de son Eglise.
Cette interprétation nous parait discutable. Dans ce
discours, Denys compare a I'imam non seulement le
patriarche, mais aussi les évéques. De plus, il oppose
explicitement l'autorité de ces derniers et celle du
calife: il signale que son interlocuteur détient une
autorité « contrainte », « soit accordée par Dieu, soit
établie par la crainte du glaive », tandis que, dans
I'Eglise, « la principauté résulte du consentement et
du choix volontaire de la communauté”) ». Denys ne
s'approprie donc pas le discours officiel sur I'lmamat,
ni ne prétend posséder une autorité semblable a celle
du calife: il établit simplement une analogie tres
générale avec une institution, 'imamat de mosquée,
familiére a ses interlocuteurs musulmans ®).

Aussi nous parait-il difficile de nous appuyer
sur ce passage pour affirmer que « cette réutilisation
d’idées d'origine musulmane par un chef chrétien est
un bon exemple des liens étroits qui existaient entre
Denys et les dirigeants et savants musulmans » (p. 3).
De méme, dans le chapitre 9, l'interprétation que
propose Philip Wood du passage ou Denys définit
les « Syriens » (suryoye, terme qu'il choisit, pour de
bonnes raisons, de ne pas traduire) nous parait faire

(7) MicHEL LE SYRIEN, Chronique, Il, p. 69.
(8) Il est vrai que le calife pouvait y participer, mais le discours
dont il est question ne l'envisage pas.

la part trop belle a d’éventuels contacts avec les dis-
putes de la shu‘ibiyya. ll est vrai que Denys énumeére
les royaumes syriens, de de méme que les défenseurs
des Persans exaltaient le prestige de leurs rois d'antan.
Cependant, faute d'autres éléments, il semble plus
prudent de considérer ce rapprochement comme for-
tuit, étant donné la tendance, dans la tradition chré-
tienne, a lier systématiquement les peuples a leurs roi
passés®. Le but explicite de cette digression est de
déterminer les contours du peuple syrien, a la fois
contre ceux qui affirmaient que les Mésopotamiens
étaient les vrais Syriens et contre ceux (probablement
chrétiens'%)) qui niaient I'existence d’un tel peuple au
motif qu'il n’y aurait jamais eu de royaumes corres-
pondants. Elle est sans doute a lire dans le cadre de la
rivalité, traitée dans le chapitre 5, entre le patriarcat
d’Antioche et I'évéché métropolitain de Takrit qui lui
était théoriquement subordonné, plutét que comme
une «défense de la civilisation suryoyo » reprenant
les codes de la shutbiyya. Dés lors, la question de
savoir pourquoi Denys n'inclut pas la défense de
I'excellence scientifique des suryoye formulée avant
lui par Sévére Sebokht tombe d'elle-méme. Dans
I'ensemble, ces chapitres sont stimulants en ce qu'ils
posent la question de la circulation d’idées et de
I'émergence d'espaces de débat communs entre les
milieux savants chrétiens et musulmans; néanmoins,
nous inclinerions a davantage de circonspection dans
I'identification de ces phénomenes et dans I'évalua-
tion de leur importance.

En prenant les écrits de Denys de Tell-Mahre
comme point de départ, Philip Wood formule
des questions et des hypothéses inspirantes sur la
construction de ce qu'il appelle, a juste titre, une
« Eglise islamique », I'Eglise jacobite, caractérisée par
la domination d’'un petit nombre de monasteres
sur le haut clergé et par sa soumission a un unique
patriarche dont le pouvoir était renforcé par le patro-
nage califal et par la participation de l'institution
qu'il dirigeait a I'encadrement d’une fraction de la
population de I'Empire. Il contribue ainsi a restituer
le cadre socio-politique dans lequel s’inscrivait le
développement d’une identité et d’une culture

(9) Voir p.ex. MICHEL LE SYRIEN, Chronique, |, col. de gauche
p. 35sq. qui reprend largement le Chronicon d’Eusebe de Césarée
(sur la transmission de cette ceuvre en syriaque, voir M. DEBIE,
Lécriture de I'histoire en syriaque. Transmissions interculturelles
et constructions identitaires entre hellénisme et islam (Late
Antique History and Religion 12), Louvain — Paris — Bristol 2015,
p. 506-507).

(10) Voir MICHEL LE SYRIEN, Chronique, lll, p. 447, cité par
M. DEBIE, «Syriac Historiography and Identity Formation »,
dans B. ter H. ROMENY (éd.), Religious Origins of Nations? The
Christian Communities of the Middle East, Leyde — Boston 2010,
p. 97 et 103-106. |

BCAI 36 67
BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| lIl. HISTOIRE

spécifiques a I'Eglise jacobite, sans toutefois résoudre
le probleme des rapports entre ses élites et celles
des autres groupes confessionnels. Si les questions
posées et nombre de schémas généraux sont per-
tinents, ses analyses précises doivent étre soumises
a une critique attentive, avec des conséquences sur
certaines des theses défendues. C'est en tout cas un
livre qui intéressera celles et ceux qui étudient le
premier siécle abbasside et la formation des Eglises
dans 'Empire islamique.

Bastien Dumont

Université Paris 1 Panthéon
Sorbonne - Sorbonne Université,
UMR 8167 Orient & Méditerranée

BCAI 36 68

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

