
	 BCAI 36	 64

III. Histoire

Philip Wood, �
The Imam of the Christians:  
The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850 

Princeton, Princeton University Press, 2021, 
x+286 p. ISBN : 9780691212791

Mots-clés :  jacobites, al-Maʾmūn, Église, Syrie, 
Mésopotamie, abbassides
Keywords:  jacobites, al-Maʾmūn, Church, Syria, 
Mesopotamia, abbasids

L’historiographie du xxe siècle sur les Églises en 
pays d’Islam a, dans l’ensemble, assez peu traité l’évo-
lution des structures des Églises. À ce moment-là, on 
considérait généralement qu’elles étaient déjà consti-
tuées au moment des conquêtes arabo-musulmanes 
et qu’elles restèrent à peu près stables durant toute 
la période islamique ; l’attention portait davantage 
sur l’attitude des pouvoirs musulmans à l’égard 
des chrétiens, les conversions à l’islam et la modi-
fication des équilibres démographiques, d’une part 
entre chrétiens et musulmans, d’autre part entre les 
différentes dénominations chrétiennes, avec une 
approche souvent régionale. Les questions d’ordre 
culturel telles que l’arabisation, la participation au 
mouvement de traductions, ou le développement 
d’une apologétique chrétienne face à l’islam étaient 
plutôt décorrélées des questions sociales et, mis à 
part les débats théologiques internes au christia-
nisme, abordées surtout pour l’époque abbasside (1). 
Depuis la fin des années 1990 et, plus encore, les 
années 2000, les problématiques dominantes sont 
profondément renouvelées. Les rapports entre les 
hauts clergés et les gouvernants sont réexaminés 
pour mettre davantage en valeur les initiatives des 
élites religieuses chrétiennes, leur adaptation au 
contexte islamique et la manière dont elles contri-
buèrent à transformer leurs Églises, notamment à 
les séparer et à les différencier les unes des autres (2). 

(1)  Pour s’en tenir à des exemples français : A. Fattal, Le statut 
légal des non-musulmans en pays de l’Islam (Recherches 10), 
Beyrouth 1958 ; G. Troupeau, « Églises et chrétiens dans l’Orient 
musulman », dans G. Dagron, P. Riché et A. Vauchez (éd.), 
Évêques, moines et empereurs (Histoire du christianisme des ori-
gines à nos jours 4), Paris 1993, p. 375-456 ; A. Ducellier, Chrétiens 
d’Orient et Islam au Moyen Age. viie-xve siècle (Collection U), 
Paris 1996.
(2)  Pour la fin des années 1990, citons la synthèse de 
A. -M. Eddé, F. Micheau et C. Picard, Communautés chré-
tiennes en pays d’Islam du début du viie siècle au milieu du 
xie siècle (Regards sur l’Histoire), Paris 1997, qui s’intéresse 
notamment à l’évolution du fonctionnement des Églises et 
du rôle des évêques. Pour les années 2000 et 2010, citons à 
titre d’exemple M. Levy-Rubin, « The Reorganisation of the 
Patriarchate of Jerusalem during the Early Muslim Period », 

Cette approche plus dynamique, voire constructiviste, 
conduit logiquement à ne plus considérer les fron-
tières confessionnelles comme allant de soi. Nombre 
d’historiens se sont donc employés à les déconstruire 
en s’intéressant à la religion des simples fidèles et 
aux phénomènes d’échange et d’hybridation, ce qui 
a permis ensuite de chercher comment une partie 
des élites chrétiennes s’employèrent à définir et à 
construire ces frontières confessionnelles (3). Les 
aspects institutionnels, sociaux et culturels tendent 
ainsi à être étroitement articulés dans l’étude de 
la construction des Églises de l’Empire islamique. 
Ce paradigme semble encore loin d’être épuisé.

Dans ce cadre, l’ouvrage de Philip Wood aborde 
plus particulièrement l’intégration du patriarcat 
miaphysite d’Antioche dans le califat du milieu du 
viiie au milieu du ixe siècle à travers la figure et les 
écrits de Denys de Tell-Maḥre, patriarche de 818 
à 845. Il envisage cette intégration sous plusieurs 
aspects. Sur le plan politique et institutionnel, l’auteur 
s’interroge principalement sur les relations entre le 
pouvoir califal et le haut clergé et sur leurs implica-
tions pour la structuration et le fonctionnement de 
l’Église. Sur le plan culturel, il évoque l’appropriation 
par certains membres du haut clergé de concepts mu-
sulmans pour échanger avec le calife et ses représen-
tants, l’élaboration de nouvelles normes à l’intérieur 
de l’Église et l’influence de la géographie économique 
et politique du califat sur celle des principaux monas-
tères producteurs d’évêques et de bien culturels. Ainsi, 
en appliquant les questions fondamentales énoncées 
plus haut au cas du patriarcat d’Antioche durant le 
premier siècle abbasside, l’auteur s’inscrit consciem-
ment dans ce mouvement général qui vise à mieux 
appréhender les particularités des Églises en Islam.

Aram 15, 2003, p. 197-226 (DOI : 10.2143/ARAM.15.0.504535) ; 
A. Papaconstantinou, Between Umma and Dhimma: The 
Christians of the Middle East under the Umayyads, Annales 
islamologiques 42, 2008, p. 127-156 (en ligne : https://www.
ifao.egnet.net/anisl/042/07) ; I. Dorfmann-Lazareff, Beyond 
empire I: Eastern Christianities from the Persian to the Turkish 
conquest, 604–1071, dans T. F.  X. Noble et J. M. H. Smith (éd.), 
Early Medieval Christianities, c. 600–c. 1100 (The Cambridge 
History of Christianity 3), Cambridge 2008, p. 77-79 (DOI : 
10.1017/CHOL9780521817752.005) ; L. E. Weitz, Between Christ 
and Caliph: Law, Marriage, and Christian Community in Early Islam 
(Divinations: Rereading Late Ancient Religion), Philadelphie 2018 
(dont l’introduction a une portée très générale).
(3)  Par exemple Bas ter Haar Romeny (éd.), Religious Origins 
of Nations? The Christian Communities of the Middle East, 
Leyde – Boston 2010 ; M. S. A. Mikhail, From Byzantine to Islamic 
Egypt: Religion, Identity and Politics after the Arab Conquest, 
Londres – New-York 2014, p. 204-254 ; M. P. Penn, Envisioning 
Islam: Syriac Christians and the Early Muslim World, Philadelphie 
2015 ; J. Tannous, The Making of the Medieval Middle East: Religion, 
Society, and Simple Believers, Princeton 2018.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 36	 65

III. Histoire

L’intérêt des écrits de Denys de Tell-Maḥre 
pour cette enquête est manifeste. Rédigés par un 
patriarche, ils expriment la vision qu’un acteur de 
premier plan avait de son Église et des rapports 
avec le pouvoir califal. De plus, ils intègrent la nar-
ration des événements survenus durant la seconde 
moitié du viiie siècle, marquée par une forte instabi-
lité du patriarcat jacobite. Tout le long de l’ouvrage, 
Philip Wood porte un regard critique sur la manière 
dont Denys et ses sources représentèrent les évé-
nements, avec une attention particulière pour la 
construction de modèles de bons et de mauvais 
patriarches et la volonté de promouvoir ou de dis-
créditer des individus (dont Denys lui-même) et des 
milieux (les différents monastères qui jouaient un 
rôle important dans la politique interne de l’Église 
jacobite, les chrétiens laïcs collecteurs d’impôts, 
certains émirs). En même temps, il s’interroge 
systématiquement sur ce que ces représentations 
peuvent nous apprendre de l’évolution du patriarcat, 
notamment en mettant en évidence les problèmes 
qu’elles évoquent et les tentatives de réponses dont 
elles témoignent.

Sur le plan philologique, l’auteur rappelle que 
la chronique de Denys ne nous est pas parvenue 
directement : elle a été utilisée, directement ou 
indirectement, par Michel le Syrien, la Chronique 
jusqu’en 1234, Bar Hebraeus et Élie de Nisibe. Il fait le 
choix de s’appuyer exclusivement sur la chronique de 
Michel le Syrien, dont le texte n’est connu que par un 
manuscrit non autographe, sans discuter les variantes 
dans les autres traditions syriaques qui, pourtant, se 
fondent sur des versions du texte antérieures, soit à 
cette œuvre, soit à la copie qui nous en est parvenue. 
Il laisse également de côté, cette fois avec raison, les 
traductions arabes et arméniennes de la Chronique 
de Michel (4).

L’ouvrage se départit nettement d’une vision 
de l’Église jacobite qui en ferait une communauté 
complètement exclue du pouvoir, dont le fonction-
nement interne aurait été essentiellement hérité du 
passé et dont la condition socio-politique aurait sur-
tout dépendu de la plus ou moins grande tolérance 
des dirigeants musulmans à l’égard des chrétiens. 
À l’opposé d’une conception fixiste, le chapitre 1 
esquisse ainsi la description d’un rapprochement, au 
moins à partir du viiie siècle, entre le haut clergé et 
les élites laïques chrétiennes (aristocracy) : dans un 
contexte où le pouvoir califal accroissait son contrôle 
et ses prélèvements sur les populations soumises et 
où la concurrence des élites musulmanes s’intensifiait, 
ces deux groupes paraissent avoir été plus enclins à 

(4)  Voir J. -B. Chabot, Introduction, dans Chronique de Michel 
le Syrien I, Paris 1924, p. xxxvii-li.

partager leurs réseaux et leurs moyens financiers, ce 
dont témoigne le parcours de Denys lui-même, issu 
d’une famille édessénienne de haut rang et qui devait 
sans doute en partie son élection au patriarcat à 
ses bonnes relations avec l’émir ʿAbd Allāh b. Ṭāhir. 
L’interpénétration accrue entre les intérêts des élites 
laïques et cléricales se révèle aussi dans la rédaction 
de nombreux canons sur le mariage, car la préten-
tion du haut clergé à contrôler cette institution et 
à privilégier les mariages entre jacobites coïncidait 
avec les intérêts de propriétaires chrétiens soucieux 
de conserver leurs biens dans leur famille élargie 
(chap. 6). Dans une perspective géo-ecclésiologique, 
Philip Wood suggère aussi que l’élection de cer-
tains patriarches du milieu du viiie siècle, toujours 
confirmée par le calife, pourrait s’expliquer par la 
proximité entre les monastères dont ils étaient issus 
et les capitales successives du califat (Ḥarrān puis 
Raqqa) ; le déplacement du centre de l’Empire vers 
Bagdad fit que l’accès au prince ne pouvait plus être 
favorisé par la proximité géographique, ce qui rendit 
possible, à partir de 793, l’exercice effectif du pouvoir 
par des patriarches issus du monastère de Qennešre, 
dont Denys lui-même (chap. 4).

Si ces déplacements du centre du pouvoir, avec 
leurs conflits sous-jacents, ne font guère de doute, 
nous inclinerions vers davantage de prudence 
concernant l’évolution des conceptions du patriarcat 
durant cette période (chap. 2). L’auteur souligne, à 
juste titre, que la chronique de Denys, contrairement 
par exemple à la Chronique jusqu’en 813, emprunte 
à une tradition hostile au monastère de Qartmin, 
dont furent issus de nombreux patriarches dans les 
années 750 à 780. Le problème est qu’il se fonde sur 
cette historiographie pour affirmer que les auteurs, 
qui écrivaient durant le troisième quart du viiie siècle, 
considéraient la collecte des contributions des 
fidèles par le patriarche et le versement de tributs 
au calife comme des innovations scandaleuses, qui 
seraient ensuite devenues normales à l’époque de 
Denys. Il est cependant possible que ces auteurs 
aient estimé, tout comme Denys après eux, que ces 
pratiques étaient légitimes si elles servaient l’Église 
plutôt qu’une ambition personnelle : l’orientation 
critique des sources ne permet pas d’en juger. En tout 
cas, les personnages dénoncés sont présentés comme 
des simoniaques plutôt que comme des innovateurs. 
De plus, dans au moins un passage de la chronique, 
ce qui est présenté par Philip Wood comme une 
opposition entre Denys et ses sources est, en fait, 
un accord. À propos de l’élection du patriarche qui 
eut lieu en 740, la source rapporte que l’on recourut 
au tirage au sort et qu’Athanase Sandalaya, évêque 
de Maypherqat, truqua l’élection en notant le nom 
d’Iwannis sur tous les bulletins. Le texte précise alors 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 36	 66

III. Histoire

que « le même bulletin » (leh kaḏ leh l-ḵarṭiso) fut tiré 
trois fois par une main innocente, et Denys ajoute : 
« ce ne fut pas par le fait de Sandalaya, mais par la 
providence divine, que le même bulletin sortit trois 
fois » (5). L’historien en conclut que le récit originel 
aurait tendu à invalider l’élection de Iwannis en la 
présentant comme le résultat d’un stratagème, voire 
aurait eu une tonalité ironique et blasphématoire, 
tandis que Denys aurait voulu réaffirmer l’action 
de l’Esprit Saint lors des conciles, capitale pour la 
légitimité des patriarches (p. 64-65 et 69-70). Le récit 
précise bien, toutefois, que c’est le même bulletin qui 
fut tiré trois fois, et non seulement le même nom. Il 
suggère donc l’intervention de la Providence pour 
valider une élection qui aurait pu être entachée par 
le stratagème de Sandalaya, si bien que le commen-
taire de Denys fait figure d’explicitation et non de 
correctif (6).

Quoi qu’il en soit des conceptions du patriar-
cat, il est certain que les élites chrétiennes, parfois 
en interaction avec le pouvoir califal, firent évoluer 
les institutions et le fonctionnement de l’Église 
jacobite en tenant compte des problèmes et des 
possibilités impliqués par leur intégration à l’Empire 
islamique. À cet égard, il paraît pleinement justifié 
d’appeler, comme le propose Philip Wood, « Église 
islamique » (Islamicate Church) n’importe quelle 
Église se trouvant dans le califat. De même, l’usage 
de l’expression « Église jacobite » pour se référer plus 
particulièrement à l’Église miaphysite d’Antioche 
entérine explicitement ses différences structurelles 
avec le mouvement miaphysite qui se développa 
dans l’Empire romain d’Orient au vie siècle. On 
regrettera simplement que l’auteur n’ait pas précisé, 
sur chacun de ces sujets, la situation au début du 
viie siècle, par rapport à laquelle ces évolutions eurent 
lieu : il revient au lecteur de se référer à la littérature 
secondaire sur l’Église dans l’Empire romain tardif et 
l’Empire sassanide.

Comme le souligne l’auteur, cette histoire sociale 
et politique des institutions permet de compléter 
l’approche culturelle qui a dominé l’historiographie 
pour comprendre ce que signifiait d’être chrétien au 
début de la période islamique. Elle conduit à mettre 
en perspective la question des croyances des simples 

(5)  Michel le Syrien, Chronique universelle, éd. J. -B. Chabot, 
Chronique de Michel le Syrien, II, Paris 1899-1910, p. 504-505.
(6)  En revanche, le texte édité de la Chronique ecclésiastique de 
Bar Hebraeus, mentionnée en passant par Philip Wood p. 65, n. 8, 
s’accorde avec son analyse. Il faudrait toutefois justifier par des 
arguments philologiques la décision de privilégier le texte de Bar 
Hebraeus (dont les témoins restent à comparer) au détriment 
de la tradition directe de Michel le Syrien pour reconstituer le 
texte de Denys, ce qui paraît difficile, tant le premier paraît avoir 
abrégé et simplifié sa source.

fidèles et du brouillage des frontières confessionnelles. 
Certes, certains musulmans pouvaient avoir recours 
au baptême chrétien ou au signe de la Croix à des 
fins apotropaïques et des auteurs chrétiens pouvaient 
s’approprier la phraséologie coranique ; mais, sur le 
plan social, les groupes confessionnels (communities) 
étaient bien distincts et l’affiliation institutionnelle à 
l’un ou l’autre d’entre eux était exclusive. La question 
n’est donc pas seulement de savoir comment des 
hommes de religion cherchèrent à consolider, voire, 
dans certains domaines, à définir les oppositions 
confessionnelles, ni dans quelle mesure les fidèles 
avaient intégré les doctrines officielles : l’auteur 
s’intéresse d’abord à l’évolution des institutions qui 
encadraient les chrétiens affiliés à l’Église jacobite et 
au renforcement de cet encadrement. Le chapitre 3 
montre comment le récit de Denys sur l’instabi-
lité au somment de l’Église jacobite, au cours des 
années 740-780, tend à promouvoir le monopole 
du patriarche sur les relations avec le pouvoir cali-
fal. Les désordres sont souvent imputés au soutien 
direct que certains évêques surent obtenir du calife. 
Au contraire, la capacité de Denys à entretenir des 
rapports exclusifs avec al-Maʾmūn est présentée non 
seulement comme un facteur de stabilité interne, li-
mitant les possibilités de contestations et de schismes, 
mais aussi comme un moyen pour tous les jacobites 
d’être mieux protégé : un patriarche reconnu par tous 
pouvait plus aisément payer le tribut demandé par le 
calife, se poser en garant de la non-participation des 
chrétiens dans les affaires politiques des musulmans 
et, en échange, demander l’intervention du souverain 
contre les exactions de certains émirs. Cette vision 
exprimée par Denys semble avoir été assez largement 
partagée au sein de l’Église, ce qui expliquerait la sta-
bilité du pouvoir patriarcal à partir des années 780 
et l’initiative des julianistes pour s’unir à l’Église 
jacobite en 797. Philip Wood avance également que 
le versement d’un tribut, mentionné par Denys, dut 
également accroître la capacité du clergé à obtenir 
des fidèles des contributions régulières : à en juger 
par l’importance des questions financières dans les 
canons émis à partir de la fin du viiie siècle, il semble 
que le clergé ait réussi à drainer des richesses au-
delà de ce que requérait l’achat de la protection du 
calife. Dans l’ensemble, l’intégration des miaphysites 
dans le gouvernement de l’Empire non seulement 
constitua leur mouvement en Église indépendante, 
mais renforça aussi sur le long terme la cohésion, la 
centralisation et les ressources de cette Église ; l’auteur 
souligne toutefois que cette dynamique accrut aussi 
sa vulnérabilité en cas de dégradation des relations 
avec le souverain, comme le montrent les plaintes de 
Denys à propos du califat d’al-Muʿtaṣim.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 36	 67

III. Histoire

la part trop belle à d’éventuels contacts avec les dis-
putes de la shuʿūbiyya. Il est vrai que Denys énumère 
les royaumes syriens, de de même que les défenseurs 
des Persans exaltaient le prestige de leurs rois d’antan. 
Cependant, faute d’autres éléments, il semble plus 
prudent de considérer ce rapprochement comme for-
tuit, étant donné la tendance, dans la tradition chré-
tienne, à lier systématiquement les peuples à leurs roi 
passés (9). Le but explicite de cette digression est de 
déterminer les contours du peuple syrien, à la fois 
contre ceux qui affirmaient que les Mésopotamiens 
étaient les vrais Syriens et contre ceux (probablement 
chrétiens (10)) qui niaient l’existence d’un tel peuple au 
motif qu’il n’y aurait jamais eu de royaumes corres-
pondants. Elle est sans doute à lire dans le cadre de la 
rivalité, traitée dans le chapitre 5, entre le patriarcat 
d’Antioche et l’évêché métropolitain de Takrit qui lui 
était théoriquement subordonné, plutôt que comme 
une « défense de la civilisation suryoyo » reprenant 
les codes de la shuʿūbiyya. Dès lors, la question de 
savoir pourquoi Denys n’inclut pas la défense de 
l’excellence scientifique des suryoye formulée avant 
lui par Sévère Sebokht tombe d’elle-même. Dans 
l’ensemble, ces chapitres sont stimulants en ce qu’ils 
posent la question de la circulation d’idées et de 
l’émergence d’espaces de débat communs entre les 
milieux savants chrétiens et musulmans ; néanmoins, 
nous inclinerions à davantage de circonspection dans 
l’identification de ces phénomènes et dans l’évalua-
tion de leur importance.

En prenant les écrits de Denys de Tell-Maḥre 
comme point de départ, Philip Wood formule 
des questions et des hypothèses inspirantes sur la 
construction de ce qu’il appelle, à juste titre, une 
« Église islamique », l’Église jacobite, caractérisée par 
la domination d’un petit nombre de monastères 
sur le haut clergé et par sa soumission à un unique 
patriarche dont le pouvoir était renforcé par le patro-
nage califal et par la participation de l’institution 
qu’il dirigeait à l’encadrement d’une fraction de la 
population de l’Empire. Il contribue ainsi à restituer 
le cadre socio-politique dans lequel s’inscrivait le 
développement d’une identité et d’une culture 

(9)  Voir p. ex.  Michel le Syrien, Chronique, I, col. de gauche 
p. 35 sq., qui reprend largement le Chronicon d’Eusèbe de Césarée 
(sur la transmission de cette œuvre en syriaque, voir M. Debié, 
L’écriture de l’histoire en syriaque. Transmissions interculturelles 
et constructions identitaires entre hellénisme et islam (Late 
Antique History and Religion 12), Louvain – Paris – Bristol 2015, 
p. 506-507).
(10)  Voir Michel le Syrien, Chronique, III, p. 447, cité par 
M. Debié, « Syriac Historiography and Identity Formation », 
dans B. ter H. Romeny (éd.), Religious Origins of Nations? The 
Christian Communities of the Middle East, Leyde – Boston 2010, 
p. 97 et 103-106.

L’émergence d’un modèle d’Église spécifique au 
monde islamique dut également s’accompagner de 
l’évolution de la culture et des représentations du 
haut clergé. L’auteur s’intéresse tout d’abord à la litur-
gie en rappelant, de manière générale, qu’elle servait 
à actualiser la participation du fidèle à l’Église et à 
rappeler la hiérarchie spirituelle entre, et parmi, les 
clercs et les laïcs (chap. 6). Le chapitre 8 envisage une 
possible utilisation par Denys de la théorie contem-
poraine de l’Imamat dans son discours à al-Maʾmūn. 
Dans le récit de Denys, le calife a déclaré qu’il 
reconnaîtrait n’importe quel chef religieux élu par au 
moins dix personnes, ce dont s’est emparé l’évêque 
jacobite de Bagdad pour contester sa récente desti-
tution. Afin de faire annuler ce décret, le patriarche 
explique que la seule sanction qu’il puisse infliger aux 
prêtres et aux évêques indignes est de les destituer : 
privé de ce pouvoir, il ne pourrait plus veiller à ce que 
les fidèles soient exhortés au bien, en particulier au 
respect des lois. Pour expliquer son rôle, il établit une 
analogie avec l’imam dans la mosquée, qui « prie le 
premier et exhorte à faire le bien ». Philip Wood met 
en relation cette référence avec l’utilisation intensive 
du titre califal d’Imam par al-Maʾmūn : selon lui, 
Denys aurait cherché (ou du moins aurait-il voulu 
le faire croire) à persuader le calife en établissant 
un parallèle implicite entre l’Imam, guide unique 
des musulmans, et le patriarche, chef de son Église. 
Cette interprétation nous paraît discutable. Dans ce 
discours, Denys compare à l’imam non seulement le 
patriarche, mais aussi les évêques. De plus, il oppose 
explicitement l’autorité de ces derniers et celle du 
calife : il signale que son interlocuteur détient une 
autorité « contrainte », « soit accordée par Dieu, soit 
établie par la crainte du glaive », tandis que, dans 
l’Église, « la principauté résulte du consentement et 
du choix volontaire de la communauté (7) ». Denys ne 
s’approprie donc pas le discours officiel sur l’Imamat, 
ni ne prétend posséder une autorité semblable à celle 
du calife : il établit simplement une analogie très 
générale avec une institution, l’imamat de mosquée, 
familière à ses interlocuteurs musulmans (8).

Aussi nous paraît-il difficile de nous appuyer 
sur ce passage pour affirmer que « cette réutilisation 
d’idées d’origine musulmane par un chef chrétien est 
un bon exemple des liens étroits qui existaient entre 
Denys et les dirigeants et savants musulmans » (p. 3). 
De même, dans le chapitre 9, l’interprétation que 
propose Philip Wood du passage où Denys définit 
les « Syriens » (suryoye, terme qu’il choisit, pour de 
bonnes raisons, de ne pas traduire) nous paraît faire 

(7)  Michel le Syrien, Chronique, III, p. 69.
(8)  Il est vrai que le calife pouvait y participer, mais le discours 
dont il est question ne l’envisage pas.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 BCAI 36	 68

III. Histoire

spécifiques à l’Église jacobite, sans toutefois résoudre 
le problème des rapports entre ses élites et celles 
des autres groupes confessionnels. Si les questions 
posées et nombre de schémas généraux sont per-
tinents, ses analyses précises doivent être soumises 
à une critique attentive, avec des conséquences sur 
certaines des thèses défendues. C’est en tout cas un 
livre qui intéressera celles et ceux qui étudient le 
premier siècle abbasside et la formation des Églises 
dans l’Empire islamique.

Bastien Dumont 
Université Paris 1 Panthéon 

Sorbonne - Sorbonne Université, 
UMR 8167 Orient & Méditerranée

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Philip Wood: The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750-850, recensé par Bastien Dumont
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

