
II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 36	 47

Katharina A. Ivanyi�,  
Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivî 
Mehmed Efendî’s al-Tarīqa al-muhammadiyya

Leyde-Boston, Brill, 2020, 266 p.
ISBN : 9789004431843

Mots-clés :  soufisme, Turquie, Empire ottoman, 
Birgivī, salafisme
Keywords:  sufism, Turkey, Ottoman empire, Birgivī, 
salafism
 

Katharina A. Ivanyi est une historienne de l’islam 
des périodes pré-moderne et moderne, s’intéressant 
au droit et à la théologie islamiques, au soufisme 
et à la tradition philosophique islamique. Elle a 
obtenu son doctorat au Département d’études du 
Proche-Orient de l’Université de Princeton en 2012 
et est actuellement maître de conférences externe à 
l’Institut d’études orientales de l’Université de Vienne. 

K. Ivanyi vient de publier sa thèse portant le 
titre Virtue, Piety and the Law: A Study of Birgivī 
Meḥmed Efendī’s al-Ṭarīqa al-muḥammadiyya où elle 
examine le travail d’un éminent et très controversé 
juriste ottoman du xvie siècle. Également spécialiste 
de la tradition des hadiths du prophète de l’Islam et 
grammairien, Mehmed Efendi fut et reste une source 
inépuisable de polémiques théologiques, philoso-
phiques et politiques depuis le xvie siècle jusqu’à 
aujourd’hui dans l’espace ottoman et principalement 
en Turquie. Son influence sur les générations entières 
d’étudiants de medreses et d’oulémas hanéfites a joué 
un rôle fondamental sur la place de l’islam dans la 
société.

Al-Ṭarīqa al-muḥammadiyya (la Voie de 
Muhammad) de Birgivī Meḥmed Efendi (décédé 
en 981/1573) est un ouvrage majeur d’exhortation 
et de conseils piétistes, liant la culture de la vertu 
individuelle à des questions d’intérêt politique, social 
et économique plus larges. La profonde méfiance de 
Birgivī à l’égard des passions de l’âme humaine (le sou-
fisme) le conduisit à prescrire un régime strict d’auto-
surveillance et de contrôle qui ne fut égalé en rigueur 
que par son interprétation tout aussi exigeante de 
la loi dans les affaires de la vie quotidienne, autant 
que dans les pratiques étatiques comme les waqf-s 
monétaires, le régime foncier ottoman et la fiscalité. 
Birgivī est donc un maillon puissant dans la chaîne 
du puritanisme / salafisme depuis Ibn Taymiyya 
(m. en 1328) jusqu’à aujourd’hui, en passant par le 
Wahhabisme au xviiie siècle.

Mehmed Efendi est Birgivī (Birgi, ancienne capi-
tale la principauté turcomane d’Aydın, est un bourg 
situé dans l’arrière-pays de la mer Égée) par adop-
tion et par son travail d’enseignant au Dâr’ül-Hadith 

(darülhadis) consacrée par le « véritable » Birgivī 
Ataullah Efendi, précepteur du sultan Selim II. Les 
divergences doctrinales, théologiques et juridiques 
avec l’ouléma à la tête de la hiérarchie religieuse 
officielle et en premier lieu le cheik‘ül-islam Ebû’s-
Su‘ûd Mehmed Efendi, l’obligent à s’exiler dans ce 
village reculé d’Anatolie où il se plaint de solitude et 
du manque d’étudiants locaux. Toutes ces questions 
biographiques (p. 16-26) et sa production intellec-
tuelle sur les bases théoriques et pratiques de l’islam, 
les waqf-s monétaires, la problématique de la rému-
nération des services religieux, la récitation du Coran 
selon les règles musicales et moyennant finances, le 
rituel islamique suivant une ligne directive sunnite 
rigoureuse sont analysées (p. 27-62) dans la première 
partie de l’ouvrage qui en compte cinq. 

La seconde partie, davantage épistémologique, 
est réservée aux sources intellectuelles d’inspiration 
et d’influence de Birgivī. À la croisée des chemins 
entre le hanafisme rigoureux, issu de Ghazali et de 
l’hanbalisme, Birgivī se présente comme une sorte 
de « redresseur des torts » de son temps devant la 
corruption et les abus des pouvoirs publics. La disci-
pline fondamentale, qui est le hadith à laquelle Birgivī 
a consacré une bonne partie de sa vie, ainsi que le 
modèle de vie menée par le prophète lui-même, font 
ici naturellement l’objet de longs développements. 
L’autrice montre par ce bais sa maîtrise savante des 
filiations intellectuelles de Birgivī, ses « suiveurs » 
politiques immédiats comme Korkud, le frère-rival 
du sultan Selim Ier ou encore l’historien Mustafa Ali. 

Le vif du sujet est abordé dans les trois der-
nières parties de l’ouvrage. Ces dernières décrivent 
et analysent avec une grande maitrise les sources 
antérieures à Birgivī, la structure et le contenu de 
son al-Tariqa al-muhammadiyya. Dernière œuvre 
de sa vie, ce traité « de piété, de vertu et de jurispru-
dence » est aussi le résumé de l’ensemble de sa pro-
duction intellectuelle et piétiste. Il s’agit d’une sorte 
d’ouvrage pédagogique et de catéchisme islamique 
abordé sous la forme de dialogue ou de questions/
réponses. Il a pour objet principal de mettre en garde 
les musulmans contre toutes sortes de bid‘a (innova-
tions, rajouts postérieurs au dogme et à la pratique 
islamiques) qui conduisent, selon Birgivī, au déclin 
de la communauté musulmane.

Le travail de l’autrice est le fruit d’une grande 
érudition et d’une profonde connaissance des 
sources à la fois historique, théologique et jurispru-
dentielle. Il est cependant à regretter qu’elle ait pu 
laisser échapper sur Birgivī le Xe volume, en ligne, 
d’Anatolia Moderna (https://www-persee-fr.inshs.bib.
cnrs.fr/issue/anatm_1297-8094_2004_num_10_1), 
ainsi que le numéro 79-80 (1996) de la Revue du 
monde musulman et de la Méditerranée (REMM) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Katharina A. Ivanyi: Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivî Mehmed Efendî’s al-Tarīqa al-muhammadiyya, recensé par Faruk Bilici
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. Islamologie, droit, philosophie, sciences

	 BCAI 36	 48

consacré aux Biens communs, patrimoines collectifs 
et gestion communautaire dans les sociétés musul-
manes, (https://www-persee-fr.inshs.bib.cnrs.fr/doc/
remmm_0997-1327_1996_num_79_1_1736) où les 
relations entre le pouvoir ottoman et Birgivī et le 
waqf (y compris le waqf monétaire) d’Ataullah Efendi, 
dont Birgivī bénéficie pour son enseignement et ses 
recherches théologiques, font l’objet de développe-
ments importants.

Je ne terminerai pas cette note sans souligner 
une certaine ironie de l’histoire. Tous ceux qui ont 
visité la tombe de Mehmed Efendi dans le village de 
Birgi ont dû remarquer que cette tombe est devenue 
avec le temps un haut lieu de visite et de dévotion 
populaire, alors que Birgivī, tout au long de sa vie, s’est 
opposé à la visite des tombes, à la récitation du Coran 
devant les sépultures et surtout à leurs constructions 
monumentales, dans le sillage des auteurs salafistes. 
Dans son ouvrage Risāla fi ziyārat al-qubūr (Ivanyi, 
p. 37-40), Birgivī dénonce ces « pratiques non isla-
miques » de visites de tombes, des prières pour les 
morts et d’offrandes et de sacrifices. Il condamne 
particulièrement la présence des femmes dans les 
cimetières. Or toutes ces mesures semblent être en 
contradiction avec la réinterprétation populaire, qui 
a transformé le türbe de Birgivī en un mausolée de 
saint comme il en existe des milliers dans le monde 
musulman. Il serait ainsi intéressant de compléter le 
travail d’Ivanyi par une étude sociologique. 

Faruk Bilici 
Professeur émérite INALCO - CERLOM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Katharina A. Ivanyi: Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivî Mehmed Efendî’s al-Tarīqa al-muhammadiyya, recensé par Faruk Bilici
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

