| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Katharina A. IVANY],
Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivi
Mehmed Efendi’s al-Tariga al-muhammadiyya

Leyde-Boston, Brill, 2020, 266 p.
ISBN: 9789004431843

Mots-clés: soufisme, Turquie, Empire ottoman,
Birgivi, salafisme

Keywords: sufism, Turkey, Ottoman empire, Birgivi,
salafism

Katharina A. Ivanyi est une historienne de I'islam
des périodes pré-moderne et moderne, s'intéressant
au droit et a la théologie islamiques, au soufisme
et a la tradition philosophique islamique. Elle a
obtenu son doctorat au Département détudes du
Proche-Orient de I'Université de Princeton en 2012
et est actuellement maitre de conférences externe a
I'Institut d'études orientales de I'Université de Vienne.

K. Ivanyi vient de publier sa thése portant le
titre Virtue, Piety and the Law: A Study of Birgivi
Mehmed Efendi’s al-Tariga al-muhammadiyya ou elle
examine le travail d'un éminent et trés controversé
juriste ottoman du xvi€ siécle. Egalement spécialiste
de la tradition des hadiths du prophéte de I'lslam et
grammairien, Mehmed Efendi fut et reste une source
inépuisable de polémiques théologiques, philoso-
phiques et politiques depuis le xvi€ siecle jusqu’a
aujourd’hui dans l'espace ottoman et principalement
en Turquie. Son influence sur les générations entieres
détudiants de medreses et d'oulémas hanéfites a joué
un role fondamental sur la place de I'islam dans la
société.

Al-Tariga al-muhammadiyya (la Voie de
Muhammad) de Birgivi Mehmed Efendi (décédé
en 981/1573) est un ouvrage majeur d'exhortation
et de conseils piétistes, liant la culture de la vertu
individuelle a des questions d'intérét politique, social
et économique plus larges. La profonde méfiance de
Birgivia légard des passions de 'ame humaine (le sou-
fisme) le conduisit a prescrire un régime strict d’'auto-
surveillance et de contréle qui ne fut égalé en rigueur
que par son interprétation tout aussi exigeante de
la loi dans les affaires de la vie quotidienne, autant
que dans les pratiques étatiques comme les wagf-s
monétaires, le régime foncier ottoman et la fiscalité.
Birgivi est donc un maillon puissant dans la chaine
du puritanisme / salafisme depuis Ibn Taymiyya
(m. en 1328) jusqu’a aujourd’hui, en passant par le
Wahhabisme au xvii© siecle.

Mehmed Efendi est Birgivi (Birgi, ancienne capi-
tale la principauté turcomane d’Aydin, est un bourg
situé dans l'arriere-pays de la mer Egée) par adop-

tion et par son travail denseignant au Ddriil-Hadith
|

(dariilhadis) consacrée par le «véritable » Birgivi
Ataullah Efendi, précepteur du sultan Selim Il. Les
divergences doctrinales, théologiques et juridiques
avec l'ouléma a la téte de la hiérarchie religieuse
officielle et en premier lieu le cheik'iil-islam EbU’s-
Su‘ld Mehmed Efendi, l'obligent a s'exiler dans ce
village reculé d’Anatolie ol il se plaint de solitude et
du manque d#étudiants locaux. Toutes ces questions
biographiques (p. 16-26) et sa production intellec-
tuelle sur les bases théoriques et pratiques de l'islam,
les wagf-s monétaires, la problématique de la rému-
nération des services religieux, la récitation du Coran
selon les regles musicales et moyennant finances, le
rituel islamique suivant une ligne directive sunnite
rigoureuse sont analysées (p. 27-62) dans la premiére
partie de l'ouvrage qui en compte cinq.

La seconde partie, davantage épistémologique,
est réservée aux sources intellectuelles d'inspiration
et d'influence de Birgivi. A la croisée des chemins
entre le hanafisme rigoureux, issu de Ghazali et de
I'hanbalisme, Birgivi se présente comme une sorte
de «redresseur des torts » de son temps devant la
corruption et les abus des pouvoirs publics. La disci-
pline fondamentale, qui est le hadith a laquelle Birgivi
a consacré une bonne partie de sa vie, ainsi que le
modeéle de vie menée par le prophéte lui-méme, font
ici naturellement l'objet de longs développements.
L'autrice montre par ce bais sa maitrise savante des
filiations intellectuelles de Birgivi, ses «suiveurs »
politiques immédiats comme Korkud, le frere-rival
du sultan Selim I*" ou encore I'historien Mustafa Ali.

Le vif du sujet est abordé dans les trois der-
niéres parties de l'ouvrage. Ces dernieres décrivent
et analysent avec une grande maitrise les sources
antérieures a Birgivi, la structure et le contenu de
son al-Tariga al-muhammadiyya. Derniere ceuvre
de sa vie, ce traité « de piété, de vertu et de jurispru-
dence » est aussi le résumé de I'ensemble de sa pro-
duction intellectuelle et piétiste. Il s'agit d'une sorte
d'ouvrage pédagogique et de catéchisme islamique
abordé sous la forme de dialogue ou de questions/
réponses. Il a pour objet principal de mettre en garde
les musulmans contre toutes sortes de bid‘a (innova-
tions, rajouts postérieurs au dogme et a la pratique
islamiques) qui conduisent, selon Birgivi, au déclin
de la communauté musulmane.

Le travail de l'autrice est le fruit d’'une grande
érudition et d’'une profonde connaissance des
sources a la fois historique, théologique et jurispru-
dentielle. Il est cependant a regretter qu'elle ait pu
laisser échapper sur Birgivi le X® volume, en ligne,
d’Anatolia Moderna (https://www-persee-frinshs.bib.
cnrs.fr/issue/anatm_1297-8094_2004_num_10_1),
ainsi que le numéro 79-80 (1996) de la Revue du
monde musulman et de la Méditerranée (REMM)

BCAI 36 47 |
BCAI 36 (2022) Katharina A. Ivanyi: Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivi Mehmed Efendi’s al-Tariga al-muhammadiyya, recensé par Faruk Bilici
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

consacré aux Biens communs, patrimoines collectifs
et gestion communautaire dans les sociétés musul-
manes, (https://www-persee-frinshs.bib.cnrs.fr/doc/
remmm_0997-1327_1996_num_79_1_1736) ou les
relations entre le pouvoir ottoman et Birgivi et le
wagqf (y compris le wagf monétaire) d’Ataullah Efendi,
dont Birgivi bénéficie pour son enseignement et ses
recherches théologiques, font l'objet de développe-
ments importants.

Je ne terminerai pas cette note sans souligner
une certaine ironie de I'histoire. Tous ceux qui ont
visité la tombe de Mehmed Efendi dans le village de
Birgi ont dii remarquer que cette tombe est devenue
avec le temps un haut lieu de visite et de dévotion
populaire, alors que Birgivi, tout au long de sa vie, s'est
opposé a la visite des tombes, a la récitation du Coran
devant les sépultures et surtout a leurs constructions
monumentales, dans le sillage des auteurs salafistes.
Dans son ouvrage Risdla fi ziyarat al-qubur (lvanyi,
p. 37-40), Birgivi dénonce ces « pratiques non isla-
miques » de visites de tombes, des priéres pour les
morts et d'offrandes et de sacrifices. Il condamne
particulierement la présence des femmes dans les
cimetieres. Or toutes ces mesures semblent étre en
contradiction avec la réinterprétation populaire, qui
a transformé le tiirbe de Birgivi en un mausolée de
saint comme il en existe des milliers dans le monde
musulman. Il serait ainsi intéressant de compléter le
travail d’lvanyi par une étude sociologique.

Faruk Bilici
Professeur émérite INALCO - CERLOM

BCAI 36 48

BCAI 36 (2022) Katharina A. Ivanyi: Virtue, Piety and the Law, a Study of Birgivi Mehmed Efendi’s al-Tariga al-muhammadiyya, recensé par Faruk Bilici
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

