Laura HASSAN,
Asharism Encounter Avicennism.
Sayf al-Din al-Amidi on Creation

Athens, University of Gorgias Press
(Islamic History and Thought, 19), 2020,
329 p., ISBN: 9781463207199

Mots-clés: ash‘arisme, avicennisme, Amidi, création
Keywords: ash‘arism, avicennism, Amidi, creation

On ne peut que se féliciter de I'intérét croissant
porté par les chercheurs comme Laura Hassan a
I'asharisme, domaine relativement laissé en déshé-
rence — en France du moins —, alors méme que les
derniers bouleversements des sociétés musulmanes
redonnent une actualité aux débats briilants qui, jadis,
opposaient les Asharites aux Mu‘tazilites ou encore
auxanthropomorphistes se réclamant du hanbalisme.
Dailleurs, c'est a la doctrine d'un ash‘arites hanbalite
devenu shafi‘ite — fait trop singulier pour ne pas étre
signalé — que s'est intéressée Laura Hassan dans sa
these dont est issu le présent ouvrage: Sayf al-Din
Amidi (631/1233).

Ce livre n'est évidemment pas le premier sur
Amidi. On se souvient bien sir de la célébre mono-
graphie de Weiss("), publiée en 1992, que Hallag®
décrivait alors comme «a dream made true » et
dont Chaumont ®) pointait néanmoins certains man-
quements. Cependant, le travail de Weiss ne s'était
focalisé que sur la pensée légale du savant a travers
son lhkam (tout en abordant quelques aspects de la
théologie en lien avec celle-ci), tandis que celui de
Laura Hassan se concentre sur la pensée théologique
de ce dernier, rendue complexe par l'interaction — qui
I'est encore plus — entre kaldm ash‘arite et philo-
sophie avicennienne. Cette interaction caractérise,
en effet, I'ceuvre de plusieurs théologiens de Iécole
éponyme dans la période post-ghazalienne, parmi
lesquels Amidi.

A ma connaissance, l'étude de cette relation
ash‘arisme/avicennisme chez Amidi n‘avait jamais
bénéficié d’'une étude détaillée; Laura Hassan
explique, dailleurs, qu’'une grande partie des ceuvres

(1) B.W. Weiss, The Search for God'’s Law. Islamic Jurisprudence in
the Writings of Sayf al-Din al-Amidi, University of Utah Press 1992.
(2) Hallag, «B. W. Weiss, « The Search for God'’s Law. Islamic
Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Din al-Amidi, University
of Utah Press 1992, Salt Lake City, 746 p. », International Journal
of Middle East studies, 1994, vol. 26, n°1, p. 152-154.

(3) Chaumont, «B. W. Weiss, The Search for God's Law. Islamic
Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Din al-Amidi, University
of Utah Press 1992, Salt Lake City, 746 p. », Bulletin Critique des
Annales Islamologiques, 1 janvier 1994, vol. 11, p. 45.

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

philosophiques de ce dernier n'a toujours pas été
éditée. Lobjectif que se donne donc l'auteure est
d'étudier ce rapport, mis en contexte avec I'environ-
nement intellectuel qui a pu influencer Amidi.

Parce qu'il serait trés long et fastidieux de traiter
I'entiere doctrine d’Amidi, Laura Hassan se résout a
n‘étudier qu’un seul de ses traits: la question épineuse
de la création du monde. Ce choix est évidemment
astucieux quand on sait que celle-ci a été a l'origine
des débats les plus passionnés entre Ash‘arites, qui
défendaient l'adventicité d’'un monde nécessaire-
ment entré en existence par la volonté de Dieu, et
les Philosophes, qui alléguaient que ce monde était
prééternel, émanant de Dieu qui en était, non pas
I'agent volontaire, mais la cause. Chaque position
se caractérise par une approche différente dans la
maniére d’aborder la question, ce qui rend évidem-
ment complexe l'étude de la rencontre des deux dans
I'ceuvre d’Amidi, étude que Laura Hassan articule
autour de huit chapitres, précédés d’une introduc-
tion (p. 1-6).

Le premier aborde de facon classique la vie et
I'ceuvre d’Amidi (p. 7-32). La biographie s'appuie sur
prés de vingt sources indiquées en note, dont six
sont contemporaines dAmidi (p. 7, n. 2). Il s'agit de
montrer que la pensée dAmidi a été marquée par
son parcours singulier entre Bagdad (ou il découvre
l'avicennisme), Le Caire et Damas, dans lesquelles il
a tantdt connu un fort soutien du pouvoir ayytbide
(2 Damas, on lui confie la direction de la madrasa
‘Aziziyya), et tantdt la disgrace. En effet, il est la cible
de vives critiques le poussant a quitter tour a tour
Bagdad (peu avant 592/1196), puis Le Caire (peu
avant 605/1208). Cette impopularité 'accompagnera
jusqu’aux derniéeres années de sa vie a Damas: il est
démis de ses fonctions de directeur de la madrasa
‘Aziziyya et emprisonné quelques mois avant sa mort,
en 631/1233. Laura Hassan signale alors un désaccord
des sources sur les causes de cette persécution mais
en reporte l'examen a la fin du chapitre. Amidi se
voyait-il comme un philosophe ou un mutakallim ?
La liste inventoriant les sept titres de kaldm et falsafa
qui composent son ceuvre (p. 13-24) met en évidence
une apparente contradiction concernant certaines
doctrines, que celui-ci défend dans ses ouvrages phi-
losophiques, tels Al-Ndr al-bahir fi I-hikam al-zawahir
[La lumiere éclatante dans les sagesses apparentes],
mais réfute dans ceux de kaldm, tels Abkdr al-afkar fi
‘ilm al-kalam [Les réflexions inédites dans la science
du kalam). Dailleurs, dans ces mémes Abkar, Amidi
« clearly identifies himself with the classical Ash‘ari tra-
dition » (p. 22). Lordre chronologique de ces ceuvres
porte donc a croire que la pensée dAmidi a connu
plusieurs variations, notamment dans son rapport

a la falsafa. Laura Hassan conclut son chapitre en
|

BCAI 36 40

BCAI 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Din al-Amidi on Creation, recensé par llyass Amharar
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

croisant les propos contradictoires des biographes du
savant concernant les causes de sa persécution (p. 24-
31) et le lien de celle-ci avec la falsafa. S'appuyant
sur les travaux de S. Brentjes“) et G. Endress(®), qui
ont montré que l'enseignement de la philosophie a
pu bénéficier d’'un soutien du pouvoir sous la Syrie
ayylbide, Laura Hassan refuse la lecture, a priori
simpliste, selon laquelle toute cette impopularité
aurait eu pour seule cause cette accointance avec la
falsafa. Au contraire, la réponse a cette persécution
serait, d’apres elle, a trouver dans son rapport avec
un autre mutakallim qui s'est intéressé a la falsafa:
Fakhr al-Din al-Razi. En effet, I'ceuvre dAmidi est
marquée par une vive opposition intellectuelle a ce
dernier. Amidi consacra d’ailleurs a cette opposition
certains ouvrages, a 'image du Kashf al-tamwihat fi
sharh al-isharat wa I-tanbihat [Exposé des facticités
du commentaire du livre « Les suggestions et les
admonitions »], dans lequel il revient sur les « erreurs
et facticités » (« maghalit wa I-tamwihat ») que com-
porte le commentaire de Razi des Isharat d’Avicenne.
Par ailleurs, la popularité de Razi a permis a celui-ci
de tisser un réseau de disciples dont certains étaient
tres bien vus par la cour ayyubide et avec lesquels
Amidi s'est livré & une « course a l'influence » (p. 22).
C'est cette opposition idéologique, sur fond de
compétition en vue du soutien ayyibide face a un
savant beaucoup plus en vue, qui aurait donc préci-
pité la chute dAmidi.

La suite des chapitres se construit sur un plan
relativement symétrique introduisant chaque ques-
tion par une description du contexte intellectuel
ayant pu influencer Amidi, puis I'exposé de sa propre
doctrine sur celle-ci. Mis a part le deuxieme, le reste
des chapitres fonctionne donc par paire; chapitres 3
et 4 (p.57-121): conception du nécessaire et du
possible; chapitres 5 et 6 (p. 125-194): philosophie
naturelle; et chapitres 7 et 8 (p. 199-277): doctrine
sur la création.

Le deuxieme chapitre met en lumiere le contexte
intellectuel qui a influencé Amidi dans I'élaboration
de sa doctrine sur la création (p. 33-48). La concep-
tion avicennienne de la création est citée en premier
lieu (p. 34). Elle se fonde sur une division des existants
en possible (mumkin al-wujid li-dhatih), c'est-a-dire

(4) S.Brentjes, Orthodoxy, Ancient Sciences, Power and the
Madrasa (« College ») in Ayyubid and Early Mamluk Damascus,
Berlin: Max-Planck-Inst. Fiir Wissenschaftsgeschichte, 1997.

(5) G.Endress, «Reading Avicenna in the madrasa: intellectual
genealogies and chains of transmission of philosophy and the
sciences in the Islamic East », Arabic theology, Arabic philoso-
phy: from the many to the one: essays in celebration of Richard
M. Frank, éd. ). E. Montgomery, Louvain, Peeters Publishers and
Department of Oriental Studies, 2006, p. 371-422.

la chose dont I'existence comme le néant est tout a
fait possible, et en nécessaire ou obligatoire (wdjib
al-wujid li-dhadtih), a savoir la chose dont I'existence
est nécessaire. Cette distinction lui permet de poser
la these de la prééternité du monde tout en se défen-
dant d’'une quelconque assimilation de la créature
au créateur: pour Avicenne, méme si le monde est
prééternel, son existence reste possible: il requiert
donc une cause a son existence, qui n'est autre que
I'étre de Dieu, dont l'existence est nécessaire. Ainsi,
la relation du monde a Dieu est celle d’'un possible a
un nécessaire, d’'une conséquence (ma“lil) a sa cause
efficiente (illa) (p. 35). Quant a la position asharite,
Laura Hassan I'aborde en trois temps: elle commenge
par exposer la thése du fondateur de I'école éponyme
(p. 43), puis celle de la Via Antiqua (p. 45) et enfin
celle de la Via Moderna (p. 47). Celle d’Ash‘ari se
fonde sur une division des existants en prééternel
(gadim), c'est-a-dire Dieu seul, et adventé (muhdath),
tout autre que Dieu, souvent réuni sous le qualificatif
de «monde » (“alam), lui-méme subdivisé en acci-
dents (a'rad) et substances (jawahir). C'est sur cet
atomisme que s'appuie la thése asharite d'un monde
créé ex nihilo; il permet de démontrer l'adventicité du
monde en prouvant celle de ses deux seuls compo-
sants, les substances et leurs accidents. Abordant plus
en détail le Luma’ d’Ashari, Laura Hassan. remarque
une discontinuité entre celui-ci et ses successeurs
immeédiats, et constate que ledit texte ne bénéficie
pas d'une section consacrée a la démonstration de
la création du monde, mais que l'on peut trouver
cette derniére dans le contexte d'une démonstration
de l'existence de Dieu (p. 43). En fait, Ash‘ari a eu
recours a plusieurs argumentations pour démontrer
I'existence de Dieu. Gimaret, que l'on aurait aimé
voir cité dans ce passage, les a classées de la facon
suivante: 1°) « La preuve par les quatre théoremes »,
qui consiste, a partir de quatre postulats (existence
et adventicité des accidents, existence et adventicité
des substances), a prouver que ce monde est adventé
et nécessite donc un créateur; 2°) « La preuve par les
cing hypotheses », qui consiste a invalider les seules
cing hypotheses envisagées si les substances étaient
éternelles, ce qui revient a affirmer l'adventicité du
monde; 3°) « La preuve par les métamorphoses », qui
se concentre non pas sur l'adventicité, mais sur les
changement d’état que peuvent connaitre les corps.
Ainsi, 'homme passe, tout au long de sa vie, par de
nombreux états: goutte de sperme, sang coagulé,
enfant, jeune homme, homme mir et vieillard. De
fait, ce n'est pas 'homme qui se transféere lui-méme
d’'un état a un autre, auquel cas un vieux pourrait
redevenir jeune, ce dont il est invraisemblablement
incapable (Gimaret, La doctrine dal-Ash‘ari, Paris, Les

| BCAI 36

BCAIl en ligne

41

BCAIl 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Din al-Amidi on Creation, recensé par llyass Amharar
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

éditions du Cerf, 1990, p. 219-230.). Cest pour cette
troisieme argumentation qu'a optée Ash‘aridans son

Luma’ L'importance de l'adventicité de la création

du monde dans la démonstration de I'existence de
Dieu se formalise dans les premiéres générations
postérieures a Ash‘ari, Baqillani (403/1013) et ‘Abd
al-Qahir Baghdadi (429/1037) sont cités. Une fois
admise cette adventicité, il ne reste qu'a démontrer la
nécessité d’'un «adventeur » selon la volonté duquel

ce monde a existé. Concernant la position de la Via

Moderna, Laura Hassan I'aborde a travers l'ccuvre de

Juwayni, et conclut que « although expressed with in-
creasing sophistication from one generation of Ashari
scholars to the next, the conception of caused-ness and
creation remains unchanged » (p. 48). En conclusion

de ce chapitre, L. H. propose une réflexion sur ces

deux conceptions contradictoires de la création

(falsafa | asharisme) car, malgré leur antagonisme,
la pensée d’Amidi s'est bien imprégnée des deux.
D’apres elle, 'opposition kalam/falsafa sur cette

question n'est qu’une tentative de chacun des camps

de résoudre un paradoxe tres présent dans le Coran,
celui d’'un Dieu qui s'affirme a la fois transcendant et
appréhensible par la raison. Laura Hassan développe

son propos avec le postulat ash‘arite selon lequel le

créateur est voulant et puissant, ce qui est mis en

relation avec le fait que I'agent humain a nécessaire-
ment une volonté et une puissance afin que son acte

soit produit, alors méme que Dieu ne ressemble pas

aux humains. La notion dite de « I'analogie du visible

a l'invisible » (giyas al-shahid ‘ala I-ghd'ib), souvent
invoquée dans les traités d’ash‘arisme pour confir-
mer a Dieu l'attribut de volonté, de puissance, mais

également de science, est étonnamment absente ici.
Le chapitre se cl6t sur une réflexion sur la définition

de la volonté et de la puissance dans l'ash‘arisme et

l'avicennisme.

Le chapitre 3 (p. 57-80) montre le contraste
entre conceptions avicenniennes et ash‘arites du
possible et du nécessaire. Avant d’aborder la ques-
tion, Laura Hassan remarque que les commentateurs
d’Avicenne ne sont pas unanimes quant a sa position
sur l'existence et I'essence: on ne sait de fagon stire si
les deux termes étaient pour lui synonymes ou bien
renvoyaient a deux réalités distinctes. La conception
avicennienne se construit sur un hylémorphisme, qui
voit le corps comme composé de matiére et de forme.
Ainsi, pour Avicenne, chaque existant est précédé
d’un substrat de matiere qui nécessite une forme. Si
le corps est composé de matiere et de forme, et que
la forme n’existe pas sans substrat, la possibilité de
I'existence est alors «inextricably a composite of its
existence and its essence » (p. 71). On retrouve le pos-
sible et le nécessaire dans la théorie avicennienne de

la causalité: un existant possible s'appuie, en raison
|

de la possibilité de son essence, sur une cause qui le

rend existant toute la durée de son existence, sans
quelconque lien attribué a sa non-existence. Cette
relation entre possible et cause permet a Avicenne

de considérer un monde prééternel comme étant
malgré tout créé. Pour les Ash‘arites, ceci est une

hérésie (p. 74-80). Lossature entiére de la théologie

éponyme repose sur la dichotomie adventé/préé-
ternel, et fonde la croyance en l'unicité (tawhid) sur
I'absolue distinction entre le prééternel, Dieu Lui-seul,
et I'adventé, Sa créature. Pour Laura Hassan, la

conception ash‘arite du possible repose sur le fait que

I'existence et I'essence ne font qu'un: « possible » n'est
donc pas une entité supplémentaire a l'existant. On

trouve la notion de possible abordée dans l'exposé

des théses concernant l'objet de la puissance divine,
qui difféere de celui de la science divine. Si 'on revient
a la définition ash‘arite de la puissance, celle-ci revient
a faire surgir du néant a l'existence (min al-‘adam ila

l-wujiid): son objet est donc le possible, puisque celui-
ciaccepte I'anéantissement, ce qui exclut l'obligatoire

rationnel, mais également l'entrée en existence, ce

qui exclut I'impossible rationnel. Lobjet de la science

est tout ce qui peut étre su tel qu'il est: en cela, Dieu

sait le possible, mais également l'obligatoire rationnel

(Dieu a la science de Sa propre essence), et de I'impos-
sible rationnel. De méme la science divine englobe

I'inexistant (ma“diim): Dieu sait ce qui n'existe pas et

de quelle maniere il aurait pu exister. La science divine

porte donc sur les trois catégories rationnelles (obli-
gatoire, impossible et possible) alors que la puissance

ne porte que sur une (le possible). Pour les Ash‘arites,
la puissance de Dieu concerne tout possible, méme

non-existant, en ce que Dieu est capable de le faire

exister mais qu’ll le maintient dans son état de néant.
Laura Hassan pointe ici la différence cruciale entre les

théories ash‘arite et avicennienne. Pour Avicenne, le

possible existe nécessairement par sa cause efficiente

a l'existence duquel celle-ci est simultanée, ce qui

rattache, de fait, le possible a I'idée d’'une existence

effective. Pour les Ash‘arites en revanche, le possible

englobe ce qui existe mais peut s'anéantir et ce qui

n'existe pas mais peut entrer en existence. Dieu est

tout-puissant sur les deux catégories: Il est capable

d’anéantir I'un comme faire exister l'autre.

Une fois ces deux conceptions exposées, le
chapitre 4 (p. 81-124) détaille la pensée d’Amidi
sur les notions de possible et nécessaire, précédée
d’'une étude du contexte post-avicennien (Ghazali,
Shahrastani et Razi), que l'on verrait davantage au
chapitre précédent. L'analyse de la pensée d’Amidi se
fait en deux temps: d'abord a travers I'étude de ses
traités de falsafa (Al-Nar al-bahir, Kashf al-tamwihat,
et Rumiz al-kuniiz) puis ceux de kalam (Abkar

al-afkar et Ghayat al-maram). Si Amidi souscrit a la
|

BCAI 36

BCAIl en ligne

42

BCAIl 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Din al-Amidi on Creation, recensé par llyass Amharar
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

these d’Avicenne selon laquelle «temporal origina-
tedness is not what determines the need for a cause »
(p. 98), il rejette en revanche l'ontologie du possible
défendue par ce dernier et défend celle des Asharites.

Le chapitre 5 (p. 125-143) expose la « Ash ari
physical theory » (p. 125), a savoir I'ensemble des pos-
tulats visant a définir et catégoriser les constituants
du monde. Cette conception du monde s'appuie
sur un atomisme, qui divise celui-ci en substance
(jawhar) et accident (“arad). Le corps (jism) est
composé de deux jawhar-s ou plus.

Laura Hassan juge opportun de consacrer son
sixieme chapitre (p. 145-197) a la position dAmidi sur
ces postulats, car elle « make an excellent case study
in the evolution of his thought » (p. 145). Bien qu'il
se montre attaché aux terminologies ash‘arites en
la matiére (notamment les définitions de jawhar et
de jism), Lauteure pointe chez Amidi une difficulté a
adopter dans son entier I « Ash'ar physical theory »
a cause, justement, de l'influence avicennienne en
vertu de laquelle cette théorie est davantage appreé-
hendée comme une science a part plutot qu'un sujet
de théologie.

Les deux derniers chapitres abordent enfin la
doctrine de la création. Le chapitre 7 (p. 199-227)
détaille les positions des trois prédécesseurs d’Amidi
déja cités au chapitre 4 (Ghazali, Shahrastani et Razi).
Pour les Asharites classiques, la doctrine d'un monde
créé a partir de rien a plus d’'une fonction: prouver
a l'existence de Dieu, mais également Sa toute-puis-
sance et Sa volonté. Apreés avoir passé en revue les
points de vue des trois savants, Laura Hassan conclut
que «under the influence of Ibn Sina’s doctrine of crea-
tion, a very significant shift occurred among Ash‘ari
theologians » (p. 226). Ce revirement prit forme avec
Ghazali, puis devint plus franc chez Shahrastani et
Razi, qui adoptent le postulat avicennien selon lequel
cest en vertu de l'essence possible du monde que
celui-ci nécessite une cause. Le huitiéme et dernier
chapitre décrit la doctrine d’Amidi concernant la
création, telle qu'exposée en ses Abkdr et Ghayat
al-maram. Contrairement a la doctrine ash ‘arite clas-
sique et conformément aux deux savants cités plus
haut, le postulat d'un monde crée ex-nihilo n’est plus,
chez Amidi, I‘élément central de sa démonstration
de l'existence de Dieu: celui-ci est délaissé au profit
du postulat avicennien. Ladventicité du monde n'est
pas non plus utilisée pour démontrer que Dieu est
voulant et omnipotent. Contrairement a d’autres
sujets de kalam pour lesquels Amidi reste fidéle a
la méthodologie traditionnelle des Ash‘arites, ce
dernier n’hésite pas a convoquer des éléments de
la métaphysique avicennienne pour critiquer cer-
taines démonstrations de I'adventicité du monde,

en particulier celle développée par Razi, qui semble
|

pourtant étre nourrie d’avicennisme. Dans ces deux
textes de kalam, Amidi fait figurer la démonstration
de l'adventicité du monde a partir de son caractere
possible dans une liste d'arguments qu'il juge ineffi-
caces et pointe de fagon dialectique ce qui, selon lui,
en constitue les faiblesses. Une conclusion générale
vient cléturer le livre (p. 283-294).

Les coquilles sont trés peu nombreuses. On
regrettera une orthographe approximative du vers
de poésie (hasadii et non hassadi; adaun lahi et
non add’ lahu; khusiima et non khusim, p. 30), de
certains titres d'ouvrage (al-Matalib al-Gliya et non
al-dliyya; al-Ma'akhidh et non al-Mdkhadh, p. 23
n. 28) ou encore d’'un nom commun (a‘yan et non
‘ayyan, p. 243).

Cela ne nous empéchera cependant pas de
saluer l'effort fourni par Laura Hassan qui, malgré un
abord particulierement difficile de cette littérature
d(i a la complexité de son vocabulaire, a su restituer
de fagon claire une doctrine qui ne l'est pas toujours,
et est parvenue a montrer la complexité que repré-
sente la rencontre de l'ash‘arisme et l'avicennisme
dans la pensée d’Amidi concernant la création du
monde.

llyass Amharar
Post-doctorant Aix Marseille Université - IREMAM

BCAI 36 43

BCAIl 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Din al-Amidi on Creation, recensé par llyass Amharar
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


