
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 40

Laura Hassan,  
Ash’arism Encounter Avicennism. 
Sayf al-Dīn al-Āmidī on Creation 

Athens, University of Gorgias Press 
(Islamic History and Thought, 19), 2020, 
329 p., ISBN : 9781463207199

Mots-clés : ashʿarisme, avicennisme, Āmidi, création 

Keywords: ashʿarism, avicennism, Āmidi, creation

On ne peut que se féliciter de l’intérêt croissant 
porté par les chercheurs comme Laura Hassan à 
l’ashʿarisme, domaine relativement laissé en déshé-
rence – en France du moins –, alors même que les 
derniers bouleversements des sociétés musulmanes 
redonnent une actualité aux débats brûlants qui, jadis, 
opposaient les Ashʿarites aux Muʿtazilites ou encore 
aux anthropomorphistes se réclamant du ḥanbalisme. 
D’ailleurs, c’est à la doctrine d’un ashʿarites ḥanbalite 
devenu shāfiʿite – fait trop singulier pour ne pas être 
signalé – que s’est intéressée Laura Hassan dans sa 
thèse dont est issu le présent ouvrage : Sayf al-Dīn 
Āmidī (631/1233). 

Ce livre n’est évidemment pas le premier sur 
Āmidī. On se souvient bien sûr de la célèbre mono-
graphie de Weiss (1), publiée en 1992, que Hallaq (2) 
décrivait alors comme « a dream made true » et 
dont Chaumont (3) pointait néanmoins certains man-
quements. Cependant, le travail de Weiss ne s’était 
focalisé que sur la pensée légale du savant à travers 
son Iḥkām (tout en abordant quelques aspects de la 
théologie en lien avec celle-ci), tandis que celui de 
Laura Hassan se concentre sur la pensée théologique 
de ce dernier, rendue complexe par l’interaction – qui 
l’est encore plus – entre kalām ashʿarite et philo-
sophie avicennienne. Cette interaction caractérise, 
en effet, l’œuvre de plusieurs théologiens de l’école 
éponyme dans la période post-ghazalienne, parmi 
lesquels Āmidī.

À ma connaissance, l’étude de cette relation 
ashʿarisme/avicennisme chez Āmidī n’avait jamais 
bénéficié d’une étude détaillée ; Laura Hassan 
explique, d’ailleurs, qu’une grande partie des œuvres 

(1) B. W. Weiss, e Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in 
the Writings of Sayf al-Dīn al-Āmidī, University of Utah Press 1992.
(2) Hallaq, « B. W. Weiss, « The Search for God’s Law. Islamic 
Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Dīn al-Āmidī, University 
of Utah Press 1992, Salt Lake City, 746 p. », International Journal 
of Middle East studies, 1994, vol. 26, no1, p. 152-154.
(3) Chaumont, « B. W. Weiss, The Search for God’s Law. Islamic 
Jurisprudence in the Writings of Sayf al-Dīn al-Āmidī, University 
of Utah Press 1992, Salt Lake City, 746 p. », Bulletin Critique des 
Annales Islamologiques, 1 janvier 1994, vol. 11, p. 45.

philosophiques de ce dernier n’a toujours pas été 
éditée. L’objectif que se donne donc l’auteure est 
d’étudier ce rapport, mis en contexte avec l’environ-
nement intellectuel qui a pu influencer Āmidī.

Parce qu’il serait très long et fastidieux de traiter 
l’entière doctrine d’Āmidī, Laura Hassan se résout à 
n’étudier qu’un seul de ses traits : la question épineuse 
de la création du monde. Ce choix est évidemment 
astucieux quand on sait que celle-ci a été à l’origine 
des débats les plus passionnés entre Ashʿarites, qui 
défendaient l’adventicité d’un monde nécessaire-
ment entré en existence par la volonté de Dieu, et 
les Philosophes, qui alléguaient que ce monde était 
prééternel, émanant de Dieu qui en était, non pas 
l’agent volontaire, mais la cause. Chaque position 
se caractérise par une approche différente dans la 
manière d’aborder la question, ce qui rend évidem-
ment complexe l’étude de la rencontre des deux dans 
l’œuvre d’Āmidī, étude que Laura Hassan articule 
autour de huit chapitres, précédés d’une introduc-
tion (p. 1-6). 

Le premier aborde de façon classique la vie et 
l’œuvre d’Āmidī (p. 7-32). La biographie s’appuie sur 
près de vingt sources indiquées en note, dont six 
sont contemporaines d’Āmidī (p. 7, n. 2). Il s’agit de 
montrer que la pensée d’Āmidī a été marquée par 
son parcours singulier entre Bagdad (où il découvre 
l’avicennisme), Le Caire et Damas, dans lesquelles il 
a tantôt connu un fort soutien du pouvoir ayyūbide 
(à Damas, on lui confie la direction de la madrasa 
ʿAzīziyya), et tantôt la disgrâce. En effet, il est la cible 
de vives critiques le poussant à quitter tour à tour 
Bagdad (peu avant 592/1196), puis Le Caire (peu 
avant 605/1208). Cette impopularité l’accompagnera 
jusqu’aux dernières années de sa vie à Damas : il est 
démis de ses fonctions de directeur de la madrasa 
ʿAzīziyya et emprisonné quelques mois avant sa mort, 
en 631/1233. Laura Hassan signale alors un désaccord 
des sources sur les causes de cette persécution mais 
en reporte l’examen à la fin du chapitre. Āmidī se 
voyait-il comme un philosophe ou un mutakallim ? 
La liste inventoriant les sept titres de kalām et falsafa 
qui composent son œuvre (p. 13-24) met en évidence 
une apparente contradiction concernant certaines 
doctrines, que celui-ci défend dans ses ouvrages phi-
losophiques, tels Al-Nūr al-bāhir fī l-ḥikam al-ẓawāhir 
[La lumière éclatante dans les sagesses apparentes], 
mais réfute dans ceux de kalām, tels Abkār al-afkār fī 
ʿilm al-kalām [Les réflexions inédites dans la science 
du kalām]. D’ailleurs, dans ces mêmes Abkār, Āmidī 
« clearly identifies himself with the classical Ashʿarī tra-
dition » (p. 22). L’ordre chronologique de ces œuvres 
porte donc à croire que la pensée d’Āmidī a connu 
plusieurs variations, notamment dans son rapport 
à la falsafa. Laura Hassan conclut son chapitre en 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Dīn al-Āmidī on Creation, recensé par Ilyass Amharar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 41

croisant les propos contradictoires des biographes du 
savant concernant les causes de sa persécution (p. 24-
31) et le lien de celle-ci avec la falsafa. S’appuyant 
sur les travaux de S. Brentjes (4) et G. Endress (5), qui 
ont montré que l’enseignement de la philosophie a 
pu bénéficier d’un soutien du pouvoir sous la Syrie 
ayyūbide, Laura Hassan refuse la lecture, a priori 
simpliste, selon laquelle toute cette impopularité 
aurait eu pour seule cause cette accointance avec la 
falsafa. Au contraire, la réponse à cette persécution 
serait, d’après elle, à trouver dans son rapport avec 
un autre mutakallim qui s’est intéressé à la falsafa : 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. En effet, l’œuvre d’Āmidī est 
marquée par une vive opposition intellectuelle à ce 
dernier. Āmidī consacra d’ailleurs à cette opposition 
certains ouvrages, à l’image du Kashf al-tamwīhāt fī 
sharḥ al-ishārāt wa l-tanbīhāt [Exposé des facticités 
du commentaire du livre « Les suggestions et les 
admonitions »], dans lequel il revient sur les « erreurs 
et facticités » (« maghālīṭ wa l-tamwīhāt ») que com-
porte le commentaire de Rāzī des Ishārāt d’Avicenne. 
Par ailleurs, la popularité de Rāzī a permis à celui-ci 
de tisser un réseau de disciples dont certains étaient 
très bien vus par la cour ayyūbide et avec lesquels 
Āmidī s’est livré à une « course à l’influence » (p. 22). 
C’est cette opposition idéologique, sur fond de 
 compétition en vue du soutien ayyūbide face à un 
savant beaucoup plus en vue, qui aurait donc préci-
pité la chute d’Āmidī.

La suite des chapitres se construit sur un plan 
relativement symétrique introduisant chaque ques-
tion par une description du contexte intellectuel 
ayant pu influencer Āmidī, puis l’exposé de sa propre 
doctrine sur celle-ci. Mis à part le deuxième, le reste 
des chapitres fonctionne donc par paire ; chapitres 3 
et 4 (p. 57-121) : conception du nécessaire et du 
possible ; chapitres 5 et 6 (p. 125-194) : philosophie 
naturelle ; et chapitres 7 et 8 (p. 199-277) : doctrine 
sur la création.

Le deuxième chapitre met en lumière le contexte 
intellectuel qui a influencé Āmidī dans l’élaboration 
de sa doctrine sur la création (p. 33-48). La concep-
tion avicennienne de la création est citée en premier 
lieu (p. 34). Elle se fonde sur une division des existants 
en possible (mumkin al-wujūd li-dhātih), c’est-à-dire 

(4) S. Brentjes, Orthodoxy, Ancient Sciences, Power and the 
Madrasa (« College ») in Ayyubid and Early Mamluk Damascus, 
Berlin: Max-Planck-Inst. Für Wissenschaftsgeschichte, 1997.
(5) G. Endress, « Reading Avicenna in the madrasa: intellectual 
genealogies and chains of transmission of philosophy and the 
sciences in the Islamic East », Arabic theology, Arabic philoso-
phy: from the many to the one: essays in celebration of Richard 
M. Frank, éd. J. E. Montgomery, Louvain, Peeters Publishers and 
Department of Oriental Studies, 2006, p. 371-422.

la chose dont l’existence comme le néant est tout à 
fait possible, et en nécessaire ou obligatoire (wājib 
al-wujūd li-dhātih), à savoir la chose dont l’existence 
est nécessaire. Cette distinction lui permet de poser 
la thèse de la prééternité du monde tout en se défen-
dant d’une quelconque assimilation de la créature 
au créateur : pour Avicenne, même si le monde est 
prééternel, son existence reste possible : il requiert 
donc une cause à son existence, qui n’est autre que 
l’être de Dieu, dont l’existence est nécessaire. Ainsi, 
la relation du monde à Dieu est celle d’un possible à 
un nécessaire, d’une conséquence (maʿlūl) à sa cause 
efficiente (ʿilla) (p. 35). Quant à la position ashʿarite, 
Laura Hassan l’aborde en trois temps : elle commençe 
par exposer la thèse du fondateur de l’école éponyme 
(p. 43), puis celle de la Via Antiqua (p. 45) et enfin 
celle de la Via Moderna (p. 47). Celle d’Ashʿarī se 
fonde sur une division des existants en prééternel 
(qadīm), c’est-à-dire Dieu seul, et adventé (muḥdath), 
tout autre que Dieu, souvent réuni sous le qualificatif 
de « monde » (ʿālam), lui-même subdivisé en acci-
dents (aʿrāḍ) et substances (jawāhir). C’est sur cet 
atomisme que s’appuie la thèse ashʿarite d’un monde 
créé ex nihilo ; il permet de démontrer l’adventicité du 
monde en prouvant celle de ses deux seuls compo-
sants, les substances et leurs accidents. Abordant plus 
en détail le Luma‘ d’Ashʿarī, Laura Hassan. remarque 
une discontinuité entre celui-ci et ses successeurs 
immédiats, et constate que ledit texte ne bénéficie 
pas d’une section consacrée à la démonstration de 
la création du monde, mais que l’on peut trouver 
cette dernière dans le contexte d’une démonstration 
de l’existence de Dieu (p. 43). En fait, Ashʿarī a eu 
recours à plusieurs argumentations pour démontrer 
l’existence de Dieu. Gimaret, que l’on aurait aimé 
voir cité dans ce passage, les a classées de la façon 
suivante : 1°) « La preuve par les quatre théorèmes », 
qui consiste, à partir de quatre postulats (existence 
et adventicité des accidents, existence et adventicité 
des substances), à prouver que ce monde est adventé 
et nécessite donc un créateur ; 2°) « La preuve par les 
cinq hypothèses », qui consiste à invalider les seules 
cinq hypothèses envisagées si les substances étaient 
éternelles, ce qui revient à affirmer l’adventicité du 
monde ; 3°) « La preuve par les métamorphoses », qui 
se concentre non pas sur l’adventicité, mais sur les 
changement d’état que peuvent connaître les corps. 
Ainsi, l’homme passe, tout au long de sa vie, par de 
nombreux états : goutte de sperme, sang coagulé, 
enfant, jeune homme, homme mûr et vieillard. De 
fait, ce n’est pas l’homme qui se transfère lui-même 
d’un état à un autre, auquel cas un vieux pourrait 
redevenir jeune, ce dont il est invraisemblablement 
incapable ( Gimaret, La doctrine d’al-Ashʿarî, Paris, Les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Dīn al-Āmidī on Creation, recensé par Ilyass Amharar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 42

éditions du Cerf, 1990, p. 219-230.). C’est pour cette 
troisième argumentation qu’a optée Ashʿarī dans son 
Luma‘. L’importance de l’adventicité de la création 
du monde dans la démonstration de l’existence de 
Dieu se formalise dans les premières générations 
postérieures à Ashʿarī, Bāqillānī (403/1013) et ʿAbd 
al-Qāhir Baghdādī (429/1037) sont cités. Une fois 
admise cette adventicité, il ne reste qu’à démontrer la 
nécessité d’un « adventeur » selon la volonté duquel 
ce monde a existé. Concernant la position de la Via 
Moderna, Laura Hassan l’aborde à travers l’œuvre de 
Juwaynī, et conclut que « although expressed with in-
creasing sophistication from one generation of Ashʿarī 
scholars to the next, the conception of caused-ness and 
creation remains unchanged » (p. 48). En conclusion 
de ce chapitre, L. H. propose une réflexion sur ces 
deux conceptions contradictoires de la création 
(falsafa / ashʿarisme) car, malgré leur antagonisme, 
la pensée d’Āmidī s’est bien imprégnée des deux. 
D’après elle, l’opposition kalām/falsafa sur cette 
question n’est qu’une tentative de chacun des camps 
de résoudre un paradoxe très présent dans le Coran, 
celui d’un Dieu qui s’affirme à la fois transcendant et 
appréhensible par la raison. Laura Hassan développe 
son propos avec le postulat ashʿarite selon lequel le 
créateur est voulant et puissant, ce qui est mis en 
relation avec le fait que l’agent humain a nécessaire-
ment une volonté et une puissance afin que son acte 
soit produit, alors même que Dieu ne ressemble pas 
aux humains. La notion dite de « l’analogie du visible 
à l’invisible » (qiyās al-shāhid ‘alā l-ghā’ib), souvent 
invoquée dans les traités d’ashʿarisme pour confir-
mer à Dieu l’attribut de volonté, de puissance, mais 
également de science, est étonnamment absente ici. 
Le chapitre se clôt sur une réflexion sur la définition 
de la volonté et de la puissance dans l’ashʿarisme et 
l’avicennisme.

Le chapitre 3 (p. 57-80) montre le contraste 
entre conceptions avicenniennes et ashʿarites du 
possible et du nécessaire. Avant d’aborder la ques-
tion, Laura Hassan remarque que les commentateurs 
d’Avicenne ne sont pas unanimes quant à sa position 
sur l’existence et l’essence : on ne sait de façon sûre si 
les deux termes étaient pour lui synonymes ou bien 
renvoyaient à deux réalités distinctes. La conception 
avicennienne se construit sur un hylémorphisme, qui 
voit le corps comme composé de matière et de forme. 
Ainsi, pour Avicenne, chaque existant est précédé 
d’un substrat de matière qui nécessite une forme. Si 
le corps est composé de matière et de forme, et que 
la forme n’existe pas sans substrat, la possibilité de 
l’existence est alors « inextricably a composite of its 
existence and its essence » (p. 71). On retrouve le pos-
sible et le nécessaire dans la théorie avicennienne de 
la causalité : un existant possible s’appuie, en raison 

de la possibilité de son essence, sur une cause qui le 
rend existant toute la durée de son existence, sans 
quelconque lien attribué à sa non-existence. Cette 
relation entre possible et cause permet à Avicenne 
de considérer un monde prééternel comme étant 
malgré tout créé. Pour les Ashʿarites, ceci est une 
hérésie (p. 74-80). L’ossature entière de la théologie 
éponyme repose sur la dichotomie adventé/préé-
ternel, et fonde la croyance en l’unicité (tawḥīd) sur 
l’absolue distinction entre le prééternel, Dieu Lui-seul, 
et l’adventé, Sa créature. Pour Laura Hassan, la 
conception ashʿarite du possible repose sur le fait que 
l’existence et l’essence ne font qu’un : « possible » n’est 
donc pas une entité supplémentaire à l’existant. On 
trouve la notion de possible abordée dans l’exposé 
des thèses concernant l’objet de la puissance divine, 
qui diffère de celui de la science divine. Si l’on revient 
à la définition ashʿarite de la puissance, celle-ci revient 
à faire surgir du néant à l’existence (min al-ʿadam ilā 
l-wujūd) : son objet est donc le possible, puisque celui-
ci accepte l’anéantissement, ce qui exclut l’obligatoire 
rationnel, mais également l’entrée en existence, ce 
qui exclut l’impossible rationnel. L’objet de la science 
est tout ce qui peut être su tel qu’il est : en cela, Dieu 
sait le possible, mais également l’obligatoire rationnel 
(Dieu a la science de Sa propre essence), et de l’impos-
sible rationnel. De même la science divine englobe 
l’inexistant (maʿdūm) : Dieu sait ce qui n’existe pas et 
de quelle manière il aurait pu exister. La science divine 
porte donc sur les trois catégories rationnelles (obli-
gatoire, impossible et possible) alors que la puissance 
ne porte que sur une (le possible). Pour les Ashʿarites, 
la puissance de Dieu concerne tout possible, même 
non-existant, en ce que Dieu est capable de le faire 
exister mais qu’Il le maintient dans son état de néant. 
Laura Hassan pointe ici la différence cruciale entre les 
théories ashʿarite et avicennienne. Pour Avicenne, le 
possible existe nécessairement par sa cause efficiente 
à l’existence duquel celle-ci est simultanée, ce qui 
rattache, de fait, le possible à l’idée d’une existence 
effective. Pour les Ashʿarites en revanche, le possible 
englobe ce qui existe mais peut s’anéantir et ce qui 
n’existe pas mais peut entrer en existence. Dieu est 
tout-puissant sur les deux catégories : Il est capable 
d’anéantir l’un comme faire exister l’autre.

Une fois ces deux conceptions exposées, le 
chapitre 4 (p. 81-124) détaille la pensée d’Āmidī 
sur les notions de possible et nécessaire, précédée 
d’une étude du contexte post-avicennien (Ghazālī, 
Shahrastānī et Rāzī), que l’on verrait davantage au 
chapitre précédent. L’analyse de la pensée d’Āmidī se 
fait en deux temps : d’abord à travers l’étude de ses 
traités de falsafa (Al-Nūr al-bāhir, Kashf al-tamwīhāt, 
et Rumūz al-kunūz) puis ceux de kalām (Abkār 
al-afkār et Ghāyat al-marām). Si Āmidī souscrit à la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Dīn al-Āmidī on Creation, recensé par Ilyass Amharar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 36 43

thèse d’Avicenne selon laquelle « temporal origina-
tedness is not what determines the need for a cause » 
(p. 98), il rejette en revanche l’ontologie du possible 
défendue par ce dernier et défend celle des Ashʿarites. 

Le chapitre 5 (p. 125-143) expose la « Ashʿarī 
physical theory » (p. 125), à savoir l’ensemble des pos-
tulats visant à définir et catégoriser les constituants 
du monde. Cette conception du monde s’appuie 
sur un atomisme, qui divise celui-ci en substance 
(jawhar) et accident (ʿaraḍ). Le corps (jism) est 
 composé de deux jawhar-s ou plus. 

Laura Hassan juge opportun de consacrer son 
sixième chapitre (p. 145-197) à la position d’Āmidī sur 
ces postulats, car elle « make an excellent case study 
in the evolution of his thought » (p. 145). Bien qu’il 
se montre attaché aux terminologies ashʿarites en 
la matière (notamment les définitions de jawhar et 
de jism), L’auteure pointe chez Āmidī une difficulté à 
adopter dans son entier l’ « Ash‘arī physical theory » 
à cause, justement, de l’influence avicennienne en 
vertu de laquelle cette théorie est davantage appré-
hendée comme une science à part plutôt qu’un sujet 
de théologie. 

Les deux derniers chapitres abordent enfin la 
doctrine de la création. Le chapitre 7 (p. 199-227) 
détaille les positions des trois prédécesseurs d’Āmidī 
déjà cités au chapitre 4 (Ghazālī, Shahrastānī et Rāzī). 
Pour les Ashʿarites classiques, la doctrine d’un monde 
créé à partir de rien a plus d’une fonction : prouver 
à l’existence de Dieu, mais également Sa toute-puis-
sance et Sa volonté. Après avoir passé en revue les 
points de vue des trois savants, Laura Hassan conclut 
que « under the influence of Ibn Sīna’s doctrine of crea-
tion, a very significant shift occurred among Ashʿarī 
theologians » (p. 226). Ce revirement prit forme avec 
Ghazālī, puis devint plus franc chez Shahrastānī et 
Rāzī, qui adoptent le postulat avicennien selon lequel 
c’est en vertu de l’essence possible du monde que 
celui-ci nécessite une cause. Le huitième et dernier 
chapitre décrit la doctrine d’Āmidī concernant la 
création, telle qu’exposée en ses Abkār et Ghāyat 
al-marām. Contrairement à la doctrine ashʿarite clas-
sique et conformément aux deux savants cités plus 
haut, le postulat d’un monde crée ex-nihilo n’est plus, 
chez Āmidī, l’élément central de sa démonstration 
de l’existence de Dieu : celui-ci est délaissé au profit 
du postulat avicennien. L’adventicité du monde n’est 
pas non plus utilisée pour démontrer que Dieu est 
voulant et omnipotent. Contrairement à d’autres 
sujets de kalām pour lesquels Āmidī reste fidèle à 
la méthodologie traditionnelle des Ashʿarites, ce 
dernier n’hésite pas à convoquer des éléments de 
la métaphysique avicennienne pour critiquer cer-
taines démonstrations de l’adventicité du monde, 
en particulier celle développée par Rāzī, qui semble 

pourtant être nourrie d’avicennisme. Dans ces deux 
textes de kalām, Āmidī fait figurer la démonstration 
de l’adventicité du monde à partir de son caractère 
possible dans une liste d’arguments qu’il juge ineffi-
caces et pointe de façon dialectique ce qui, selon lui, 
en constitue les faiblesses. Une conclusion générale 
vient clôturer le livre (p. 283-294).

Les coquilles sont très peu nombreuses. On 
regrettera une orthographe approximative du vers 
de poésie (ḥasadū et non ḥassadū ; a‘dā’un lahū et 
non a‘dā’ lahu ; khuṣūmū et non khuṣūm, p. 30), de 
certains titres d’ouvrage (al-Maṭālib al-‘āliya et non 
al-‘āliyya ; al-Ma’ākhidh et non al-Mākhadh, p. 23 
n. 28) ou encore d’un nom commun (aʿyān et non 
ʿayyān, p. 243). 

Cela ne nous empêchera cependant pas de 
saluer l’effort fourni par Laura Hassan qui, malgré un 
abord particulièrement difficile de cette littérature 
dû à la complexité de son vocabulaire, a su restituer 
de façon claire une doctrine qui ne l’est pas toujours, 
et est parvenue à montrer la complexité que repré-
sente la rencontre de l’ashʿarisme et l’avicennisme 
dans la pensée d’Āmidī concernant la création du 
monde.

Ilyass Amharar
Post-doctorant Aix Marseille Université - IREMAM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 36 (2022) Laura Hassan: Ash’arism Encounter Avicennism. Sayf al-Dīn al-Āmidī on Creation, recensé par Ilyass Amharar
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (offset matt6-3-07)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FFFE5B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E00020002700420043004100490027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E00>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks true
      /IncludeInteractive true
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


