
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 29

Bohas  Georges, Roquet Gérard 
Une lecture laïque du Coran

Paris, Geuthner
2018, 197 p.
ISBN : 9782705340070

Spécialiste mondialement reconnu pour ses tra-
vaux et sa profonde connaissance de la littérature et 
de la métrique arabe à laquelle il avait déjà consacré 
sa thèse de doctorat, Georges Bohas (1) propose avec 
la contribution de Gérard Roquet (2), un ouvrage 
d’analyse littéraire intitulé « une lecture laïque du 
Coran ».

Dans une brève introduction, le titre de l’ouvrage, 
qui sonne tel un manifeste, explicite les motivations 
et le cadre méthodologique de son entreprise. 
Critiquant les imprudences d’illustres prédécesseurs, 
et particulièrement de Jacques Berque, dont les 
usages du terme « Révélation » pour caractériser le 
Coran étonnent encore, Georges Bohas milite pour 
une rigoureuse étude scientifique de l’ouvrage fon-
dateur de l’islam (3). La citation de Thomas Römer (4) 
(p. 8) est ici édifiante et rappelle que le Coran doit, à 
l’instar de la Bible, bénéficier des mêmes approches 
critiques. L’intérêt d’une telle introduction est sans 
doute de rappeler aux chercheurs que ces évidentes 
précautions de méthode ne sont pas toujours 
partagées ou comprises quand il s’agit du Coran. 
On sourira de l’usage du terme « laïque », tel un clin 
d’œil, qui inscrit résolument cet ouvrage dans un 
contexte national français, et osons le dire politique, 
exacerbé par la « question » de l’islam. L’ensemble de 
l’ouvrage se divise en deux parties dont la seconde, 
la plus longue, a pour thème central une analyse 
métrique du Coran. 

La première partie (p. 9-72) est consacrée à 
des analyses littéraires autour d’expressions (ḥawrāʾ, 
pl. ḥūr et awtād), de personnages et de narrations 
qui leur sont attachés (Alexandre, Noé et Iblis). Cette 
première partie rassemble cinq études s’achevant 
par un appendice sur la traduction de la « basmala ». 

La première étude revient sur la question des 
« houris » (p. 9-16) qui connut un écho médiatique 

(1) Professeur émérite des Universités : http://www.icar.cnrs.fr/
membre/gbohas/ 
(2) Égyptologue et ancien directeur d’études à la 4e section des 
Hautes Études à la Sorbonne. 
(3) Pour une critique similaire, lire Larcher, Pierre, « Coran 
et Théorie linguistique de l’énonciation », Arabica, 97/2000, 
p. 441-456. 
(4) « Il s’agit d’appliquer à la Bible les mêmes méthodes de lec-
ture et de décryptage que pour les récits d’Homère. Je n’ai jamais 
considéré que la Bible devait être traitée comme un texte à part ». 
La citation est tirée des Cahiers Science et Vie, 156/2015, p. 82.

inattendu à la suite d’une thèse iconoclaste défendue 
par C. Luxenberg. Ce dernier proposa d’en com-
prendre le sens non comme des femmes « vierges » 
(ḥawrāʾ, pl. ḥūr) promises aux croyants du paradis 
mais bien plutôt, comme des « raisins blancs ». Se 
référant à des études précédentes qui critiquaient 
l’hypothèse de Luxenberg et les poursuivant dans le 
même sens, Georges Bohas ajoute au dossier un autre 
argument utile à la discussion (5). En effet, la présence 
des vierges au paradis n’est nullement une originalité 
coranique. Leur présence est déjà attestée dans un 
écrit apocalyptique copte de l’Antiquité tardive. Ici, 
l’élément intéressant est l’origine du texte qui se situe 
dans un contexte monastique chrétien syriaque. De 
récentes recherches proposées par Mette Bjerregaard 
Mortensen et Guillaume Dye (6) portent à croire que 
certaines dispositions morales du Coran sont, en effet, 
inspirées par ce milieu spécifique. 

La deuxième étude s’intéresse plus particulière-
ment à l’expression coranique ḏū l-‘awtād attachée 
à la figure de Pharaon. Rejetant les traductions 
antérieures qui associaient ce terme au supplice des 
pieux, G. Bohas propose de traduire l’expression par 
« aux piquets ». Il motive cette traduction à l’aide 
d’inscriptions épigraphiques abondantes où les titula-
tures pharaoniques étaient suivies de trois piquets ou 
d’objets qui pouvaient être interprétés de la sorte sans 
que les visiteurs n’aient nul besoin, par ailleurs, d’en 
connaître la langue et le sens (p. 29). Comme le sou-
lignent G. Bohas et G. Roquet, à l’appui de plusieurs 
photos et reproductions de dessins : « cette fréquence 
pouvait naturellement amener à la conclusion qu’il y 
avait un rapport entre ces trois piquets et le pharaon, 
puisque le territoire du pharaon est rempli de ce signe 
de l’Égypte des monuments. » (p. 31)

La troisième étude est consacrée à la figure de 
Noé. Le thème du prophète prêchant, caractère 
fondamental de ce personnage dans le Coran, n’est 
pas nouveau. G. Bohas rappelle que ce trait distinctif 
était déjà présent dans les sources juives et grecques. 

(5) Sur ce même sujet, on complétera l’analyse par deux autres 
contributions sur le même sujet : Wild Stefan, “Lost in Philology ? 
e Virgins of Paradise and Luxenberg Hypothesis” et dans le 
même ouvrage collectif : Saleh (Walid A.), « e Etymological 
Fallacy and Quranic Studies: Muhammad, Paradise and Late 
Antiquity » in Neuwirth Angelika, Nicolai Sinai and Michael Marx 
(éds), e Qur’ān in Context, Historical and Literary Investigations 
into the Quranic Milieu, Leiden, Brill, (“Texts and Studies on the 
Quran”), 2010, p. 625-648 ; 649-698. 
(6) Bjerregaard Mortensen (Mette), A Contribution to Qur’ānic 
Studies: Toward a Definition of Piety and Asceticism in the Qur’ān 
(Aarhus, PhD, 2018) ; Dye (Guillaume), “Ascetic and Nonascetic 
Layers in the Qurʾan: A Case Study”, Numen 66 (5-6)/2019, 
580–597 ; Voir également Neuenkirchen (Paul), “Sourate 52” in 
Mohammad Ali Amir-Moezzi & Dye Guillaume, Le Coran des 
historiens, Paris, Cerf, v. 2b, 1581-1584. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bohas Georges, Roquet Gérard: Une lecture laïque du Coran, recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 30

Néanmoins, sa contribution permet de porter à 
notre connaissance trois textes : un panégyrique 
de Jean Baptiste attribué à Théodose, archevêque 
d’Alexandrie, l’Apocryphon de Jean, et enfin un texte 
apocryphe attribué à Basile de Césarée de Cappadoce. 
L’ensemble de ces textes, dont on aurait souhaité une 
présentation plus précise, suggère, selon G. Bohas, 
que c’est bien la tradition copte qui « relie plus clai-
rement le refus du repentir à la destruction du genre 
humain » (p. 40), motif central dans le Coran.

La quatrième étude concerne la péricope cora-
nique autour de la figure de ḏū l-qarnayn (Coran 19 : 
82-98). G. Bohas rappelle les études antérieures de 
Noldëke et celle, plus récente, de Tommaso Tesei qui 
ont identifiés la source coranique de cette péricope : 
un texte syriaque de la légende d’Alexandre qui 
n’est autre qu’un ouvrage de propagande  composé 
à la gloire d’Héraclius en 628 ! L’intérêt ici est de se 
confronter à une objection qui rappelle que cette 
figure d’Alexandre a pu être connue par la voie 
yéménite. Or, ce dernier argument est à juste titre 
facilement récusable car comme le souligne G. Bohas 
« la discussion ne porte pas sur l’identité d’un homme 
(dhou-l-Qarnayn) mais sur l’intégration d’un récit… 
qui reproduit l’organisation du texte de la légende 
syriaque » (p. 50). Ainsi, il est difficile pour cette 
péricope d’avoir été rédigée avant 628, et a contrario 
tout porte à croire qu’elle fut rédigée et intégrée après 
la mort de Muhammad. 

La cinquième étude s’intéresse à la figure d’Iblis. 
En tout premier lieu, G. Bohas souligne combien 
les mentions de ce terme font « intrusion » – on 
pourrait simplement parler d’interpolation – dans 
un texte coranique originel où le terme était proba-
blement absent. Dans un second temps, il rappelle le 
nom de sources déjà connues autour des péricopes 
coraniques où Iblis se refuse à la prosternation 
devant Adam (Coran 17 : 61 ; 38 : 75-77). Il ajoute à 
ces dernières la mention inédite d’un texte copte : 
le manuscrit Morgan 593 qui met en scène un 
dialogue entre le diable et le Créateur (p. 62). Plus 
originale est l’analyse du terme grec Diabolos qui par 
déglutination en langue copte explique la forme ‘Iblīs 
dans le Coran. Pour parvenir à ce résultat, il définit 
préalablement les termes d’agglutination et de 
déglutination linguistiques, puis propose, à travers 
plusieurs exemples, d’expliquer la déglutination des 
mots grecs en copte. C’est finalement le terme grec 
Diabolos qui est analysé sous sa forme copte Tyabolos 
qui, sous la forme déglutinée, se transforme en ablis 
ou blis pour donner enfin la forme normalisée arabe 
Iblīs (de schème ifʿīl) (7). Les conséquences d’une telle 

(7) Pour une description plus détaillée, lire p. 69-70. 

analyse sont décisives. D’abord, linguistiquement, elle 
met en lumière un trilinguisme à l’œuvre (grec, copte 
et arabe) (8). Ensuite, historiquement, car, comme on 
le sait, la conquête arabe de l’Égypte n’est effective 
qu’après 640. Dès lors, l’intégration de la figure d’Iblis 
dans le Coran n’aurait pu se faire qu’après cette date, 
loin du schéma traditionnel présenté par la tradition 
musulmane. C’est un autre indice, avec la péricope de 
ḏū l-qarnayn, que le Coran fut l’objet de remaniement 
et d’ajouts après la mort de Muhammad. 

Cette première grande partie s’achève par un ap-
pendice revenant sur la traduction de la « basmala ». 
G. Bohas propose de traduire la célèbre formule par 
« Au nom de Dieu, al-Raḥman, le Miséricordieux » 
considérant, à juste titre, qu’al-Raḥman est un nom 
propre et non un qualificatif. 

La seconde partie (p. 73-185), plus longue et 
plus technique, traite spécifiquement de la métrique 
dans le Coran. Elle débute par un préliminaire 
sur le système de transcription indispensable à la 
 compréhension des tableaux qui jalonnent l’en-
semble de l’étude métrique (p. 74). Elle se poursuit 
par un exposé général de la métrique arabe classique 
comme moderne (p. 77-97) pour proposer, à l’aide 
de nombreux tableaux, un examen minutieux de 
la métrique coranique à partir des sourates brèves 
(Coran al-’inširāḥ 94, al-humaza 104, al-’iḫlāṣ 112, 
al-falaq 113, an-nās 114) et plus longues (Coran ar-
raḥmān 55, Maryam 19). L’ensemble est ainsi encadré 
par des études métriques des poésies antéislamiques 
(p. 77-86) et de la poésie arabe moderne (p. 165-162). 
Ces dernières études permettent dès lors de compa-
rer les différents corpus. 

Le point de départ de l’analyse est une judicieuse 
présentation des caractéristiques de la poésie antéis-
lamique et dite « classique » qui sont régies par le 
même système de métrique nommé poésie ʿamūdī 
(p. 77). En comparant de manière systématique ce 
dernier modèle avec des sourates courtes (les cinq 
 citées plus haut), G. Bohas conclut à une réelle affinité 
entre les deux modèles tant au niveau de l’isométrie 
que de l’emploi de la monorime (p. 110). La lecture 
métrique de sourates plus longues vient compléter 
et confirmer les premiers résultats de l’analyse. C’est 
d’abord la sourate 55 ar-raḥmān puis la sourate 19 
Maryam qui permettent de déterminer des points de 
convergences difficilement récusables entre le Coran 
et la poésie ʿamūdī. Ce constat, s’il est pertinent et 
flagrant pour la sourate 55 ar-raḥmān (chapitre à 

(8) À ce sujet, on lira avec profit la contribution de Dye, 
Guillaume, « Traces of Bilingualism/Multilingualism in Qurʾānic 
Arabic », in Ahmad Al-Jallad, Arabic in Context, Celebrating 400 
years of Arabic at Leiden University, Leiden, (“Studies in Semitic 
Languages and Linguistics ; 89”), p. 337–371. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bohas Georges, Roquet Gérard: Une lecture laïque du Coran, recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 31

l’isométrie proche de la poésie ʿamūdī et à domi-
nante monorime), l’est beaucoup moins pour la sou-
rate 19 Maryam qui s’impose par sa singularité (9). La 
désagrégation du modèle ʿ amūdī se vérifie clairement 
avec l’accroissement des syllabes orphelines, l’allon-
gement de certains versets, et l’absence d’isométrie. 
Cette « désagrégation » est encore plus manifeste 
vers la fin de la sourate. Ainsi, l’aboutissement de 
l’analyse métrique conduit à distinguer deux grandes 
parties ; la deuxième partie (v. 75-98) ayant été ratta-
chée à la première (v. 1-74). S’agirait-il de deux textes 
indépendants qui auraient été juxtaposés ? G. Bohas 
le suggère sans ambiguité : « il semble, en fait, qu’on 
ait ici fusion de deux morceaux » (p. 162). Une telle 
analyse peut ainsi bénéficier au travail de la critique 
des formes et de la rédaction (10). Plus largement, une 
recherche métrique qui embrasserait l’ensemble du 
corpus coranique serait sans aucun doute d’une 
aide précieuse pour approfondir notre connaissance 
du travail éditorial qui préside à la constitution du 
muṣḥaf. 

Assurément, cet ouvrage, qui reprend des 
analyses antérieurement données par G. Bohas, a 
un double intérêt. Méthodologiquement d’abord, 
il témoigne à nouveau de la nécessité d’une 
approche pluridisciplinaire conjuguant les apports 
de l’épigraphie, de la philologie et de la linguistique 
(notamment métrique) dans les études coraniques. 
On le conçoit aisément lorsqu’il s’agit de conjuguer 
épigraphie, recherche philologique et linguistique 
pour comprendre l’expression ḏū l-‘awtād. À cet 
intérêt méthodologique, il faut ajouter la contri-
bution herméneutique d’une recherche qui ancre 
résolument la lecture du Coran dans la vaste tradi-
tion des littératures religieuses de l’Antiquité Tardive. 
Comme on l’a vu, l’exemple le plus frappant est la 
péricope de ḏū l-qarnayn. De surcroît, l’historien 
tire avantage de ces analyses littéraire et synchro-
nique. Ainsi, que ce soit le terme grec Diabolos qui 
par déglutination en langue copte explique la forme 
coranique Iblīs ou encore l’existence d’une source 
syriaque difficilement réfutable pour la péricope de 
ḏū l-qarnayn, ces deux exemples compromettent le 
récit chronologique traditionnel et situent l’élabora-
tion de certains passages du Coran après la mort de 
Muhammad. Historiquement, toujours, on ne peut 
que rejoindre l’auteur lorsqu’il affirme que le Coran 

(9) Quelques coquilles sont à signaler aux pages 139, 146 et 149. 
La présentation (saut de lignes) est parfois irrégulière.
(10) Les résultats présentés par Bohas seront à confronter 
avec le commentaire de la sourate dans Le Coran des Historiens. 
Bjerregaard Mortensen (Mette), “Sourate 19” in Mohammad 
Ali Amir-Moezzi & Guillaume Dye, Le Coran des historiens, Paris, 
Cerf, v. 2a, p. 755-759. 

s’inscrit dans une continuité métrique, stylistique et 
poétique avec la poésie arabe anté-islamique. On ne 
peut s’empêcher de mettre cette conclusion en lien 
avec d’autres considérations, comme les découvertes 
archéologiques et épigraphiques au Yémen et en 
Arabie, et où les thèmes et les expressions coraniques 
sont déjà bien attestés dans une Arabie marquée dès 
le troisième siècle de notre ère par une présence juive 
et chrétienne (11). Dans cette perspective, il n’est pas 
vain de réinterroger ces continuités à la lumière de 
l’émergence des principautés arabes affirmant leur 
singularité culturelle et identitaire face aux empires 
byzantin et sassanide. 

Mehdi Azaiez 
UCLouvain

(11) Robin Christian, « L’Arabie préislamique » in Mohammad 
Ali Amir-Moezzi & Guillaume Dye, Le Coran des historiens, Études 
sur le contexte et la genèse du Coran, Paris, Cerf, v. 1, p. 51-154.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Bohas Georges, Roquet Gérard: Une lecture laïque du Coran, recensé par Mehdi Azaiez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

