| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

DYE Guillaume,
AMIR-MOEZZI Mohammad Ali (dir.)
Le Coran des historiens

Paris, Le Cerf
2019, 3408 p.
ISBN: 9782204135511

Voila un livre enthousiasmant. Comme son
nom l'indique, l'ouvrage n'est pas destiné a la piété
musulmane mais a une réflexion historique sur le
texte coranique comme produit du vi€ siecle, hors
de toute perspective théologique. Il constitue un
véritable travail philologique offert au public fran-
cophone: il donne aussi a sentir qu’'une science
nouvelle, la coranologie, atteint enfin sa maturité et
produit ce document fondamental pour les dévelop-
pements ultérieurs de ladite science, un commentaire
continu du Coran. Par ce biais, le Coran recoit enfin
I'éclairage savant qu'il méritait et qui permet une
lecture suivie qui essaie de comprendre la lettre du
texte et son contexte. Par ailleurs, une proposition
d’interprétation globale que I'on pourrait qualifier de
« prolégomenes a la coranologie en tant que science »
est avancée. On a donc une armature conceptuelle
et un travail philologique appelés a se compléter
I'un l'autre.

Le Coran des historiens se compose de deux
(ou trois) parties. La premiére est une série de vingt
Etudes sur le contexte et la genése du Coran,en 1014 p,,
la deuxieme (en deux tomes de 2 386 p. en tout)
présente Commentaire et analyse du texte coranique
(Sourates 1-26 et 27-114). Une troisiéme partie de
330 p. intitulée Bibliographie des études sur le Coran
existe sous forme informatique.

Contrairement a ce que le titre pourrait laisser
entendre, le Coran des historiens ne contient pas, hélas,
de traduction frangaise du Coran et suppose que le
lecteur francophoneaitasadisposition la traduction
deR. Blachére, de D. Masson ou de]. Berque, pour ne
citer que les plus courantes. Les éditeurs écrivent (t. 2,
p. 11): « Nous n‘avons pas inclus dans le corps de l'ou-
vrage, le texte arabe du Coran, ni une traduction: cela
aurait considérablement alourdi l'ouvrage ». Nous le
regrettons et nous les encourageons fortement a le
faire dans un prochain ouvrage, car un commentaire,
sans une traduction (a défaut du texte arabe), est
étrange, au moins au niveau scientifique. Chaque
traduction est un parti pris. Lire ce commentaire avec
une autre traduction que celle des commentateurs
oblige le lecteur a une forme de schizophrénie (voir
ci-dessous la sourate 30, 2-4).

Les vingt Etudes du premier tome se divisent
en trois parties: 1. une série de récapitulations sur le

contexte historique dans lequel est élaboré le Coran,
|

2. des études sur les religions de Iépoque et leurs
textes, notamment apocalyptiques et légaux, 3. des
synthéses sur la question des manuscrits coraniques,
des inscriptions lapidaires contenant des versets
coraniques et la question de la composition et de la
canonisation du Coran.

Les Commentaires et analyses de chaque sourate,
aux tomes 2 et 3, sont rédigés par des spécialistes
qui analysent en général chacun un groupe de
sourates, par exemple Mehdi Azaiez commente les
sourates 21-26, 78 et 90 et Jan M.-F. Van Reeth, les
sourates 27-35 et 37. Chaque sourate est dabord
analysée dans sa structure générale, un plan en est
donné, puis une analyse par groupe de versets, et
une bibliographie.

Apres cette analyse des trois tomes du Coran
des historiens, il convient de situer 'entreprise menée
par Guillaume Dye et Mohammed-Ali Amir-Moezzi,
telle qu'ils qu'ils I'expliquent a la fin du premier
volume. C'est la rencontre du doute introduit par
I'ancienne tradition chiite et du questionnement
scientifique moderne sur le Coran. Jusqu’au x© siecle,
comme l'explique M.-A. Amir-Moezzi (t. 1, p. 933),
un courant du chiisme a défendu l'idée de tahrif
ou « falsification » du Coran. Le pouvoir sunnite
aurait délibérément censuré les noms des membres
de la famille du prophéte, notamment Ali ou Fatima,
ou bien les dénonciations des puissants de la tribu
de Quraysh et leur « traitrise » a 'égard du Prophéte.
Ce dernier aurait annoncé Ali en tant que nouveau
messie (p. 952). Par exemple en Coran 13,7: « Tu
n'es qu'un Avertisseur alors que chaque peuple a un
Guide » renverrait pour les chiites respectivement a
Muhammad en tant quavertisseur et a Ali en tant
que guide. Seuls les douze imams auraient conservé
le Coran intégral. Pour Guillaume Dye, la difficulté est
ailleurs: la tradition sunnite sur le Coran n'est d'aucun
secours pour comprendre le Coran. Trop tardifs, les
récits témoignent plus de l'exégese abbasside que
de la genese du Coran. La recherche orientaliste s'est
fourvoyée et, a la suite de Theodor Noldeke au début
du xx¢ siécle, elle a fait confiance a ces traditions pour
avoir un cadre conceptuel dans lequel comprendre
le Coran. Ce n'est que depuis 1977-1978, avec John
E. Wansbrough, qu'on a commencé a comprendre
qu'il fallait interpréter le Coran par le Coran, si I'on
nous permet d'exprimer les choses ainsi. Dés lors
Guillaume Dye exprime un paradoxe redoutable
(t. 1, p. 771) que nous appellerons le paradoxe Dye:
« 1. des strates substantielles du Coran supposent
un arriére-plan chrétien. » Or si l'on suppose que
«2.le Coran n'est que le reflet de la prédication de
Muhammad », et que « 3. la carriere de Muhammad
s'est déroulée en Arabie occidentale », ou « 4. la

présence chrétienne était marginale », la premiére
|

BCAI 35 [y~

BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

proposition qu'attesterait pourtant le Coran est
impossible. « Si I'on veut une approche cohérente »,
écrit-il alors, «il faut donc introduire du christia-
nisme a la Mecque ou a Médine » (ce qui n'est pas
attesté historiquement) « ou mettre le Coran ou une
partie du Coran hors d’Arabie occidentale » (ce que
Dye propose). Reprenant les études plus anciennes
d’Alfred-Louis de Prémare et de Francois Déroche
(ainsi que la tres claire présentation, dans ce volume,
des manuscrits coraniques par Eléonore Cellard), Dye
montre que la canonisation du Coran, en tant que
texte, est établiea la fin du vii® siecle, sous le califat de
‘Abd al-Malik b. Marwan (685-705) par l'existence des
premiers manuscrits coraniques et 'analyse critique
de la tradition musulmane. Il faut donc abandonner
les divisions de la tradition musulmane entre sou-
rates mecquoises et médinoises et essayer, plutot, de
relever différentes strates de composition du texte
coranique: I'une delle, la premiére, est liée a la pré-
dication de Muhammad en Arabie occidentale, mais
on peut relever d’autres strates, la derniére datant, au
plus tard, du temps de ‘Abd al-Malik. Par exemple
pour le verset de la sourate 55,7 « Et le ciel, Il 'a élevé,
et Il a établila balance » semble devoir se comprendre
grace a l'arriere-fond syriaque des Homélies sur la
Création de Narsai de Nisibe ou de I'Hexahéméron
de Jacques de Sarough ou il est question d’une
balance cosmologique qui permet de répartir les
eaux entre eaux du ciel et eaux de la terre. On aurait
donc un auteur 1, «brillant et savant, avec un vrai
talent poétique et une trés bonne connaissance des
récits bibliques et des homélies syriaques » (p. 821).
Mais les deux versets suivants (sourate 55,8-9),: « Ne
fraudez pas la balance ! Etablissez la pesée avec équité
et ne faussez pas la balance ! » semblent relever d’'un
auteur 2, qui «ne comprenant plus la signification
cosmologique du terme mizdn («balance »), s'est
efforcé d’expliquer ce terme » en s’inspirant d’autres
passages coraniques. Tel est le paradoxe de Dye, qui
ouvre la voie a une analyse du Coran inspirée des
méthodes de la recherche sur le Nouveau Testament.
On retire de la lecture d'ensemble de ces Etudes
la confirmation des intuitions développées par Dye.
David Hamidovi¢ reconnait en Coran 31,19: «Sois
modeste en ta démarche ! Baisse un peu ta voix: en
vérité, la plus désagréable des voix est, certes, la voix
de I'ane », présenté comme sagesse de Lugmadn, un
parallele saisissant avec la Sagesse dAhiqgar, écrit juif
de la Diaspora égyptienne, connu en arabe sous le
nom des Mots dAhiqgar: « Baisse la téte ! Parle a voix
basse et regarde a tes pieds ! Car s'il suffisait de parler
haut pour construire une maison, I'ane construirait
deux maisons. » (p. 532-533). Muriel Debié montre
les liens entre Coran 18, 60-64 et 83-99 a propos de

Dha I-Qarnayn et une apocalypse syriaque appelée
|

Les exploits dAlexandre: « Dhi I-Qarnayn va aux
confins du monde, via les sentiers du ciel, comme
Alexandre dans les sentiers nocturnes du soleil,
jusqu’au mur fétide et construit un mur contre Gog
et Magog » (p. 571). David S. Power (p. 639-647) fait
I'hypothése qu'il faudrait, a la lumiére du droit byzan-
tin, lire en Coran 4,12b: *kalla «belle fille ? » plutét
que kalalat «dépourvu de parent ou d’enfant ? ».
Ce dernier mot, qui navait pas de sens clair dans la
tradition juridique musulmane, aurait remplacé *kalla
dans le codex Parisino-petropolitanus (3¢ quart du
vii® siecle). Ces éléments et d’autres, qui étaient déja
connus des spécialistes, sont désormais accessibles
au lecteur francophone, c'est 1a un grand progres.
Le paradoxe de Dye doit étre mis en contexte avec
ce que montrent les Etudes de Christian Robin (sur
I'Arabie préislamique et ladomination du royaumejuif
puis chrétien de Himyar sur I'Arabie jusque vers 550)
et de Meir M. Bar-Asher (sur la présence juive dans
I'Arabie occidentale ou Hijaz en relation avec les juifs
de Palestine). Cela expliquerait les liens du Coran avec
le Talmud, comme par exemple Coran 12,24:«Elle[la
femme de Putiphar] et lui [Joseph] eussent cédé aleur
pensée si [Joseph] navait point vu la manifestation
de son Seigneur » qui renvoie a I'image de son pere
que Joseph entrevoit par la fenétre dans le Talmud
de Babylone (Sota 36b). Le Coran semble donc sétre
constitué dans un environnement religieux pluriel
dont le texte présente des éléments épars.

Sila force de cette longue introduction au Coran
qu’est le premier tome est de donner au lecteur fran-
cophone un panorama presque complet du contexte
historique et littéraire dans lequel se développe ce
texte, ainsi qu’une réflexion de haute tenue sur la
facon dont il faut tenter de penser le Coran pour
un historien aujourd’hui, on peut relever quelques
faiblesses. Comme dans tout travail collectif, les
auteurs n'ont pas tous les mémes présupposés, ce qui
rend parfois difficile la lecture. Les éditeurs trouvent,
eux, que « c'est sans doute heureux » (t. 2, p. 13) en
ces temps d’intolérance. Par exemple, le chapitre
de Frédéric Imbert « Le Coran des pierres » s'inscrit
dans la division entre sourates mecquoises et médi-
noises (p. 723), jugée caduque par Dye. On regrette
I'absence d'un panorama des débuts de l'exégese
coranigue, méme si on en comprend les raisons dans
la perspective des deux éditeurs, mentionnée plus
haut. Cela oblige le lecteur a se reporter a l'article de
Claude Gilliot « Les débuts de l'exégese coranique »,
Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée,
58 (1990), p. 82-100. Il manque aussi I’¢quivalent de
I'article de Claude Gilliot et Pierre Larcher, « Language
and Style of the Qur’an », J.D. Mc Auliffe (éd.),
Encyclopaedia of the Quran, Leyde-Boston, 2003, t. 3,

p. 109-135. Cela aurait pu remplacer certaines Etudes
|

| BCAI 35 23 |
BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

comme celle de Frantz Grenet sur I'apocalyptique
iranienne, chapitre d’'une haute valeur scientifique
mais qui conclut a I'absence d'influence sur le Coran
ou encore celle de David Hamidovi¢ sur les écrits
apocryphes juifs qui «jouent un réle marginal dans
le sous-texte coranique » (p. 535).

Venons-en ala deuxiéme partie, les Commentaires
et analyses du texte coranique. La aussi, on constatera
la grande différence de style entre les auteurs. Par
exemple Jan M. F. Van Reeth convie le lecteur a un
festin de références, méme si quelques-unes sont
déroutantes. Il conteste en Coran 31, 12-19 le rapport
de Lugman avec la Sagesse dAhiqar au titre qu'il s"agit
« probablement d'éléments introduits dans la tradi-
tion musulmane apres la constitution du Coran »
(p- 1101) et propose, a la suite de l'article de Daniel
De Smet, « Lugman » dans M. A. Amir-Moezzi (éd.)
Dictionnaire du Coran, p. 501-503, une identification
de Lugman avec le poéte grec Alcméon. Celui-ci serait,
selon un auteur arabe du x¢siecle, Aba I-Hasan al-
‘Amiri, connu comme l'inventeur de la philosophie.
Pour le verset 19 de la méme sourate: «la voix la
plus désagréable est celle de I'ane », Van Reeth
préfére renvoyer a la fable d’Esope de I'Ane déguisé
avec une peau de lion plutét qu'aux Mots dAhigar.
Le lecteur est un peu perdu sur ce Lugmdn: s'agit-il
d’Esope, d’Alcméon ou d’Ahigar ? Le rapprochement
avec la fable d’Esope est, littéralement, beaucoup
moins convaincant que celui qui est fait avec les
Mots dAhigar dans le premier volume par David
Hamidovi¢. Quant a la phonétique, elle invite effec-
tivement a accepter le lien formel entre Lugman et
Alcméon. Il faudrait sans doute supposer une fusion
du personnage d'’Alcméon ou dAhigar, ce qui est sug-
géré dans la littérature syriaque, lieu de confluence
de la sagesse grecque et de la sagesse orientale, mais
le mystére demeure. A la différence de Van Reeth, un
auteur comme Mehdi Azaiez est trop laconique. Par
exemple en Coran 26, 224-226 (traduction Berque):
«Quant aux poetes, ne les suivent que les fourvoyés,
ne vois-tu pas qu'ils brament dans toute vallée et
qu'ils disent ce qu’ils ne font pas », le lecteur lit
comme seul commentaire (p. 936): « Les versets 224-
226, quant a eux, sont une affirmation que la poésie
n'est pas un langage approprié pour la transmission
du message de Dieu, comme le confirme Q 36:
69-70. Tous ces versets sont une réplique aux accu-
sations faites aux propheétes (I'allocutaire coranique
compris) détre des poetes (Q 21: 5; 37: 36; 52:30)
inspirés par des djinns. » C'est un peu court, surtout
que les références données désignent l'allocutaire
coranique comme poete alors qu'il s'agit ici au pluriel
de «poetes », et que ce nom a donné son titre a la
sourate (al-Shu‘ard’), ce qui prouve son importance

aumoins dans la tradition islamique. On aimerait au
|

minimum une réflexion sur la nature de ces poétes,
sur ces vallées ou ils brament, et sur les fourvoyés qui
les suivent, surtout que cela intéresse la réflexion sur
la nature du Coran en prose rimée.

Quel rapport les Commentaires et analyses entre-
tiennent-ils avec le programme ouvert par Dye dans
ses deux Ftudes du premier volume ? Pour la Fatiha,
Paul Neuenkirchen signale que la basmala (traduite
souvent ainsi: « Au nom du Dieu clément miséri-
cordieux ») s'est diffusée sous le calife ‘Abd al-Malik,
qu’elle « remplit une fonction que l'on pourrait qua-
lifier de ‘politico-religieuse’ » (p. 33) et qu'elle serait
absente dans les versions coraniques d’Ibn Mas'tid ou
d’Ubayyb. Ka'b (t. 2, p. 22). Faut-il en conclure, ce que
se garde de faire l'auteur, que cette sourate serait une
introduction ajoutée a I'époque du calife omeyyade
mentionné ci-dessus ? Bien que le commentateur
cite plusieurs fois Michel Cuypers (dans Azaiez et
alii (dir.), Qur'an Seminar, p. 48), celui-ci semble avoir
un propos plus cohérent qui voit « un encadrement
liturgique pour le texte du Coran » dans la premiére
sourate et les deux derniéres; il qualifie la premiere
sourate d’ «introduction relativement tardive dans
le Livre » et rapproche la fin de la sourate (verset 6-7)
avec la fin du premier psaume de la Bible qui joue le
méme role d'ouverture du psautier. Cela voudrait dire,
dans ce cas, que le Coran, dans sa rédaction finale, a
été concu par les autorités omeyyades de la fin du
vii® siecle sur le modéle d’'un psautier a surpasser.
Cela serait a mettre en rapport avec la seule ou l'une
des seules citations coraniques explicites d’un livre
biblique (en l'occurrence le psaume 36 (37),9.11) en
Coran 21,105. La position de Cuypers nous parait plus
forte que celle de Paul Neuenkirchen, fort documen-
tée mais qui dissout la présentation de la sourate en
une liste de sources possibles. Dernier point, pour
le début de la sourate 30, 2-4, Van Reeth propose
de la lire ainsi (ce que ne font pas toujours les trois
traductions frangaises mentionnées plus haut): « Les
Romains ont vaincu dans le pays voisin et apres leur
victoire seront défaits dans quelques années », en
référence a la victoire des Byzantins sur les Arabes a
Mu'ta (en Jordanie actuelle) en 629/630 et a la défaite
byzantine au Yarmouk (au sud de la Syrie actuelle)
en 636, ce quiaurait le mérite d'expliquer I'expression
«dans le pays voisin ». Et il ajoute (t. 2, p. 1077): «Si
I'on suit une telle proposition, la prophétie, sous sa
forme présente en tout cas, ne pourrait plus dater du
temps du Prophéte lui-méme, mais serait le produit
d’'une addition ultérieure. » Voila qui confirmerait
le paradoxe de Dye et la datation plus tardive de
certaines couches du Coran.

CB.

| BCAI 35 24
BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

