
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 22

Dye  Guillaume, 
Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.)
Le Coran des historiens

Paris, Le Cerf
2019, 3408 p.
ISBN : 9782204135511

Voilà un livre enthousiasmant. Comme son 
nom l’indique, l’ouvrage n’est pas destiné à la piété 
musulmane mais à une réflexion historique sur le 
texte coranique comme produit du viie siècle, hors 
de toute perspective théologique. Il constitue un 
véritable travail philologique offert au public fran-
cophone : il donne aussi à sentir qu’une science 
nouvelle, la coranologie, atteint enfin sa maturité et 
produit ce document fondamental pour les dévelop-
pements ultérieurs de ladite science, un commentaire 
continu du Coran. Par ce biais, le Coran reçoit enfin 
l’éclairage savant qu’il méritait et qui permet une 
lecture suivie qui essaie de comprendre la lettre du 
texte et son contexte. Par ailleurs, une proposition 
d’interprétation globale que l’on pourrait qualifier de 
« prolégomènes à la coranologie en tant que science » 
est avancée. On a donc une armature conceptuelle 
et un travail philologique appelés à se compléter 
l’un l’autre.

Le Coran des historiens se compose de deux 
(ou trois) parties. La première est une série de vingt 
Études sur le contexte et la genèse du Coran, en 1 014 p., 
la deuxième (en deux tomes de 2 386 p. en tout) 
présente Commentaire et analyse du texte coranique 
(Sourates 1-26 et 27-114). Une troisième partie de 
330 p. intitulée Bibliographie des études sur le Coran 
existe sous forme informatique.

Contrairement à ce que le titre pourrait laisser 
entendre, le Coran des historiens ne contient pas, hélas, 
de traduction française du Coran et suppose que le 
lecteur francophone ait à sa disposition la traduction 
de R. Blachère, de D. Masson ou de J. Berque, pour ne 
citer que les plus courantes. Les éditeurs écrivent (t. 2, 
p. 11) : « Nous n’avons pas inclus dans le corps de l’ou-
vrage, le texte arabe du Coran, ni une traduction : cela 
aurait considérablement alourdi l’ouvrage ». Nous le 
regrettons et nous les encourageons fortement à le 
faire dans un prochain ouvrage, car un commentaire, 
sans une traduction (à défaut du texte arabe), est 
étrange, au moins au niveau scientifique. Chaque 
traduction est un parti pris. Lire ce commentaire avec 
une autre traduction que celle des commentateurs 
oblige le lecteur à une forme de schizophrénie (voir 
ci-dessous la sourate 30, 2-4). 

Les vingt Études du premier tome se divisent 
en trois parties : 1. une série de récapitulations sur le 
contexte historique dans lequel est élaboré le Coran, 

2. des études sur les religions de l’époque et leurs 
textes, notamment apocalyptiques et légaux, 3. des 
synthèses sur la question des manuscrits coraniques, 
des inscriptions lapidaires contenant des versets 
coraniques et la question de la composition et de la 
canonisation du Coran. 

Les Commentaires et analyses de chaque sourate, 
aux tomes 2 et 3, sont rédigés par des spécialistes 
qui analysent en général chacun un groupe de 
sourates, par exemple Mehdi Azaiez commente les 
sourates 21-26, 78 et 90 et Jan M.-F. Van Reeth, les 
sourates 27-35 et 37. Chaque sourate est d’abord 
analysée dans sa structure générale, un plan en est 
donné, puis une analyse par groupe de versets, et 
une bibliographie.

Après cette analyse des trois tomes du Coran 
des historiens, il convient de situer l’entreprise menée 
par Guillaume Dye et Mohammed-Ali Amir-Moezzi, 
telle qu’ils qu’ils l’expliquent à la fin du premier 
volume. C’est la rencontre du doute introduit par 
l’ancienne tradition chiite et du questionnement 
scientifique moderne sur le Coran. Jusqu’au xe siècle, 
comme l’explique M.-A. Amir-Moezzi (t. 1, p. 933), 
un courant du chiisme a défendu l’idée de taḥrīf 
ou « falsification » du Coran. Le pouvoir sunnite 
aurait délibérément censuré les noms des membres 
de la famille du prophète, notamment Ali ou Fatima, 
ou bien les dénonciations des puissants de la tribu 
de Quraysh et leur « traîtrise » à l’égard du Prophète. 
Ce dernier aurait annoncé Ali en tant que nouveau 
messie (p. 952). Par exemple en Coran 13,7 : « Tu 
n’es qu’un Avertisseur alors que chaque peuple a un 
Guide » renverrait pour les chiites respectivement à 
Muhammad en tant qu’avertisseur et à Ali en tant 
que guide. Seuls les douze imams auraient conservé 
le Coran intégral. Pour Guillaume Dye, la difficulté est 
ailleurs : la tradition sunnite sur le Coran n’est d’aucun 
secours pour comprendre le Coran. Trop tardifs, les 
récits témoignent plus de l’exégèse abbasside que 
de la genèse du Coran. La recherche orientaliste s’est 
fourvoyée et, à la suite de Theodor Nöldeke au début 
du xxe siècle, elle a fait confiance à ces traditions pour 
avoir un cadre conceptuel dans lequel comprendre 
le Coran. Ce n’est que depuis 1977-1978, avec John 
E. Wansbrough, qu’on a commencé à comprendre 
qu’il fallait interpréter le Coran par le Coran, si l’on 
nous permet d’exprimer les choses ainsi. Dès lors 
Guillaume Dye exprime un paradoxe redoutable 
(t. 1, p. 771) que nous appellerons le paradoxe Dye : 
« 1. des strates substantielles du Coran supposent 
un arrière-plan chrétien. » Or si l’on suppose que 
« 2. le Coran n’est que le reflet de la prédication de 
Muhammad », et que « 3. la carrière de Muhammad 
s’est déroulée en Arabie occidentale », où « 4. la 
présence chrétienne était marginale », la première 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 23

proposition qu’attesterait pourtant le Coran est 
impossible. « Si l’on veut une approche cohérente », 
écrit-il alors, « il faut donc introduire du christia-
nisme à la Mecque ou à Médine » (ce qui n’est pas 
attesté historiquement) « ou mettre le Coran ou une 
partie du Coran hors d’Arabie occidentale » (ce que 
Dye propose). Reprenant les études plus anciennes 
d’Alfred-Louis de Prémare et de François Déroche 
(ainsi que la très claire présentation, dans ce volume, 
des manuscrits coraniques par Éléonore Cellard), Dye 
montre que la canonisation du Coran, en tant que 
texte, est établie à la fin du viie siècle, sous le califat de 
ʿAbd al-Malik b. Marwān (685-705) par l’existence des 
premiers manuscrits coraniques et l’analyse critique 
de la tradition musulmane. Il faut donc abandonner 
les divisions de la tradition musulmane entre sou-
rates mecquoises et médinoises et essayer, plutôt, de 
relever différentes strates de composition du texte 
coranique : l’une d’elle, la première, est liée à la pré-
dication de Muhammad en Arabie occidentale, mais 
on peut relever d’autres strates, la dernière datant, au 
plus tard, du temps de ʿAbd al-Malik. Par exemple 
pour le verset de la sourate 55,7 « Et le ciel, Il l’a élevé, 
et Il a établi la balance » semble devoir se comprendre 
grâce à l’arrière-fond syriaque des Homélies sur la 
Création de Narsaï de Nisibe ou de l’Hexahémèron 
de Jacques de Sarough où il est question d’une 
balance cosmologique qui permet de répartir les 
eaux entre eaux du ciel et eaux de la terre. On aurait 
donc un auteur 1, « brillant et savant, avec un vrai 
talent poétique et une très bonne connaissance des 
récits bibliques et des homélies syriaques » (p. 821). 
Mais les deux versets suivants (sourate 55,8-9), : « Ne 
fraudez pas la balance ! Établissez la pesée avec équité 
et ne faussez pas la balance ! » semblent relever d’un 
auteur 2, qui « ne comprenant plus la signification 
cosmologique du terme mīzān (« balance »), s’est 
efforcé d’expliquer ce terme » en s’inspirant d’autres 
passages coraniques. Tel est le paradoxe de Dye, qui 
ouvre la voie à une analyse du Coran inspirée des 
méthodes de la recherche sur le Nouveau Testament.

On retire de la lecture d’ensemble de ces Études 
la confirmation des intuitions développées par Dye. 
David Hamidović reconnaît en Coran 31,19 : « Sois 
modeste en ta démarche ! Baisse un peu ta voix : en 
vérité, la plus désagréable des voix est, certes, la voix 
de l’âne », présenté comme sagesse de Luqmān, un 
parallèle saisissant avec la Sagesse d’Aḥiqar, écrit juif 
de la Diaspora égyptienne, connu en arabe sous le 
nom des Mots d’Aḥiqar : « Baisse la tête ! Parle à voix 
basse et regarde à tes pieds ! Car s’il suffisait de parler 
haut pour construire une maison, l’âne construirait 
deux maisons. » (p. 532-533). Muriel Debié montre 
les liens entre Coran 18, 60-64 et 83-99 à propos de 
Dhū l-Qarnayn et une apocalypse syriaque appelée 

Les exploits d’Alexandre : « Dhū l-Qarnayn va aux 
confins du monde, via les sentiers du ciel, comme 
Alexandre dans les sentiers nocturnes du soleil, 
jusqu’au mur fétide et construit un mur contre Gog 
et Magog » (p. 571). David S. Power (p. 639-647) fait 
l’hypothèse qu’il faudrait, à la lumière du droit byzan-
tin, lire en Coran 4,12b : *kalla « belle fille ? » plutôt 
que kalālat « dépourvu de parent ou d’enfant ? ». 
Ce dernier mot, qui n’avait pas de sens clair dans la 
tradition juridique musulmane, aurait remplacé *kalla 
dans le codex Parisino-petropolitanus (3e quart du 
viie siècle). Ces éléments et d’autres, qui étaient déjà 
connus des spécialistes, sont désormais accessibles 
au lecteur francophone, c’est là un grand progrès. 
Le paradoxe de Dye doit être mis en contexte avec 
ce que montrent les Études de Christian Robin (sur 
l’Arabie préislamique et la domination du royaume juif 
puis chrétien de Ḥimyar sur l’Arabie jusque vers 550) 
et de Meir M. Bar-Asher (sur la présence juive dans 
l’Arabie occidentale ou Ḥijāz en relation avec les juifs 
de Palestine). Cela expliquerait les liens du Coran avec 
le Talmud, comme par exemple Coran 12, 24 : « Elle [la 
femme de Putiphar] et lui [Joseph] eussent cédé à leur 
pensée si [Joseph] n’avait point vu la manifestation 
de son Seigneur » qui renvoie à l’image de son père 
que Joseph entrevoit par la fenêtre dans le Talmud 
de Babylone (Soṭa 36b). Le Coran semble donc s’être 
constitué dans un environnement religieux pluriel 
dont le texte présente des éléments épars.

Si la force de cette longue introduction au Coran 
qu’est le premier tome est de donner au lecteur fran-
cophone un panorama presque complet du contexte 
historique et littéraire dans lequel se développe ce 
texte, ainsi qu’une réflexion de haute tenue sur la 
façon dont il faut tenter de penser le Coran pour 
un historien aujourd’hui, on peut relever quelques 
faiblesses. Comme dans tout travail collectif, les 
auteurs n’ont pas tous les mêmes présupposés, ce qui 
rend parfois difficile la lecture. Les éditeurs trouvent, 
eux, que « c’est sans doute heureux » (t. 2, p. 13) en 
ces temps d’intolérance. Par exemple, le chapitre 
de Frédéric Imbert « Le Coran des pierres » s’inscrit 
dans la division entre sourates mecquoises et médi-
noises (p. 723), jugée caduque par Dye. On regrette 
l’absence d’un panorama des débuts de l’exégèse 
coranique, même si on en comprend les raisons dans 
la perspective des deux éditeurs, mentionnée plus 
haut. Cela oblige le lecteur à se reporter à l’article de 
Claude Gilliot « Les débuts de l’exégèse coranique », 
Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée, 
58 (1990), p. 82-100. Il manque aussi l’équivalent de 
l’article de Claude Gilliot et Pierre Larcher, « Language 
and Style of the Qur’ân », J.D. Mc Auliffe (éd.), 
Encyclopaedia of the Qur’ân, Leyde-Boston, 2003, t. 3, 
p. 109-135. Cela aurait pu remplacer certaines Études 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 24

comme celle de Frantz Grenet sur l’apocalyptique 
iranienne, chapitre d’une haute valeur scientifique 
mais qui conclut à l’absence d’influence sur le Coran 
ou encore celle de David Hamidović sur les écrits 
apocryphes juifs qui « jouent un rôle marginal dans 
le sous-texte coranique » (p. 535).

Venons-en à la deuxième partie, les Commentaires 
et analyses du texte coranique. Là aussi, on constatera 
la grande différence de style entre les auteurs. Par 
exemple Jan M. F. Van Reeth convie le lecteur à un 
festin de références, même si quelques-unes sont 
déroutantes. Il conteste en Coran 31, 12-19 le rapport 
de Luqmān avec la Sagesse d’Aḥiqar au titre qu’il s’agit 
« probablement d’éléments introduits dans la tradi-
tion musulmane après la constitution du Coran » 
(p. 1101) et propose, à la suite de l’article de Daniel 
De Smet, « Luqmân » dans M. A. Amir-Moezzi (éd.) 
Dictionnaire du Coran, p. 501-503, une identification 
de Luqmān avec le poète grec Alcméon. Celui-ci serait, 
selon un auteur arabe du xe siècle, Abū l-Ḥasan al-
ʿĀmirī, connu comme l’inventeur de la philosophie. 
Pour le verset 19 de la même sourate : « la voix la 
plus désagréable est celle de l’âne », Van Reeth 
préfère renvoyer à la fable d’Ésope de l’âne déguisé 
avec une peau de lion plutôt qu’aux Mots d’Aḥiqar. 
Le lecteur est un peu perdu sur ce Luqmān : s’agit-il 
d’Ésope, d’Alcméon ou d’Aḥiqar ? Le rapprochement 
avec la fable d’Ésope est, littéralement, beaucoup 
moins convaincant que celui qui est fait avec les 
Mots d’Aḥiqar dans le premier volume par David 
Hamidović. Quant à la phonétique, elle invite effec-
tivement à accepter le lien formel entre Luqmān et 
Alcméon. Il faudrait sans doute supposer une fusion 
du personnage d’Alcméon ou d’Aḥiqar, ce qui est sug-
géré dans la littérature syriaque, lieu de confluence 
de la sagesse grecque et de la sagesse orientale, mais 
le mystère demeure. À la différence de Van Reeth, un 
auteur comme Mehdi Azaiez est trop laconique. Par 
exemple en Coran 26, 224-226 (traduction Berque) : 
« Quant aux poètes, ne les suivent que les fourvoyés, 
ne vois-tu pas qu’ils brament dans toute vallée et 
qu’ils disent ce qu’ils ne font pas », le lecteur lit 
comme seul commentaire (p. 936) : « Les versets 224-
226, quant à eux, sont une affirmation que la poésie 
n’est pas un langage approprié pour la transmission 
du message de Dieu, comme le confirme Q 36 : 
69-70. Tous ces versets sont une réplique aux accu-
sations faites aux prophètes (l’allocutaire coranique 
compris) d’être des poètes (Q 21 : 5 ; 37 : 36 ; 52 :30) 
inspirés par des djinns. » C’est un peu court, surtout 
que les références données désignent l’allocutaire 
coranique comme poète alors qu’il s’agit ici au pluriel 
de « poètes », et que ce nom a donné son titre à la 
sourate (al-Shu‘arā’), ce qui prouve son importance 
au moins dans la tradition islamique. On aimerait au 

minimum une réflexion sur la nature de ces poètes, 
sur ces vallées où ils brament, et sur les fourvoyés qui 
les suivent, surtout que cela intéresse la réflexion sur 
la nature du Coran en prose rimée.

Quel rapport les Commentaires et analyses entre-
tiennent-ils avec le programme ouvert par Dye dans 
ses deux Études du premier volume ? Pour la Fātiḥa, 
Paul Neuenkirchen signale que la basmala (traduite 
souvent ainsi : « Au nom du Dieu clément miséri-
cordieux ») s’est diffusée sous le calife ‘Abd al-Malik, 
qu’elle « remplit une fonction que l’on pourrait qua-
lifier de ‘politico-religieuse’ » (p. 33) et qu’elle serait 
absente dans les versions coraniques d’Ibn Mas‘ūd ou 
d’Ubayy b. Ka‘b (t. 2, p. 22). Faut-il en conclure, ce que 
se garde de faire l’auteur, que cette sourate serait une 
introduction ajoutée à l’époque du calife omeyyade 
mentionné ci-dessus ? Bien que le commentateur 
cite plusieurs fois Michel Cuypers (dans Azaiez et 
alii (dir.), Qur‘an Seminar, p. 48), celui-ci semble avoir 
un propos plus cohérent qui voit « un encadrement 
liturgique pour le texte du Coran » dans la première 
sourate et les deux dernières ; il qualifie la première 
sourate d’ « introduction relativement tardive dans 
le Livre » et rapproche la fin de la sourate (verset 6-7) 
avec la fin du premier psaume de la Bible qui joue le 
même rôle d’ouverture du psautier. Cela voudrait dire, 
dans ce cas, que le Coran, dans sa rédaction finale, a 
été conçu par les autorités omeyyades de la fin du 
viie siècle sur le modèle d’un psautier à surpasser. 
Cela serait à mettre en rapport avec la seule ou l’une 
des seules citations coraniques explicites d’un livre 
biblique (en l’occurrence le psaume 36 (37),9.11) en 
Coran 21,105. La position de Cuypers nous paraît plus 
forte que celle de Paul Neuenkirchen, fort documen-
tée mais qui dissout la présentation de la sourate en 
une liste de sources possibles. Dernier point, pour 
le début de la sourate 30, 2-4, Van Reeth propose 
de la lire ainsi (ce que ne font pas toujours les trois 
traductions françaises mentionnées plus haut) : « Les 
Romains ont vaincu dans le pays voisin et après leur 
victoire seront défaits dans quelques années », en 
référence à la victoire des Byzantins sur les Arabes à 
Mu’ta (en Jordanie actuelle) en 629/630 et à la défaite 
byzantine au Yarmouk (au sud de la Syrie actuelle) 
en 636, ce qui aurait le mérite d’expliquer l’expression 
« dans le pays voisin ». Et il ajoute (t. 2, p. 1077) : « Si 
l’on suit une telle proposition, la prophétie, sous sa 
forme présente en tout cas, ne pourrait plus dater du 
temps du Prophète lui-même, mais serait le produit 
d’une addition ultérieure. » Voilà qui confirmerait 
le paradoxe de Dye et la datation plus tardive de 
certaines couches du Coran.

C.B. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Dye Guillaume, Amir-Moezzi Mohammad Ali (dir.): Le Coran des historiens, recensé par C.B.
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

