
 BCAI 35 158

VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Shah  Abdul Latif
Risalo
Edited and Translated by Christopher Shackle 

Cambridge-London, Harvard University Press 
(Murty Classic Library of India, 18)
2018, 665 p.
ISBN : 9780674975040

Cet ouvrage important constitue la dernière 
édition et traduction en anglais du poème mystique 
composé par Shah Abdul Latif (1689-1752), célèbre 
soufi du Sindh. Ce texte est dû à Christopher Shackle, 
qui a déjà signé dans la même collection, une édi-
tion et une traduction d’œuvres du poète panjabi 
Bulhe Shah (1680-1757), un parfait contemporain de 
Shah Abdul Latif. Christopher Shackle est professeur 
émérite de langues modernes de l’Asie du sud à la 
School of Oriental and African Studies de l’université 
de Londres. C’est un spécialiste du siraiki, une langue 
parlée dans le sud du Pendjab pakistanais et dans le 
nord du Sindh, et du panjabi, langue forte d’environ 
100 millions de locuteurs établis en Inde, au Pakistan, 
et dans la diaspora. Shackle a principalement travaillé 
sur la littérature soufie et sikhe, mais il a également 
signé avec Zawahir Moir le premier travail universi-
taire sur la littérature sacrée des chiites ismaéliens 
d’Asie du sud, les ginans (1).

Christopher Shackle consacre quelques pages 
à la question capitale de l’authenticité du texte, 
car comme il l’écrit : « There is still no fully stan-
dardized critical text of the Risalo » (p. xxxi). La 
première édition de l’œuvre avait été réalisée par un 
missionnaire allemand, Ernst Trumpp (1828-1885), 
qui répondait à une commande du commissaire bri-
tannique du Sindh, Sir Bartle Frere (1815-1884). Cette 
première édition comprenait 26 chapitres (sur-s), en 
1913, celle de Mirza Qalich Beg en contenait 37 et, en 
1923, celle de Gurbakhshani qui constituait le premier 
véritable travail d’édition critique, n’en retenait plus 
que 18 (2). On observera donc la grande variation du 
nombre de chapitres qui constitue le corpus, en fait 
du simple au double, ce qui traduit d’une part la diffi-
culté pour authentifier qui est l’auteur, et d’autre part 
le succès de ce poème qui fait que beaucoup d’autres 
auteurs ont pu écrire sous le nom de Shah Abdul Latif. 
Bien que l’édition publiée par Advani en 1958 « comes 
nearest to being a generally received text » (p. xxxii), 
Shackle a choisi d’utiliser la version de Abdul Majid 
Bhurgri publiée en 2004, qui est elle-même une 

(1) Voir le compte-rendu dans BCAI, no 11, 1994, p. 71-74.
(2) Voir Michel Boivin, The Sufi Paradigm and the Makings of 
a Vernacular Knowledge in Colonial India : The Case of Sindh 
(1851-1929), New York, Palgrave MacMillan, 2020.

reprise de celle d’Advani, et qui est disponible sur 
internet. Cette édition propose 30 chapitres.

La collection très didactique dans laquelle 
Shackle a publié le Risalo a de nombreux avantages. 
Le premier consiste en ce que le texte en sindhi 
et la traduction anglaise se trouvent face à face. Il 
s’agit certes d’un système connu, mais il demeure 
très efficace pour qui veut voir de près la traduc-
tion, mais également pour celui qui débute dans 
l’apprentissage du sindhi. Le deuxième avantage tient 
à l’appareil critique allégé, ce qui ne nuit en rien à sa 
rigueur, ni à celle de la traduction. Mais à cet égard, 
on regrettera que les notes soient regroupées en fin 
de volume, alors qu’il est beaucoup plus aisé de les 
consulter lorsqu’elles sont infrapaginales. L’appareil 
critique est complété par un glossaire, une bibliogra-
phie, suivie d’un index, placés à la fin du volume. Le 
glossaire se limite à récapituler et expliciter la signi-
fication de tous les noms propres cités dans le Risalo, 
noms des personnages, des lieux géographiques etc. 
(p. 651-652). 

L’introduction (p. vii-xxx), et la note sur le texte 
et la translitération (p. xxxi-xxxv) vont en outre à 
l’essentiel. L’introduction commence par un bref récit 
de la vie du poète. Shackle rappelle que Shah Abdul 
Latif avait grandi dans une famille de Sayyids, un 
groupe qui se situe au sommet de la hiérarchie 
sociale, car ses membres sont reconnus comme étant 
les descendants du prophète Muhammad. L’auteur 
indique par ailleurs qu’il n’était affilié à aucune tariqa 
soufie, ce qui, d’après lui, en fait, un uwaysi, c’est à 
dire un soufi qui a directement été inspiré par Dieu, 
sans passer par l’intermédiaire d’un maître (p. vii-viii).

La partie intitulée « Contexte » commence en 
rappelant que le soufisme en Inde a toujours consti-
tué une part intégrale de l’islam, car les soufis ont 
trouvé leur inspiration dans le Coran et les hadiths. 
Le Risalo illustre parfaitement ce propos, compte 
tenu du grand nombre de citations coraniques qu’il 
contient. Puis Shackle résume, en quelques pages, 
l’histoire du soufisme en Inde, mais il ne s’arrête 
pas sur la période politique troublée qui fut celle 
où Shah Abdul Latif vécut. En effet, il naquit lors de 
l’apogée de l’empire moghol dont le Sindh était une 
province, puis il fut le témoin de son déclin, après la 
mort d’Aurangzeb en 1707, et des invasions dévasta-
trices de Nadir Shah, le shah de Perse, en 1738, suivie 
par celles du souverain afghan Ahmad Shah Durrani. 

La partie sur le contexte est suivie de trois autres 
consacrées à la poésie : la forme, la matière et la 
« manière ». Shackle signale d’emblée que la poésie a 
été conçue pour être chantée au cours d’une audition 
musicale. Il énumère également les formes littéraires 
employées par le poète, comme le bait ou le vai. 
Shah Abdul Latif s’est approprié les formes littéraires 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Shah Abdul Latif (Edited and Translated by Christopher Shackle): Risalo , recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 159

VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

classiques en les transformant, par exemple, en insé-
rant des allitérations à chaque demi vers (p. xiv). En ce 
qui concerne la matière, Shackle identifie des tropes 
persanes familières, comme la souffrance infligée par 
le bien-aimé à ceux qui le cherchent, ou la métaphore 
des enivrés dans la taverne, mais le poème s’enracine 
largement dans les paysages, la société et les légendes 
du Sindh.

Comme Shackle le remarque, ces légendes 
s’enracinent souvent dans l’histoire pré-moghole du 
Sindh. On trouve des allusions directes à des sites 
historiques, comme Bambhore dans les récits concer-
nant Sassui, ou bien Umarkot dans ceux de Marui. Au 
sujet de cette dernière, le récit met en scène un per-
sonnage qui pourrait bien être Hamir Sumro, un sou-
verain appartenant à une dynastie sindhie qui régna 
entre le xie et le xive siècle, et que Shackle translitère 
étonnement Sumiro (p. xix). Hamir Sumro fut le 
dernier souverain de cette dynastie ; il fut renversé 
en 1351 par une autre dynastie sindhi, les Samas, et 
mourut en exil en 1355. Cependant, l’immense suc-
cès que connut le Risalo, et qu’il rencontre toujours 
chez tous les sindhiphones à travers le monde, tient 
dans l’art inégalé dont fait preuve le poète dans la 
transmutation de ses héroïnes en métaphores de la 
quête soufie, sans oublier le rôle de premier plan que 
joue toujours la nature dans les récits.

Le thème de la femme en quête de son bien-aimé 
est par ailleurs un thème récurrent de la littérature 
dévotionnelle hindoue, la virahini (3), qui constitue 
un motif très répandu dans la poésie de la bhakti. La 
poésie de Shah Abd al-Latif compte de nombreuses 
héroïnes, mais une parmi elles est omniprésente : 
Sassui. Pas moins de cinq chapitres lui sont consacrés. 
Il faut proposer ici un rapide résumé tant l’histoire 
de Sassui illustre la multiplicité des significations 
qui peuvent être données à la poésie de Shah Abdul 
Latif. Sassui était née dans une famille de brahmanes 
très pauvres, qui durent se résoudre à abandonner 
la fillette dans son berceau sur la rivière. Le berceau 
fut recueilli par un blanchisseur, une profession qui, 
dans le système social indien, témoigne à la fois de 
la pauvreté et d’un statut social des plus bas. En 
grandissant, Sassui eut tôt fait de se faire remarquer 
par l’éclat de sa beauté. 

Sa réputation parvint aux oreilles de Punhu, le 
fils d’un prince du voisinage. Celui-ci vint l’admirer, en 
tomba amoureux et se maria avec elle, ayant renoncé 
à une vie fastueuse pour mener celle d’un pauvre 
blanchisseur. Les frères de Punhu furent outrés par 

(3) Sur le motif de la virahini dans ses relations avec la Bhakti, 
voir Tanvir Anjum, « e Virahinī Motif in Sufi Lyrics of Shah 
Husayn of Lahore », Journal of Asian Civilizations, vol. 39, no 1, 
July 2016, p. 182-163.

le comportement de leur frère qu’ils jugeaient dés-
honorant. Ils envoyèrent des sbires qui glissèrent un 
soporifique dans son thé, et une fois qu’il fut endormi, 
ils l’enlevèrent et le ramenèrent chez eux, auprès de 
leur père. Entretemps, Sassui se lança à sa recherche : 
c’est là que la quête éperdue de son bien-aimé prend 
la forme de celle de la virahini, où la femme est alors 
une métaphore de l’âme en quête de l’union avec 
Dieu. Une fois que Punhu se réveilla, il se lança à son 
tour à la recherche de sa bien-aimée, mais il ne la 
retrouvera que morte. Elle aura donc déjà accompli 
son destin de virahini, puisque la mort n’est autre que 
la réunion avec son créateur.

Un autre thème important que contient le Risalo 
est celui du jogi, la forme vernaculaire de yogi. Non 
seulement le jogi est omniprésent, mais Shah Abdul 
Latif lui consacre plusieurs chapitres, dont le Sur 
Ramkali. Il emploie de nombreux termes pour le 
désigner mais généralement, il désigne un ascète 
de la secte shivaïte des Nathpanthis, une secte de 
renonçants fondée au xie siècle par Gorakhnath. 
Shah Abdul Latif raconte avoir cheminé avec eux 
plusieurs années, les accompagnant aux pèlerinages 
hindous de Dwarka et de Hinglaj. Dans Sur Ramkali, 
il ponctue toutes les strophes par : « Je ne pourrai 
survivre sans eux ! » (p. 425 passim). En fait, les jogis 
sont pour lui les modèles de l’ascétisme. Dans ce 
même chapitre se trouve un vers qui pose question : 
« Ali est leur guide ». Dans la note qu’il consacre à ce 
passage pour le moins énigmatique, Shackle écrit : 
« The multiple references (…) are remarkable for 
their blurring of conventional boundaries » (note 10 
p. 640). On reste un peu sur sa faim, mais il est vrai 
que l’explicitation de cette courte phrase aurait 
nécessité de longs développements qui sortaient du 
cadre strict de la traduction.

Le chapitre qui clôt le Risalo est Sur Kedaro, qui 
est consacré au martyr de l’imam Hussain et des 
siens à Karbala, en 680. Comme le précise Shackle en 
note, ce sur a été contesté, parfois considéré comme 
apocryphe, et parfois simplement exclus du corpus. 
Ces réserves le conduisent à être lui-même prudent, 
écrivant qu’il n’est pas « too surprising that this overly 
Shia material should be included in the Sufi context 
of the Risalo » ou parlant de « the exception character 
of the sur » (p. 648). Il ne me semble pas que cette 
prudence soit justifiée, et ce pour plusieurs raisons. 
D’une part, les réserves auxquelles il fait référence, ont 
été émises par des auteurs connus comme étant des 
sunnites convaincus, qui ne considéraient donc pas 
que la littérature dévotionnelle consacrée au martyr 
de Hussain était la plus « orthodoxe ». D’autre part, 
on sait que cette littérature née en Iran fut dynami-
sée par la diffusion du Rawzat al-Shuhada composé 
vers 1500 par Hussain Va’iz Kashifi, comme le note 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Shah Abdul Latif (Edited and Translated by Christopher Shackle): Risalo , recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 160

VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Shackle. Au début du xiie siècle, elle avait déjà donné 
naissance à des émules dans le Sindh, où des poètes 
soufis avaient traité le thème du martyr de Hussain, 
mais en persan (4). L’un des premiers fut certainement 
Muhammad Hussain (m. 1750). Shah Abdul Latif 
serait donc le premier à le traiter en sindhi.

La traduction de ce texte difficile réalisée par 
Christopher Shackle est certainement l’une des 
meilleures qui n’ait jamais été donnée en anglais. 
Shackle a l’art de savoir rester près du texte quand 
c’est nécessaire, et de s’en éloigner quand c’est éga-
lement indispensable. On pourra toujours être en 
désaccord sur tel ou tel point mineur, mais il est vrai 
qu’il n’est pas toujours aisé de rendre en anglais, par 
exemple, la diversité terminologique employée par 
Shah Abdul Latif. C’est le cas en ce qui concerne les 
musiciens. Le poète emploie les termes de mangho, 
jajik, langah, charan, mirasi etc., alors que le lexique 
relatif aux musiciens en anglais, et dans les autres 
langues d’Europe occidentale, reste beaucoup moins 
fourni. Certains termes empruntés au persan ne sont 
pas moins complexes à rendre en anglais, comme 
celui de rend, que le poète emploie, mais dans quel 
sens ? Shackle décide de le traduire par « mystique » 
(p. 30), bien que dans son emploi le plus répandu, le 
rend fait référence à un soufi hétérodoxe (5). 

Malgré ces remarques et commentaires qui 
restent largement mineurs au vu de ses très grandes 
qualités, le travail proposé ici par Christopher Shackle 
est appelé à faire date. Sa traduction réussit à relever 
un défi de taille, à savoir proposer un texte anglais 
poétique, clair mais qui restitue surtout de manière 
souvent remarquable sa puissance.

Michel Boivin 
CNRS-CEIAS

(4) La question de savoir si Shah Abdul Latif était sunnite ou 
chiite fait l’objet d’un perpétuel débat. Ce que l’on sait de façon 
certaine en revanche, c’est que les faqirs qui chantent le Risalo 
devant son tombeau, et le maître soufi qui le gère sont chiites.
(5) Voir à ce sujet l’article de Franklin Lewis, « Hafez and the 
rendi », Encyclopaedia Iranica, Vol. XI, Fasc. 5, p. 483-491 ; acces-
sible en ligne https://www.iranicaonline.org/articles/hafez-viii

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Shah Abdul Latif (Edited and Translated by Christopher Shackle): Risalo , recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

