
II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 15

  Théologie musulmane des religions
MIDÉO 33

Le Caire, Institut dominicain d’études 
orientales au Caire et Institut français 
d’archéologie orientale
2018, 324 p.
ISBN : 9782724707205 
Consultable en ligne : URL : http://journals.
openedition.org/mideo/1819

Cette nouvelle livraison de la revue MIDÉO 
(Mélanges de l’Institut Dominicain d’Études Orientales) 
est intitulée Théologie musulmane des religions et 
regroupe six contributions sur ce thème, plus un 
article et des recensions. La question traitée dans 
ce volume est celle de l’existence et des contenus 
d’une théologie musulmane des religions, sujet qui 
a été abordé par des penseurs musulmans sous 
l’influence de la théologie chrétienne et qui revêt, 
dans le cadre du dialogue interreligieux une impor-
tance particulière. La première contribution est 
celle d’Anne-Sylvie Boisliveau intitulée : « Qurʾānic 
Discourse on the Bible. Ambivalence and taḥrīf in 
the Light of Self-Reference » (p. 3-38). Dans un article 
bien construit et, pour tout dire, très pédagogique, 
l’A. part du fait que le statut des Écritures saintes est 
pour chacune des communautés, juive, chrétienne 
et musulmane une question centrale ayant néces-
sairement des répercutions sur les formes que peut 
prendre le dialogue interreligieux. Dès lors, l’affir-
mation de la falsification des Écritures antérieures 
(taḥrīf), présente dans le dogme musulman, tire-t-elle 
son origine du Coran lui-même comme le prétendent 
certains ou provient-elle de conflits interreligieux 
postérieurs comme l’avancent d’autres ? Pour éclai-
rer cette question, l’A. interroge le texte coranique 
comme un tout, ne se contentant pas des versets 
généralement allégués sur cette question. Elle met 
ainsi en lumière quatre points : le discours coranique 
sur les écritures antérieures est paradoxal, tout à la 
fois très positif et disqualifiant, et se pose comme 
seul critère de vérité, surtout dans l’emploi du verbe 
ḥarrafa pour pointer forgeries et mensonges. Par la 
suite, la littérature théologique a résolu ce paradoxe 
en reconnaissant les Écritures antérieures, mais en 
intégrant la falsification de la Bible au cours du temps 
comme une donnée de son credo, redonnant, par-là, 
cohérence au discours coranique. Cette position ne 
facilite pas le dialogue interreligieux et peut conduire 
à une incompréhension totale entre les acteurs. Le 
troisième point est que les partisans de l’altération 
du contenu (taḥrīf maʿnawī) – moins négative, par 
opposition à l’altération physique (taḥrīf al-naṣṣ) –, 
al-Ghazālī ou Ibn Khaldūn, empruntant la voie du 

discours positif, ne la présentent pas comme inten-
tionnelle, mais ne peuvent pas pour autant se référer 
aux Écritures. Dernier point : les conséquences de 
ce discours paradoxal. Le Coran est la seule Écriture 
pouvant être effectivement utilisée, l’autorité absolue 
prévalant sur tous les autres textes sacrés. Finalement, 
au terme de cette étude l’A. aboutit à cette conclu-
sion essentielle : la raison première et dernière de 
ce discours est que le Coran mentionne les autres 
Écritures pour parler de lui, pour indiquer « what the 
’author(s)’ of the Qur’ān want(s) the listeners/readers 
to believe about the Qur’an – and not primarily about 
the Bible » (p. 31). Il répond ainsi aux accusations 
de falsification que lui adressèrent ses détracteurs 
et auxquelles il dut, lui aussi, faire face. Le texte du 
Coran doit expliquer et prouver ce qu’il est, non pas 
dire ce que sont la Torah et les Évangiles qui ne lui 
servent qu’à asseoir son identité et son autorité. Cette 
conclusion, qui devrait être utile dans le cadre du 
dialogue interreligieux, peut aujourd’hui permettre 
de modérer les tensions entre les communautés. 
L’A. veut le croire et on lui sait gré d‘apporter ainsi 
des arguments convaincants – et pacifiques – pour 
réévaluer les finalités du discours coranique sur les 
autres Écritures.

L’article suivant, rédigé par David Thomas 
est intitulé « The mutakallimūn and Non-Muslim 
Religions » (p. 39-61). L’A. s’intéresse aux premiers 
siècles de l’islam et en particulier à la période 
des ixe et xe siècles. Avec les conquêtes, les musul-
mans ont dû faire face à des populations ayant des 
croyances différentes, juifs, chrétiens, autres croyants 
auxquels il fallut donner une place, un statut mais 
dont il fallut aussi comprendre leurs croyances afin 
de pouvoir les articuler avec celles de l’islam. 

Les premières œuvres théologiques, celles 
du ixe siècle, ou plutôt ce qu’il en reste, laissent 
penser que des auteurs comme Abū ʿĪsā al-Warrāq 
(m. après 250/864) ou al-Qāsim b. Ibrāhīm al-Rassī 
(m. 246/860), le premier zaydite et, probablement, 
le second chiite, n’étaient pas intéressés par le 
christianisme en tant que tel mais seulement par 
certains aspects plus particulièrement pertinents 
pour l’islam dans son insistance sur l’unicité absolu 
et la transcendance. Et cela, bien que tous deux 
semblent avoir eu une connaissance approfondie 
des différentes doctrines chrétiennes. Ce sont donc 
la trinité et l’incarnation qui font l’objet de leurs 
critiques et de leurs réfutations, selon un exercice 
qui n’est pas seulement polémique à l’encontre des 
chrétiens mais également une apologie du tawḥīd, 
seul monothéisme défendable. Abū ʿĪsā en particu-
lier ne voit donc pas le christianisme ou les autres 
traditions religieuses sur lesquelles il écrit, comme 
distinctes en leur essence de l’islam, mais bien comme 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDÉO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 16

des interprétations alternatives du même corpus 
d’enseignements. Au siècle suivant, la liste des sujets 
abordés, touchant aux discussions théologiques ou 
aux relations entre les religions, s’allonge et débouche 
sur des traités théologiques systématiques, ceux de 
Ashʿarī, de Bāqillānī ou de ʿ Abd al-Ǧabbār. Le Mughnī 
de ce dernier est le plus abouti et démontre le degré 
d’élaboration et de cohérence auquel est parvenue la 
théologie islamique. De cet ouvrage, l’A. relève deux 
points essentiels de l’approche de son auteur : « he 
sees Christians as corrigible rather than lost in error » 
(p. 54) et donc la polémique a une visée éducative qui 
sous-entend un certain degré d’acceptation d’autrui. 
Le second est que ʿ Abd al-Ǧabbār et ses successeurs 
ne verront aucune objection méthodologique au 
fait d’extraire d’un corpus de croyances un seul 
point de doctrine et de le traiter de manière isolée : 
la prophétie pour les juifs, la trinité et l’incarnation 
pour les chrétiens. Cela sous-entend qu’il ne s’agit pas 
de religions différentes, mais de versions différentes 
d’une même vérité. De plus, ce schéma s’étend aux 
discours des opposants au sein de l’islam qui peuvent 
tous être traités de la même manière, comme des 
enseignements corrompus et fautifs issus de l’unique 
source de la révélation divine. La conclusion à laquelle 
aboutit l’A. est que l’approche générale de l’islam 
envers les autres religions pourrait être qualifiée 
d’inclusiviste, bien que, dans le fond, il n’y ait qu’une 
foi, l’islam, dont les expressions antérieures ont été 
déformées par le temps. Si l’islam a un rôle correcteur 
à jouer, sa finalité ultime demeure la conversion. Sans 
doute est-ce la raison pour laquelle les théologiens 
musulmans parlent plus facilement des croyants, 
juifs ou chrétiens, que des croyances, le judaïsme ou 
le christianisme. L’A. conclut ainsi que finalement le 
regard des musulmans envers les autres croyances 
est passablement intolérant et frise l’exclusivisme. 
Conclusion un peu surprenante dans la mesure où 
cet aspect n’ayant jamais été abordé dans l’article 
semble posé comme un axiome n’ayant pas à être 
interrogé, les apparences, qui vont effectivement 
dans ce sens, étant sans doute suffisamment pro-
bantes. C’est dommage pour un article qui par ailleurs 
démontre l’érudition de son auteur et la pertinence 
de ses analyses.

Emmanuel Pisani dans l’article suivant intitulé 
« Le statut du ḏimmī chez al-Ġazālī. Un inclusivisme 
éthique et légaliste ? » poursuit ses réflexions sur le 
grand théologien soufi dont il est un des spécialistes. 
L’A. cherche à vérifier, en étudiant le statut juridique 
des personnes et en particulier celui du kitābī, si al-
Ghazālī a pu infléchir « le paradigme dominant du 
légalisme exlusiviste sunnite »  (p. 64) afin d’ouvrir 
une voie vers la possibilité  « d’un légalisme inclusi-
viste ». L’A. présente d’abord, à travers l’étude des 

sources scripturaires, l’élaboration du statut propre 
au dhimmī, afin, dans un deuxième temps, d’analyser 
la position d’al-Ghazālī plus particulièrement dans sa 
grande œuvre, l’Iḥyā’ ʿ ulūm al-dīn (le livre 19), tout en 
précisant d’emblée qu’il serait illusoire d’y chercher 
une quelconque théologie musulmane des religions. 
L’A. explicite la différence de traitement dans le Coran 
entre chrétiens et juifs, pourtant réunis dans le statut 
de dhimmī, comme largement tributaire des condi-
tions historiques, géographiques mais également des 
écoles juridiques, la première codification remontant 
à l’ouvrage du qāḍī hanafite Abū Yusūf (m. 182/798). 
Toutefois, la vision et la compréhension de ce statut 
ne saurait se réduire à la littérature juridique ulté-
rieure, abondante, qui énonce le droit mais ne rend 
pas compte des réalités sociologiques ou politiques. 
L’A. s’interroge donc sur la situation à l’époque d’al-
Ghazālī. Ce dernier suit l’orientation des autorités 
seljukides qui ont besoin de manifester une certaine 
bienveillance envers une population occupant des 
postes importants au sein de leur administration. 
Entrant ensuite dans le vif du sujet, l’A. note que, pour 
al-Ghazālī, le fiqh n’est jamais coupé d’une dimension 
et d’un enjeu spirituels et politiques (p. 77, 82), même 
pour des questions qui relèvent des interactions de la 
vie quotidienne pour lesquelles il cherche à préciser le 
juste comportement, celles, justement, que l’A. étu-
die en vue de la construction d’une « conviviencia » 
au sein de la société (p. 78). 

Plusieurs points sont abordés : les formes de 
politesse ou de salutation, la réprobation par un 
dhimmī d’un péché commis par un musulman ou 
les règles de fréquentation entre les membres de ces 
deux communautés ou encore l’attitude face aux 
préjudices subis venant d’un ḍimmī. L’A. note que al-
Ghazālī s’inscrit dans le droit fil des discours chafiʿites 
qui énoncent le statut d’infériorité du dhimmī et 
restreignent la visibilité des signes religieux. Toutefois, 
en incluant le dhimmī dans les prières pour invoquer 
la pluie, al-Ghazalī l’intègre symboliquement dans 
la communauté musulmane et, plus généralement, 
adopte une posture éthique, par exemple en ne récla-
mant pas le talion mais en encourageant le pardon et 
la miséricorde. L’A. reconnaît que la position inclu-
siviste d’al-Ghazalī « apparaît sensiblement moins 
caractérisée » (p. 86) que ce qu’il avait pu observer 
dans d’autres textes. Il note toutefois une « émulation 
éthique et spirituelle » réciproque dans le cadre de la 
cité musulmane, encouragée par al-Ghazalī, qui ne 
voit pas dans le dhimmī un ennemi. Mais en allait-il 
autrement dans les textes chafi’ites ? Sachant qu’il est 
sans doute difficile, voire impossible, pour un auteur 
comme al-Ghazalī, d’échapper au corpus juridique 
de l’école dont il est un représentant éminent, l’A. 
a sans doute raison de chercher dans « des petites 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDÉO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 17

choses », des positions qui le distinguent de ses pairs 
et lui permettent d’adoucir les rigueurs de la loi. Si le 
résultat paraît bien mince, l’étude a le mérite d’avoir 
sondé dans le détail et avec précision des textes 
juridiques d’al-Ghazālī qui ne sont pas parmi les plus 
stimulants de l’auteur.

On doit la contribution suivante intitulée 
« L’offense faite à l’islam dans le tafsīr d’al-Qurṭubī 
(m. 671-1273). Musulmans et non-musulmans en 
perspective », à Géraldine Genvrin qui a récem-
ment soutenu son doctorat sur cet auteur et des 
questions similaires. Dans une première partie, l’A. 
aborde le statut légal du dhimmī en s’interrogeant 
sur la manière dont le tafsīr justifie l’octroi d’un 
statut qui soumet le non-musulman « aux droits 
des hommes »  et l’exempte de toute soumission 
« aux droits divins » en contrepartie du paiement 
de la jizya « prix de la permission de rester dans la 
mécréance » (p. 98) selon al-Qurṭubī et signe de son 
assujettissement. Toutefois, quelques exceptions à 
cette règle démontrent que le droit de la dhimma 
n’est pas séparé du droit musulman et que le dhimmī 
dispose d’un statut juridique qui le protège et lui 
confère de droits et pas seulement, des devoirs. Par 
la suite, l’A. cherche à appréhender l’articulation du 
droit et de l’exégèse sur un point particulier : l’offense 
à la religion ou à l’islam, commise par un musul-
man ou par un dhimmī. À cette fin sont abordés 
successivement l’offense contre Dieu et le Prophète, 
puis contre le Prophète et ses Compagnons avec la 
dimension politique de combat contre la mécréance 
ou le statut du magicien (bien que ce sujet semble 
relever d’un registre différent). L’un des points parti-
culiers abordé est de savoir si un dhimmī qui invective 
l’islam voit son pacte rompu. Mālikites et ḥanafites 
sont, sur ce point, opposés et al-Qurṭubī semble 
adopter une position médiane mais qui relève de la 
pure casuistique (p. 123). On trouve la même variété 
de positions sur la rupture ou non du pacte, en cas 
d’insulte au Prophète. Il ressort de cette étude qu’al-
Qurṭubī, pour expliquer les doctrines juridiques dans 
le cadre du tafsīr, met à contribution une littérature 
pluridisciplinaire, relevant par exemple du hadith ou 
de la jurisprudence, sans s’en tenir à l’école mālikite 
qu’il ne suit pas systématiquement. Pour l’A., cer-
taines notions, comme le blasphème contre l’islam, 
qui concerne principalement le Prophète et acces-
soirement ses Compagnons, « est une construction 
juridique relativement tardive » (p. 127) et l’expres-
sion coranique al-ṭaʿn fī l-dīn (Cor. 9, 12) vise plus la 
remise en cause de règles juridiques dérivant de la 
loi divine que Dieu et son Prophète (p. 109-11). Les 
textes analysés du tafsīr d’al-Qurṭubī offrent une 
exégèse multiple et ouverte, reflétant une norme 
juridique elle-même objet de débats. Finalement, 

c’est le souci de la compilation d’un patrimoine 
pluriel qui semble l’emporter chez un auteur qui 
prend lui-même rarement position.

L’article suivant, de Guillaume de Vaulx d’Arcy 
est intitulé « Nul ne sera sauvé si tous ne le sont. Le 
complémentarisme des Iḫwān al-Ṣafāʾ Contribution 
à la théologie des religions » (p. 137-81). Il constitue 
une étude importante sur les doctrines contenues 
dans les Rasāʾil et leur potentiel apport à une théo-
logie des religions, ouvrant la voie à une perspective 
nouvelle. La lecture de l’article dégage de ces textes 
une vision de l’accès au salut à la fois originale et 
n’ayant rien perdu de son actualité. Donnons direc-
tement le résultat de cette enquête : le salut ne peut 
être individuel, il est le résultat d’un effort conduit, 
en commun, par l’ensemble des communautés, sans 
aucune exclusive. L’A. présente d’abord les différentes 
solutions que la théologie des religions dogmatiques 
a adoptées face à la question du pluralisme : elles 
se ramènent à trois : exclusivisme, inclusivisme et 
pluralisme. Il explicite les axiomes sous-jacents à 
ce système qualifié « d’aporétique » et applique 
cette réflexion à la théologie islamique. À quelques 
nuances près, les trois positions s’y retrouvent en 
prenant en compte les positions philosophiques et 
celles des soufis. La question du pluralisme s’est posée 
très tôt dans l’islam, illustrée par le célèbre hadith 
sur les soixante-treize sectes dont certaines versions 
sont porteuses d’un pluralisme interne à l’islam voire 
même intra-religieux. Sur la base de l’interprétation 
donnée par les Iḫwān al-Ṣafāʾ à la « secte sauvée » 
mentionnée dans ce hadith, l’A. explicite ce qu’ils 
entendent par le terme jamāʿa. 

Les Rasā’īl que l’A. lit comme « le premier effort 
de totalisation du réel, des savoirs positifs et des 
communautés humaines » (p. 152) constituent « une 
pensée de la totalité », selon la thèse développée par 
l’A. dans son doctorat. Ce qui signifie que la diversité 
ou la pluralité, des espèces comme des opinions, est 
« pensée au service du tout » (p. 151). On n’est pas 
dans un modèle pluraliste, mais dans un que l’A. 
appelle « complémentarisme ». Celui-ci se développe 
sur le plan doctrinal, politique et sotériologique. Ce 
dernier point, la doctrine du salut, constituant le 
but de cette étude. La thèse du complémentarisme 
sotériologique est étudiée à partir de textes tirés des 
épîtres 2 et 45 et de l’épître récapitulative. Puis avec la 
fable des animaux de l’épître 22 et ses trois niveaux 
d’interprétation : cosmique, politique et psycho-
physique (la domination de l’âme sur le corps). Ce 
dernier point tente de résoudre la question de savoir 
pourquoi l’âme s’unit à la matière puisqu’elle doit en 
fin de compte s’en séparer. Selon l’A. la réponse des 
Rasā’īl est la transmutation des êtres, l’âme univer-
selle remontant à travers les différents règnes jusqu’à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDÉO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 18

l’homme pour ensuite s’en séparer et rejoindre lors de 
la grande résurrection l’âme universelle qui est unique.  

En replaçant l’histoire du salut dans une pers-
pective cosmique, les Rasā’īl aboutissent à l’envisager 
comme ne pouvant être que le fruit « de la commu-
nauté des communautés » (p. 171), et non comme 
celui d’une communauté particulière. Le salut ne 
peut être que collectif peut-être même universel. 
Cela conduit à redéfinir la nature du salut, ce n’est 
plus la balance qui en est la mesure mais l’astrolabe 
qui oriente les âmes sur la voie de la résurrection. La 
nécessité de la coopération entre les communautés 
religieuses et plus largement humaines est indispen-
sable dans un contexte de crise écologique. Ne faut-il 
pas aussi s’interroger sur les conséquences ultimes de 
ce complémentarisme ? Si les « injonctions éthiques 
sont communes » (p. 175) à toutes les religions, les 
fondations théologiques ne représentent-elles pas 
un obstacle qu’il conviendrait de dépasser en vue 
du salut collectif de l’humanité ? On peut regretter 
la trop grande profusion des -ismes (distributivisme, 
mutualisme, essentialisme, etc. en sus de quatre posi-
tions théologiques recensés : exclusivisme, pluralisme, 
inclusivisme, complémentarisme) dans un souci 
louable de catégoriser, mais pas toujours nécessaire 
selon nous, dans une démonstration par ailleurs 
pertinente et convaincante et un article intellectuel-
lement stimulant.

Le dernier article, celui de Mathieu Terrier, inti-
tulé « Le rôle des juifs et des chrétiens dans l’historio-
graphie du shīʿisme imamite » (p. 182-219), est le seul 
de ce dossier à aborder les thématiques du volume 
du point de vue du chiisme. Il est particulièrement 
bienvenu car ce courant a développé une vision 
originale de la perception des juifs et des chrétiens. 
Après avoir rappelé les quatre phases de la tradition 
ésotérique imamite, l’A. expose les caractéristiques 
de la représentation des juifs et des chrétiens dans 
celle-ci. Il souligne ainsi la continuité historique 
« d’une communauté de destin et d’une alliance » 
(p. 185) entre ces trois communautés, la dernière 
étant réduite aux musulmans initiés, les imamites. 
Tributaire d’une conception cyclique, l’histoire sainte, 
dans la perception imamite, se répète. Aussi celle 
des communautés antérieures préfigure-telle celle 
de l’islam, que ce soit sur la question des prophètes 
et de leurs légataires respectifs ou sur la falsification 
des Écritures. Seul l’objet change : les musulmans 
aussi ont censuré le Coran pour empêcher l’imamat 
de ʿAlī, le seul à avoir conservé le Coran intégral qui 
sera transmis dans sa descendance.

Le parallèle avec le judaïsme est frappant, et les 
théologiens imamites retournent l’assertion de nom-
breux hérésiographes sunnites voyant dans les chiites 
« les juifs de cette communauté » et, ils transforment 

l’infamie de la comparaison en preuve de la véracité 
de leurs dogmes. De plus, l’exemple de Moïse et de ses 
adeptes permit aux imams de sacraliser la souffrance 
et le statut de minoritaire et de valoriser une attitude 
patiente et quiétiste si bien que le judaïsme apparaît 
comme un imamisme avant l’heure. Dès lors, les ima-
mites font une lecture très particulière du hadith sur 
la division des différentes communautés en sectes et 
la détermination des sectes sauvées prend une toute 
autre orientation que celle étudiée pour le sunnisme 
dans les articles précédents : si les chiites imamites 
représentent la secte sauvée, elle n’est pas la seule et 
chacune des communautés antérieures comporte 
une secte sauvée, le groupe qui suivit le légataire de 
chacun des prophètes antérieurs.

L’A., se basant sur des récits figurant dans des 
sources de la fin du ive/xe siècle, relève « une triple 
alliance » (p. 201) : juifs et chrétiens ésotéristes confir-
ment l’élection de ʿAlī et des imams, et le chiisme 
ésotérique reconnaît la vérité de ces religions conser-
vées par les juifs et les chrétiens (initiés, faudrait-il 
préciser, p. 201). Cet œcuménisme n’est possible 
que pour autant que les versions authentiques des 
Écritures s’accordent sur l’imamat de ʿAlī et de ses 
douze descendants. Logiquement, les vrais croyants 
juifs et chrétiens ont un rôle eschatologique à jouer 
comme assistants du Rédempteur, le douzième 
imam, comme ils ont leur place dans les événements 
messianiques précédant la fin des temps. D’autres 
personnages, liés aux trois traditions, sont présents 
dans le scénario apocalyptique : c’est le cas de Jean 
le Baptiste dont le martyre préfigure celui l’imam 
Ḥusayn avec lequel il partage de nombreux points 
communs, révélateurs d’une « compénétration » 
(p. 203) des milieux chiites et judéo-chrétien dans 
la période formative de l’imamisme. L‘A. le souligne, 
ces divers éléments et quelques autres n’ont rien 
d’étonnant dans la mesure où la mission religieuse du 
Mahdi, du point de vue ésotérique, est de restaurer 
toutes les anciennes religions, de restituer l’esprit et 
la lettre de toutes les révélations et de combattre les 
hypocrites de chacune de ces communautés, au rang 
desquels figurent les représentants de l’islam majo-
ritaire. Le télos de l’histoire sainte, accompli par le 
Mahdī, est « de réconcilier toutes les religions du Livre 
en restaurant l’authenticité des Écritures par-delà leur 
falsification historique » (p. 205). Tel est le point de 
vue de l’ésotérisme chiite, qui repose, répétons-le, sur 
une vision cyclique de l’histoire et une confrontation 
permanente et généralisée entre la dimension ésoté-
rique de l’histoire humaine (bāṭin) et le déroulement 
des événements qui en apparence la structure (ẓāhir). 
Bien que ce ne soit pas le sujet et que l’on ne puisse 
donc en faire grief à l’A., une comparaison avec le 
soufisme, qui présente des fondements similaires sans 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDÉO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES

 BCAI 35 19

y être réductibles, serait féconde sur ces questions, en 
particulier avec Ibn ʿArabī. 

Une fois dessiné les grands traits de cette doc-
trine ésotérique imamite à partir des exégèses des 
imams des versets positifs envers juifs et chrétiens, 
que dit l’exégèse des versets qui leur sont hostiles ? 
l’A. constate « un double déplacement » (p. 205), syn-
thétisé par un auteur tardif, Rajab al-Burṣī (m. après 
813/1410-1), dans le commentaire de « l’Ouvrante : 
ceux qui encourent la colère divine et les égarés » 
(Cor. 1, 7). Les premiers sont les sunnites qui, refusant 
la sainteté de ʿAlī, agissent comme les juifs refusant 
celle du Christ, et les seconds sont les chiites extré-
mistes qui, divinisant ʿAlī, ont exagéré sa sainteté 
comme les chrétiens avec Jésus. Finalement l’exégèse 
imamite serait fondée sur un principe herméneu-
tique simple : tout ce qui concerne les fils d’Israël de 
manière positive selon le sens obvie concerne ʿAlī et 
ses descendants au niveau ésotérique et à l’inverse 
tout verset négatif à leur endroit est selon le sens 
caché destiné aux ennemis de l’imam, soit les sun-
nites de manière générale. Dès lors, la doctrine de la 
« substitution »  de l’islam majoritaire aux religions 
antérieures existe bien, mais de manière négative, non 
comme vérité qui remplace les messages antérieurs 
mais comme châtiment s’abattant sur une autre 
communauté. Dans la conclusion, l’A. note que la 
ligne de fracture ne se fait pas entre les communautés, 
mais entre les initiés des trois communautés, juifs, 
chrétiens et musulmans et le commun des croyants 
de chacune des religions. Évidemment cette vision 
élitiste et ésotérique remet en question de manière 
radicale l’islam majoritaire.

L’A. reconnait que cette historiosophie qui 
accorde une place importante aux juifs et aux 
chrétiens, s’inscrit dans un cadre socio-historique. Il 
pense qu’il y eut une interaction forte des fondateurs 
de l’imamisme avec des juifs et des chrétiens, mais 
elle n’apparaît pas clairement dans les biographies 
des imams. Ces liens apparaissent toutefois dans les 
sources traditionnelles. Ce n’est que plus tardive-
ment que l’on observe « un idéalisme œcuménique » 
(p. 211), puis son refoulement à l’époque contempo-
raine comme cela avait été le cas dans la phase de 
rapprochement de l’imamisme vis-à-vis du sunnisme, 
à la période bouyide. La question qui, me semble-t-il, 
reste posée est de savoir si cette doctrine fut celle 
des imams – ce que l’A. semble corroborer – ou si 
elle est postérieure, car les traditions étudiées, pour 
anciennes qu’elles soient, figurent dans des textes 
qui remontent aux alentours du xe siècle. Le mérite 
de cet article fort bien documenté et rigoureux dans 
son exposé est de nous faire découvrir une doctrine 
originale et souvent méconnue qui institue une 

relation aux communauté religieuse qui ont précédé 
l’islam fort éloigné du courant sunnite majoritaire.

Selon l’usage de la revue, un dernier article ne re-
levant pas du dossier thématique est proposé. Rédigé 
par Mina-Raouf Amgad, doctorant à Strasbourg, il 
est intitulé « Un traité du chrétien Arabe (sic) ʿĪsā 
b. Zurʿa (m. 398/1008). Réfutation d’Abū al-Qāsim 
al-Balḫī (m. 319/931) » (p. 223-73). L’A. a travaillé 
à partir de l’édition de Paul Sbath Vingt traités 
(p. 52-68) et propose en annexe la traduction de ce 
traité. Cette réfutation d’al-Balḫī, philosophe et théo-
logien muʿtazilite, est l’œuvre d’un chrétien jacobite 
de la fin du xe siècle : Abū ʿ Alī ʿ Īsā b. Isḥāq b. Zuʿra qui 
appartient à « l’école philosophique de Bagdad » et 
fut le disciple préféré de Yaḥyā b. ʿAdī (m. 363/974). 
Elle s’inscrit dans cette tradition de polémiques 
philosophico-religieuses, si riche à cette époque et 
porte sur trois points : la trinité, l’incarnation et le 
statut de la prophétie de Muḥammad. L’A., dans cet 
article, s’intéresse au premier de ces points, tout en 
présentant rapidement les deux autres. Le traité en 
question, négligé jusqu’alors, est représentatif, selon 
l’A., des sujets de discussions islamo-chrétiennes de 
l’époque qui se déroulaient entre une élite savante 
partageant des méthodes argumentatives et un savoir 
commun et appartenant aux trois communautés. L’A. 
montre l’importance de la réflexion philosophique 
et de l’héritage grec dans des débats théologiques, 
passablement techniques, et la tension permanente 
entre ces deux champs. Il est dommage que, sauf 
erreur de ma part, le titre arabe de ce traité ne soit 
pas mentionné dès l’introduction. Signalons égale-
ment la répétition de deux paragraphes, p. 237-238, 
reproduit aux pages 240-241.

Les dernières pages sont consacrées aux recen-
sions de douze ouvrages et au catalogue d’une expo-
sition (p. 275-324). Une fois de plus, ce numéro de la 
revue nous offre un ensemble d’articles d’un excellent 
niveau et, sur le sujet choisi, un riche panorama 
des positions de l’islam vis-à-vis des autres religions. 
Un seul regret peut-être : pour l’essentiel les divers 
articles abordent des traités qui, selon différents 
registres, appartiennent à la période médiévale. 
Il serait intéressant de voir si, à l’époque contempo-
raine, cette théologie a su se renouveler.

Jean-Jacques ibon
Inalco (Paris) - Cermom

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDÉO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

