Théologie musulmane des religions
MIDEO 33

Le Caire, Institut dominicain détudes
orientales au Caire et Institut francais
d’archéologie orientale

2018, 324 p.

ISBN: 9782724707205

Consultable en ligne: URL: http://journals.
openedition.org/mideo/1819

Cette nouvelle livraison de la revue MIDEO
(Mélanges de I'Institut Dominicain d’Etudes Orientales)
est intitulée Théologie musulmane des religions et
regroupe six contributions sur ce théme, plus un
article et des recensions. La question traitée dans
ce volume est celle de l'existence et des contenus
d’'une théologie musulmane des religions, sujet qui
a été abordé par des penseurs musulmans sous
l'influence de la théologie chrétienne et qui revét,
dans le cadre du dialogue interreligieux une impor-
tance particuliere. La premiere contribution est
celle d’Anne-Sylvie Boisliveau intitulée: « Qur’anic
Discourse on the Bible. Ambivalence and tahrif in
the Light of Self-Reference » (p. 3-38). Dans un article
bien construit et, pour tout dire, trés pédagogique,
I'A. part du fait que le statut des Ecritures saintes est
pour chacune des communautés, juive, chrétienne
et musulmane une question centrale ayant néces-
sairement des répercutions sur les formes que peut
prendre le dialogue interreligieux. Dés lors, I'affir-
mation de la falsification des Ecritures antérieures
(tahrif), présente dans le dogme musulman, tire-t-elle
son origine du Coran lui-méme comme le prétendent
certains ou provient-elle de conflits interreligieux
postérieurs comme l'avancent d’autres? Pour éclai-
rer cette question, I'A. interroge le texte coranique
comme un tout, ne se contentant pas des versets
généralement allégués sur cette question. Elle met
ainsi en lumiére quatre points: le discours coranique
sur les écritures antérieures est paradoxal, tout a la
fois tres positif et disqualifiant, et se pose comme
seul critére de vérité, surtout dans I'emploi du verbe
harrafa pour pointer forgeries et mensonges. Par la
suite, la littérature théologique a résolu ce paradoxe
en reconnaissant les Ecritures antérieures, mais en
intégrant la falsification de la Bible au cours du temps
comme une donnée de son credo, redonnant, par-la,
cohérence au discours coranique. Cette position ne
facilite pas le dialogue interreligieux et peut conduire
a une incompréhension totale entre les acteurs. Le
troisieme point est que les partisans de l'altération
du contenu (tahrif ma“nawr) — moins négative, par
opposition a laltération physique (tahrif al-nass) —,
al-Ghazali ou Ibn Khaldiin, empruntant la voie du

Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

discours positif, ne la présentent pas comme inten-
tionnelle, mais ne peuvent pas pour autant se référer
aux Ecritures. Dernier point: les conséquences de
ce discours paradoxal. Le Coran est la seule Ecriture
pouvant étre effectivement utilisée, l'autorité absolue
prévalant sur tous les autres textes sacrés. Finalement,
au terme de cette étude I'A. aboutit a cette conclu-
sion essentielle: la raison premiere et derniere de
ce discours est que le Coran mentionne les autres
Ecritures pour parler de lui, pour indiquer « what the
"author(s)’ of the Quran want(s) the listeners/readers
to believe about the Quran — and not primarily about
the Bible » (p.31). Il répond ainsi aux accusations
de falsification que lui adressérent ses détracteurs
et auxquelles il dut, lui aussi, faire face. Le texte du
Coran doit expliquer et prouver ce qu'il est, non pas
dire ce que sont la Torah et les Evangiles qui ne lui
servent qu'a asseoir son identité et son autorité. Cette
conclusion, qui devrait étre utile dans le cadre du
dialogue interreligieux, peut aujourd’hui permettre
de modérer les tensions entre les communautés.
L'A. veut le croire et on lui sait gré d‘apporter ainsi
des arguments convaincants — et pacifiques — pour
réévaluer les finalités du discours coranique sur les
autres Ecritures.

L'article suivant, rédigé par David Thomas
est intitulé « The mutakallimin and Non-Muslim
Religions » (p. 39-61). LA. s'intéresse aux premiers
siecles de I'islam et en particulier a la période
des 1x¢ et x¢siecles. Avec les conquétes, les musul-
mans ont du faire face a des populations ayant des
croyances différentes, juifs, chrétiens, autres croyants
auxquels il fallut donner une place, un statut mais
dont il fallut aussi comprendre leurs croyances afin
de pouvoir les articuler avec celles de l'islam.

Les premiéres ceuvres théologiques, celles
du 1x¢ siecle, ou plutét ce qu'il en reste, laissent
penser que des auteurs comme Abu “Tsa al-Warraq
(m. aprés 250/864) ou al-Qasim b. Ibrahim al-Rassi
(m. 246/860), le premier zaydite et, probablement,
le second chiite, n‘étaient pas intéressés par le
christianisme en tant que tel mais seulement par
certains aspects plus particuliéerement pertinents
pour l'islam dans son insistance sur I'unicité absolu
et la transcendance. Et cela, bien que tous deux
semblent avoir eu une connaissance approfondie
des différentes doctrines chrétiennes. Ce sont donc
la trinité et l'incarnation qui font l'objet de leurs
critiques et de leurs réfutations, selon un exercice
qui n'est pas seulement polémique a I'encontre des
chrétiens mais également une apologie du tawhid,
seul monothéisme défendable. Aba ‘Isa en particu-
lier ne voit donc pas le christianisme ou les autres
traditions religieuses sur lesquelles il écrit, comme

distinctes en leur essence de I'islam, mais bien comme
|

BCAI 35

BCAIl en ligne

15

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDEO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

des interprétations alternatives du méme corpus
d’enseignements. Au siecle suivant, la liste des sujets
abordés, touchant aux discussions théologiques ou
aux relations entre les religions, s'allonge et débouche
sur des traités théologiques systématiques, ceux de
Ash‘ari, de Bagillani ou de ‘Abd al-Gabbar. Le Mughni
de ce dernier est le plus abouti et démontre le degré
d'élaboration et de cohérence auquel est parvenue la
théologie islamique. De cet ouvrage, I'A. reléeve deux
points essentiels de I'approche de son auteur: «he
sees Christians as corrigible rather than lost in error »
(p. 54) et donc la polémique a une visée éducative qui
sous-entend un certain degré d’acceptation d’autrui.
Le second est que ‘Abd al-Gabbar et ses successeurs
ne verront aucune objection méthodologique au
fait d'extraire d’'un corpus de croyances un seul
point de doctrine et de le traiter de maniere isolée:
la prophétie pour les juifs, la trinité et I'incarnation
pour les chrétiens. Cela sous-entend qu'il ne s'agit pas
de religions différentes, mais de versions différentes
d’'une méme vérité. De plus, ce schéma sétend aux
discours des opposants au sein de I'islam qui peuvent
tous étre traités de la méme maniére, comme des
enseignements corrompus et fautifs issus de I'unique
source de la révélation divine. La conclusion a laquelle
aboutit I'A. est que l'approche générale de I'islam
envers les autres religions pourrait étre qualifiée
d’inclusiviste, bien que, dans le fond, il n’y ait qu'une
foi, I'islam, dont les expressions antérieures ont été
déformées par le temps. Si l'islam a un role correcteur
ajouer, safinalité ultime demeure la conversion. Sans
doute est-ce la raison pour laquelle les théologiens
musulmans parlent plus facilement des croyants,
juifs ou chrétiens, que des croyances, le judaisme ou
le christianisme. LA. conclut ainsi que finalement le
regard des musulmans envers les autres croyances
est passablement intolérant et frise I'exclusivisme.
Conclusion un peu surprenante dans la mesure ot
cet aspect n‘ayant jamais été abordé dans l'article
semble posé comme un axiome n‘ayant pas a étre
interrogé, les apparences, qui vont effectivement
dans ce sens, étant sans doute suffisamment pro-
bantes. C'est dommage pour un article qui par ailleurs
démontre l‘érudition de son auteur et la pertinence
de ses analyses.

Emmanuel Pisani dans l'article suivant intitulé
« Le statut du dimmi chez al-Gazali. Un inclusivisme
éthique et légaliste? » poursuit ses réflexions sur le
grand théologien soufi dont il est un des spécialistes.
L'A. cherche a vérifier, en étudiant le statut juridique
des personnes et en particulier celui du kitabi, si al-
Ghazali a pu infléchir «le paradigme dominant du
légalisme exlusiviste sunnite » (p. 64) afin d'ouvrir
une voie vers la possibilité «d'un légalisme inclusi-

viste ». LA. présente d’abord, a travers l'étude des
|

sources scripturaires, Iélaboration du statut propre

au dhimmi, afin, dans un deuxieme temps, d’analyser
la position d'al-Ghazali plus particuliéerement dans sa

grande ceuvre, I'lhya’ ‘uliim al-din (le livre 19), tout en

précisant d'emblée qu'il serait illusoire d’y chercher
une quelconque théologie musulmane des religions.
L'A. explicite la différence de traitement dans le Coran

entre chrétiens et juifs, pourtant réunis dans le statut
de dhimmi, comme largement tributaire des condi-
tions historiques, géographiques mais également des

écoles juridiques, la premiére codification remontant
al'ouvrage du gadr hanafite Abt Yusaf (m. 182/798).
Toutefois, la vision et la compréhension de ce statut
ne saurait se réduire a la littérature juridique ulté-
rieure, abondante, qui énonce le droit mais ne rend

pas compte des réalités sociologiques ou politiques.
L'A. s'interroge donc sur la situation a I'époque d’al-
Ghazali. Ce dernier suit l'orientation des autorités

seljukides qui ont besoin de manifester une certaine

bienveillance envers une population occupant des

postes importants au sein de leur administration.
Entrant ensuite dans le vif du sujet, I'A. note que, pour
al-Ghazalj, le figh n’est jamais coupé d’une dimension

et d’'un enjeu spirituels et politiques (p. 77, 82), méme

pour des questions qui relevent des interactions de la

vie quotidienne pour lesquelles il cherche a préciser le

juste comportement, celles, justement, que I'A. étu-
die en vue de la construction d’'une « conviviencia »
au sein de la société (p. 78).

Plusieurs points sont abordés: les formes de
politesse ou de salutation, la réprobation par un
dhimmi d’'un péché commis par un musulman ou
les régles de fréquentation entre les membres de ces
deux communautés ou encore l'attitude face aux
préjudices subis venant d'un dimmi. L'A. note que al-
Ghazalis'inscrit dans le droit fil des discours chafi‘ites
qui énoncent le statut d'infériorité du dhimmi et
restreignent la visibilité des signes religieux. Toutefois,
en incluant le dhimmi dans les priéres pour invoquer
la pluie, al-Ghazali I'integre symboliquement dans
la communauté musulmane et, plus généralement,
adopte une posture éthique, par exemple en ne récla-
mant pas le talion mais en encourageant le pardon et
la miséricorde. LUA. reconnait que la position inclu-
siviste d’al-Ghazali «apparait sensiblement moins
caractérisée » (p. 86) que ce qu'il avait pu observer
dans d’autres textes. Il note toutefois une « émulation
éthique et spirituelle » réciproque dans le cadre de la
cité musulmane, encouragée par al-Ghazali, qui ne
voit pas dans le dhimmi un ennemi. Mais en allait-il
autrement dans les textes chafi'ites ? Sachant qu'il est
sans doute difficile, voire impossible, pour un auteur
comme al-Ghazali, d'échapper au corpus juridique
de I'école dont il est un représentant éminent, I'A.

a sans doute raison de chercher dans «des petites
|

BCAI 35 16

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDEO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

choses », des positions qui le distinguent de ses pairs
et lui permettent d’adoucir les rigueurs de la loi. Si le
résultat parait bien mince, I'étude a le mérite d’avoir
sondé dans le détail et avec précision des textes
juridiques d’al-Ghazali qui ne sont pas parmiles plus
stimulants de 'auteur.

On doit la contribution suivante intitulée
« Loffense faite a l'islam dans le tafsir d’al-Qurtubi
(m. 671-1273). Musulmans et non-musulmans en
perspective », a Géraldine Genvrin qui a récem-
ment soutenu son doctorat sur cet auteur et des
questions similaires. Dans une premiére partie, I'A.
aborde le statut légal du dhimmi en s'interrogeant
sur la maniere dont le tafsir justifie I'octroi d’'un
statut qui soumet le non-musulman «aux droits
des hommes » et I'exempte de toute soumission
«aux droits divins » en contrepartie du paiement
de la jizya « prix de la permission de rester dans la
mécréance » (p. 98) selon al-Qurtubi et signe de son
assujettissement. Toutefois, quelques exceptions a
cette regle démontrent que le droit de la dhimma
n’est pas séparé du droit musulman et que le dhimmi
dispose d'un statut juridique qui le protege et lui
confere de droits et pas seulement, des devoirs. Par
la suite, I'A. cherche a appréhender larticulation du
droit et de I'exégese sur un point particulier: 'offense
a la religion ou a l'islam, commise par un musul-
man ou par un dhimmi. A cette fin sont abordés
successivement 'offense contre Dieu et le Prophéte,
puis contre le Prophéte et ses Compagnons avec la
dimension politique de combat contre la mécréance
ou le statut du magicien (bien que ce sujet semble
relever d’un registre différent). Lun des points parti-
culiers abordé est de savoir si un dhimmi qui invective
I'islam voit son pacte rompu. Malikites et hanafites
sont, sur ce point, opposés et al-Qurtubi semble
adopter une position médiane mais qui releve de la
pure casuistique (p. 123). On trouve la méme variété
de positions sur la rupture ou non du pacte, en cas
d'insulte au Prophete. Il ressort de cette étude qu’al-
Qurtubi, pour expliquer les doctrines juridiques dans
le cadre du tafsir, met a contribution une littérature
pluridisciplinaire, relevant par exemple du hadith ou
de la jurisprudence, sans s’en tenir a I'école malikite
qu’il ne suit pas systématiquement. Pour I'A., cer-
taines notions, comme le blaspheme contre l'islam,
qui concerne principalement le Prophéte et acces-
soirement ses Compagnons, « est une construction
juridique relativement tardive » (p. 127) et I'expres-
sion coranique al-ta'n fi I-din (Cor. 9, 12) vise plus la
remise en cause de regles juridiques dérivant de la
loi divine que Dieu et son Prophete (p. 109-11). Les
textes analysés du tafsir d’al-Qurtubi offrent une
exégese multiple et ouverte, reflétant une norme

juridique elle-méme objet de débats. Finalement,
|

c’est le souci de la compilation d'un patrimoine
pluriel qui semble 'emporter chez un auteur qui
prend lui-méme rarement position.

Larticle suivant, de Guillaume de Vaulx d’Arcy
est intitulé « Nul ne sera sauvé si tous ne le sont. Le
complémentarisme des lhwan al-Safa’ Contribution
a la théologie des religions » (p. 137-81). Il constitue
une étude importante sur les doctrines contenues
dans les Rasa’il et leur potentiel apport a une théo-
logie des religions, ouvrant la voie a une perspective
nouvelle. La lecture de l'article dégage de ces textes
une vision de l'acces au salut a la fois originale et
n‘ayant rien perdu de son actualité. Donnons direc-
tement le résultat de cette enquéte: le salut ne peut
étre individuel, il est le résultat d'un effort conduit,
en commun, par I'ensemble des communautés, sans
aucune exclusive. L'A. présente d'abord les différentes
solutions que la théologie des religions dogmatiques
a adoptées face a la question du pluralisme: elles
se raménent a trois: exclusivisme, inclusivisme et
pluralisme. Il explicite les axiomes sous-jacents a
ce systeme qualifié « d’aporétique » et applique
cette réflexion 2 la théologie islamique. A quelques
nuances pres, les trois positions s’y retrouvent en
prenant en compte les positions philosophiques et
celles des soufis. La question du pluralisme s’est posée
trés tot dans lislam, illustrée par le célebre hadith
sur les soixante-treize sectes dont certaines versions
sont porteuses d’'un pluralisme interne a l'islam voire
méme intra-religieux. Sur la base de l'interprétation
donnée par les lhwan al-Safa’ a la «secte sauvée »
mentionnée dans ce hadith, I'A. explicite ce qu'ils
entendent par le terme jamd‘a.

Les Rasa'll que I'A. lit comme « le premier effort
de totalisation du réel, des savoirs positifs et des
communautés humaines » (p. 152) constituent « une
pensée de la totalité », selon la thése développée par
I'’A. dans son doctorat. Ce qui signifie que la diversité
ou la pluralité, des especes comme des opinions, est
«pensée au service du tout » (p. 151). On n'est pas
dans un modeéle pluraliste, mais dans un que I'A.
appelle « complémentarisme ». Celui-ci se développe
sur le plan doctrinal, politique et sotériologique. Ce
dernier point, la doctrine du salut, constituant le
but de cette étude. La thése du complémentarisme
sotériologique est étudiée a partir de textes tirés des
épitres 2 et 45 et de |'épitre récapitulative. Puis avec la
fable des animaux de I'épitre 22 et ses trois niveaux
d’interprétation: cosmique, politique et psycho-
physique (la domination de I'dme sur le corps). Ce
dernier point tente de résoudre la question de savoir
pourquoi I'ame s’unit a la matiére puisqu’elle doit en
fin de compte s’en séparer. Selon I'A. la réponse des
Rasd'll est la transmutation des étres, 'ame univer-
selle remontant a travers les différents regnes jusqu’a

BCAI 35

BCAIl en ligne

17

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDEO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

I'homme pour ensuite s'en séparer et rejoindre lors de
lagranderésurrection 'ame universelle qui est unique.

En replagant l'histoire du salut dans une pers-
pective cosmique, les Rasd'll aboutissent a I'envisager
comme ne pouvant étre que le fruit «de la commu-
nauté des communautés » (p. 171), et non comme
celui d’'une communauté particuliere. Le salut ne
peut étre que collectif peut-étre méme universel.
Cela conduit a redéfinir la nature du salut, ce n’est
plus la balance qui en est la mesure mais I'astrolabe
qui oriente les ames sur la voie de la résurrection. La
nécessité de la coopération entre les communautés
religieuses et plus largement humaines est indispen-
sable dans un contexte de crise écologique. Ne faut-il
pas aussi s'interroger sur les conséquences ultimes de
ce complémentarisme? Si les « injonctions éthiques
sont communes » (p. 175) a toutes les religions, les
fondations théologiques ne représentent-elles pas
un obstacle qu'il conviendrait de dépasser en vue
du salut collectif de I'humanité? On peut regretter
la trop grande profusion des -ismes (distributivisme,
mutualisme, essentialisme, etc. en sus de quatre posi-
tions théologiques recensés: exclusivisme, pluralisme,
inclusivisme, complémentarisme) dans un souci
louable de catégoriser, mais pas toujours nécessaire
selon nous, dans une démonstration par ailleurs
pertinente et convaincante et un article intellectuel-
lement stimulant.

Le dernier article, celui de Mathieu Terrier, inti-
tulé « Le role des juifs et des chrétiens dans I'historio-
graphie du shi‘isme imamite » (p. 182-219), est le seul
de ce dossier a aborder les thématiques du volume
du point de vue du chiisme. Il est particuliérement
bienvenu car ce courant a développé une vision
originale de la perception des juifs et des chrétiens.
Apres avoir rappelé les quatre phases de la tradition
ésotérique imamite, I'’A. expose les caractéristiques
de la représentation des juifs et des chrétiens dans
celle-ci. Il souligne ainsi la continuité historique
«d’'une communauté de destin et d’une alliance »
(p- 185) entre ces trois communautés, la derniére
étant réduite aux musulmans initiés, les imamites.
Tributaire d’'une conception cyclique, I'histoire sainte,
dans la perception imamite, se répéte. Aussi celle
des communautés antérieures préfigure-telle celle
de l'islam, que ce soit sur la question des prophetes
et de leurs légataires respectifs ou sur la falsification
des Ecritures. Seul I'objet change: les musulmans
aussi ont censuré le Coran pour empécher Iimamat
de ‘Ali, le seul a avoir conservé le Coran intégral qui
sera transmis dans sa descendance.

Le parallele avec le judaisme est frappant, et les
théologiens imamites retournent |'assertion de nom-
breux hérésiographes sunnites voyant dans les chiites

«les juifs de cette communauté » et, ils transforment
|

I'infamie de la comparaison en preuve de la véracité
de leurs dogmes. De plus, I'exemple de Moise et de ses
adeptes permit aux imams de sacraliser la souffrance
et le statut de minoritaire et de valoriser une attitude
patiente et quiétiste si bien que le judaisme apparait
comme un imamisme avant I'heure. Dés lors, les ima-
mites font une lecture tres particuliere du hadith sur
la division des différentes communautés en sectes et
la détermination des sectes sauvées prend une toute
autre orientation que celle étudiée pour le sunnisme
dans les articles précédents: si les chiites imamites
représentent la secte sauvée, elle n’est pas la seule et
chacune des communautés antérieures comporte
une secte sauvée, le groupe qui suivit le légataire de
chacun des prophetes antérieurs.

LA, se basant sur des récits figurant dans des
sources de la fin du 1v¢/x® siecle, releve « une triple
alliance » (p. 201):juifs et chrétiens ésotéristes confir-
ment l'élection de ‘Ali et des imams, et le chiisme
ésotérique reconnait la vérité de ces religions conser-
vées par les juifs et les chrétiens (initiés, faudrait-il
préciser, p.201). Cet cecuménisme n’est possible
que pour autant que les versions authentiques des
Ecritures s'accordent sur 'imamat de ‘Ali et de ses
douze descendants. Logiquement, les vrais croyants
juifs et chrétiens ont un réle eschatologique a jouer
comme assistants du Rédempteur, le douzieme
imam, comme ils ont leur place dans les événements
messianiques précédant la fin des temps. D’autres
personnages, liés aux trois traditions, sont présents
dans le scénario apocalyptique: c'est le cas de Jean
le Baptiste dont le martyre préfigure celui I'imam
Husayn avec lequel il partage de nombreux points
communs, révélateurs d’'une « compénétration »
(p.203) des milieux chiites et judéo-chrétien dans
la période formative de I'imamisme. L‘A. le souligne,
ces divers éléments et quelques autres n‘ont rien
d’étonnant dans la mesure ot la mission religieuse du
Mahdi, du point de vue ésotérique, est de restaurer
toutes les anciennes religions, de restituer I'esprit et
la lettre de toutes les révélations et de combattre les
hypocrites de chacune de ces communautés, au rang
desquels figurent les représentants de l'islam majo-
ritaire. Le télos de I'histoire sainte, accompli par le
Mahdi, est « de réconcilier toutes les religions du Livre
en restaurant l'authenticité des Ecritures par-dela leur
falsification historique » (p. 205). Tel est le point de
vue de I'ésotérisme chiite, qui repose, répétons-le, sur
une vision cyclique de I'histoire et une confrontation
permanente et généralisée entre la dimension ésoté-
rique de I'histoire humaine (batin) et le déroulement
des événements qui en apparence la structure (zahir).
Bien que ce ne soit pas le sujet et que 'on ne puisse
donc en faire grief a I'’A., une comparaison avec le

soufisme, qui présente des fondements similaires sans
|

BCAI 35

BCAIl en ligne

18

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDEO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, DROIT, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

y étre réductibles, serait féconde sur ces questions, en
particulier avec Ibn “Arab.

Une fois dessiné les grands traits de cette doc-
trine ésotérique imamite a partir des exégeses des
imams des versets positifs envers juifs et chrétiens,
que dit I'exégese des versets qui leur sont hostiles?
I'’A. constate « un double déplacement » (p. 205), syn-
thétisé par un auteur tardif, Rajab al-Bursi (m. apres
813/1410-1), dans le commentaire de «'Ouvrante:
ceux qui encourent la colére divine et les égarés »
(Cor. 1,7). Les premiers sont les sunnites qui, refusant
la sainteté de ‘Ali, agissent comme les juifs refusant
celle du Christ, et les seconds sont les chiites extré-
mistes qui, divinisant "Ali, ont exagéré sa sainteté
comme les chrétiens avec Jésus. Finalement I'exégese
imamite serait fondée sur un principe herméneu-
tique simple: tout ce qui concerne les fils d’Israél de
maniere positive selon le sens obvie concerne “Ali et
ses descendants au niveau ésotérique et a l'inverse
tout verset négatif a leur endroit est selon le sens
caché destiné aux ennemis de I'imam, soit les sun-
nites de maniere générale. Dés lors, la doctrine de la
«substitution » de l'islam majoritaire aux religions
antérieures existe bien, mais de maniére négative, non
comme vérité qui remplace les messages antérieurs
mais comme chatiment s’abattant sur une autre
communauté. Dans la conclusion, I'A. note que la
ligne de fracture ne se fait pas entre les communautés,
mais entre les initiés des trois communautés, juifs,
chrétiens et musulmans et le commun des croyants
de chacune des religions. Evidemment cette vision
élitiste et ésotérique remet en question de maniére
radicale I'islam majoritaire.

L'A. reconnait que cette historiosophie qui
accorde une place importante aux juifs et aux
chrétiens, s'inscrit dans un cadre socio-historique. Il
pense qu'ily eut une interaction forte des fondateurs
de I'imamisme avec des juifs et des chrétiens, mais
elle n'apparait pas clairement dans les biographies
des imams. Ces liens apparaissent toutefois dans les
sources traditionnelles. Ce n’est que plus tardive-
ment que I'on observe « un idéalisme cecuménique »
(p- 211), puis son refoulement a I'époque contempo-
raine comme cela avait été le cas dans la phase de
rapprochement de I'imamisme vis-a-vis du sunnisme,
ala période bouyide. La question qui, me semble-t-il,
reste posée est de savoir si cette doctrine fut celle
des imams - ce que I'A. semble corroborer — ou si
elle est postérieure, car les traditions étudiées, pour
anciennes qu'elles soient, figurent dans des textes
qui remontent aux alentours du x¢ siecle. Le mérite
de cet article fort bien documenté et rigoureux dans
son exposé est de nous faire découvrir une doctrine
originale et souvent méconnue qui institue une

relation aux communauté religieuse qui ont précédé
I'islam fort éloigné du courant sunnite majoritaire.

Selon l'usage de la revue, un dernier article ne re-
levant pas du dossier thématique est proposé. Rédigé
par Mina-Raouf Amgad, doctorant a Strasbourg, il
est intitulé « Un traité du chrétien Arabe (sic) ‘Isa
b. Zurfa (m. 398/1008). Réfutation d’Aba al-Qasim
al-Balhi (m.319/931) » (p.223-73). L'A. a travaillé
a partir de I'édition de Paul Sbath Vingt traités
(p. 52-68) et propose en annexe la traduction de ce
traité. Cette réfutation d’al-Balhi, philosophe et théo-
logien mu‘tazilite, est I'ceuvre d’un chrétien jacobite
de la fin du x¢ siecle: Abi “Ali “Isa b. Ishaq b. Zu‘ra qui
appartient a «I'école philosophique de Bagdad » et
fut le disciple préféré de Yahya b. ‘Adi (m. 363/974).
Elle s'inscrit dans cette tradition de polémiques
philosophico-religieuses, si riche a cette époque et
porte sur trois points: la trinité, I'incarnation et le
statut de la prophétie de Muhammad. LA, dans cet
article, s'intéresse au premier de ces points, tout en
présentant rapidement les deux autres. Le traité en
question, négligé jusqu’alors, est représentatif, selon
I'A., des sujets de discussions islamo-chrétiennes de
I'époque qui se déroulaient entre une élite savante
partageant des méthodes argumentatives et un savoir
commun et appartenant aux trois communautés. UA.
montre l'importance de la réflexion philosophique
et de I'héritage grec dans des débats théologiques,
passablement techniques, et la tension permanente
entre ces deux champs. Il est dommage que, sauf
erreur de ma part, le titre arabe de ce traité ne soit
pas mentionné des l'introduction. Signalons égale-
ment la répétition de deux paragraphes, p. 237-238,
reproduit aux pages 240-241.

Les dernieres pages sont consacrées aux recen-
sions de douze ouvrages et au catalogue d'une expo-
sition (p. 275-324). Une fois de plus, ce numéro de la
revue nous offre un ensemble d’articles d’un excellent
niveau et, sur le sujet choisi, un riche panorama
des positions de l'islam vis-a-vis des autres religions.
Un seul regret peut-étre: pour l'essentiel les divers
articles abordent des traités qui, selon différents
registres, appartiennent a la période médiévale.
Il serait intéressant de voir si, a 'époque contempo-
raine, cette théologie a su se renouveler.

Jean-Jacques Thibon
Inalco (Paris) - Cermom

BCAI 35

BCAIl en ligne

19

BCAI 35 (2021) : Théologie musulmane des religions, MIDEO 33, recensé par Jean-Jacques Thibon
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

