
 BCAI 35 150

VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Thibon  Jean-Jacques 
(traduction et présentation)
Les générations des Soufis. 
Ṭabaqāt al-ṣūfiyya de Abū ʿAbd al-Raḥmān, 
Muḥammad b. Ḥusayn al-Sulamī 
(325/937-412/1021)

Leiden, Brill
2019, 468 p.
ISBN : 9789004396760

En 2009, J.-J. Thibon a publié une véritable 
somme sur l’œuvre de Sulamī (1) (m. 1021). Originaire 
du Khorasan, cette province de l’Iran oriental qui 
a joué un rôle fondamental dans la formation des 
courants spirituels de l’islam, Sulamī a vécu entre 
le xe siècle et le début du xie siècle. Il s’agit d’une 
période charnière dans l’histoire du soufisme et pour 
son intégration dans la société. Les premiers manuels, 
le Kitāb al-Luma‘ fī-l-taṣawwuf de Sarrāj (m. 988), le 
Taʿarruf li-madhhab ahl al-taṣawwuf de Kālābādhī 
(m. 995) et le Qūt al-qulūb d’al-Makkī (m. 996), ont 
été rédigés à cette époque. Leurs auteurs avaient 
pour objectif de définir les principaux concepts et 
rites du soufisme. L’œuvre de Sulamī, analysée et 
présentée par J.-J. Thibon dans le premier livre qu’il 
lui a consacré, correspond à la fin de cette période 
de codification de la voie mystique.

Poursuivant ses recherches sur ce maître spiri-
tuel, J.-J. Thibon traduit ici les Ṭabaqāt al-ṣūfiyya, l’un 
des plus célèbres dictionnaires de biographies de sou-
fis. Cet ouvrage est l’un des tout premiers du genre. 
Il a constitué, par la suite, une référence alimentant 
les ouvrages postérieurs en langue arabe, tel celui du 
disciple de Sulamī, Abū Nuʿam al-Iṣfahānī (m. 1038), 
auteur de la Ḥilyat al-awliyā’ wa-ṭabaqāt al-aṣfiyya, et 
celui d’Ibn Khamīs al-Mawṣilī (m. 1157) qui a rédigé 
un autre célèbre recueil de vies de soufis, les Manāqib 
al-abrār. À noter que les Ṭabaqāt al-ṣūfiyya de Sulamī 
ont servi de modèle pour d’importantes compila-
tions en langue persane, les Ṭabaqāt al-ṣūfiyya du 
très célèbre maître de Hérat, ʿAbd Allāh al-Anṣārī 
(m. 1089) et le Nafaḥāt al-uns de Nūr al-Dīn ʿAbd 
al-Raḥmān al-Jāmī (m. 1492) (2). 

La traduction des Ṭabaqāt al-ṣūfiyya est précé-
dée d’une substantielle introduction (p. 1-38) dans 
laquelle J.-J. Thibon présente l’auteur et son œuvre, 
ainsi que sa vision du soufisme. Il fait remarquer 
qu’alors que l’activité de muḥaddith et d’historien 

(1) J.-J. ibon, L’œuvre d’Abū ʿAbd al-Raḥmām al-Sulamī 
(325/937-412/1021) et la formation du soufisme, Damas, Institut 
Français du Proche-Orient, 2009.
(2) Voir J. Mojaddedi, The Biographical Tradition in Sufism. The 
Ṭabaqāt Genre from al-Sulamī to Jāmī, Richmond, Curzon, 2001.

du soufisme de Sulamī est unanimement recon-
nue, sa qualité de maître spirituel est plus difficile à 
appréhender car il ne figure dans aucune silsila soufie 
(p. 2). Auteur de l’œuvre la plus volumineuse sur la 
mystique musulmane avant la période de Ghazālī, 
Sulamī occupe une place décisive pour comprendre 
le soufisme de la période classique. Traditionniste 
de renom, il associe les hadiths prophétiques et les 
sentences des maîtres spirituels afin de montrer que 
le soufisme et ses pratiques étaient en conformité 
avec l’orthodoxie religieuse. Dans la production de 
Sulamī, la composition des Ṭabaqāt al-ṣūfiyya est 
tardive, elle aurait été terminée après 997, tandis 
que son Taʾrīkh al-ṣūfiyya, dont les Ṭabaqāt al-
ṣūfiyya seraient une partie, pourrait avoir été rédigé 
en 981 (p. 3). Dans une courte introduction, Sulamī 
présente les grandes lignes de son projet. Il voulait 
rassembler en cinq générations (chacune composée 
de 20 maîtres) la biographie des saints des époques 
récentes (p. 8). Issus pour l’essentiel du Moyen Orient, 
ces maîtres couvrent deux siècles (viiie-xe s.) depuis 
Ibrāhīm b. Adham (m. 778-779) à ʿAbd Allāh Muqrī 
(m. 989-990).

J.-J. Thibon fait remarquer que Sulamī avait la 
volonté d’écarter toute information susceptible de 
porter atteinte à l’autorité des maîtres spirituels 
biographiés. Il cite Ḥallāj, dont il n’évoque pas le 
procès, mais se contente simplement de mention-
ner qu’il fut tué à Bagdad à Bāb al-Tāq (p. 10). En 
effet, à cette époque, les polémiques contre le saint 
homme étaient encore très vives dans le cercle des 
ulémas mais aussi parmi les soufis qui tentaient de 
faire reconnaître le soufisme comme une partie 
intégrante de l’islam.

Sulamī a inclut beaucoup de poésie dans ses 
Ṭabaqāt al-ṣūfiyya. J.-J. Thibon s’interroge sur « sa 
fonction dans l’économie générale de l’ouvrage » 
(p. 15-17). Il dit que l’usage de la poésie était un 
moyen de rendre compte de ce qui est « ineffable, 
propre à l’expérience mystique intime d’une relation 
à Dieu ». Selon Sarrāj, la poésie comporte « des indi-
cations subtiles et des significations pénétrantes ». 
J.-J. Thibon dit que la puissance évocatrice de la 
poésie, « la richesse de ses figures et sa musica-
lité frappent bien plus sûrement les cœurs que la 
prose » (p. 17). Elle permet aussi d’échapper à la 
censure des autorités politiques et religieuses, la fin 
tragique de Ḥallāj la rendait plus que nécessaire.

J.-J. Thibon consacre plusieurs pages à analyser 
le lexique soufi de la transmission du savoir entre 
maître et disciple. On considère généralement que le 
verbe ṣaḥiba « accompagner » untel signifie se faire 
son disciple, mais la relation induite par ce terme 
est un peu plus floue et a évolué avec le temps. Il 
constate que le compagnonnage (ṣuḥba) avec un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Thibon Jean-Jacques (traduction et présentation): Les générations des Soufis. Ṭabaqāt al-ṣūfiyya de Abū ʿAbd al-Raḥmān, Muḥammad b. Ḥusayn al-
Sulamī (325/937-412/1021), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 151

VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

ou plusieurs maîtres n’est pas toujours mentionné 
pendant les premières générations de soufis. Le 
compagnonnage n’est pas évoqué pour Dhū l-Nūn, 
Muḥāsibī et Basṭamī, par exemple. L’autorité de ces 
célèbres maîtres était déjà solidement établie pour 
les dispenser d’une telle caution. Le fait de « ren-
contrer » (laqiya) un maître est une autre modalité 
d’apprentissage (p. 19). Il y a aussi la « vision » d’un 
maître, mais il est impossible de vérifier la véracité de 
l’information donnée par celui qui prétend être son 
disciple (p. 20). J.-J. Thibon constate que « voyager » 
avec un maître (sāfara ma‘a), le « contact » avec un 
maître des générations précédentes peut se faire 
avec une « interrogation »  ou encore un « échange 
verbal » (takallama) (p. 21). Il existe un verbe, intamā, 
qui est utilisé pour qualifier les liens entre un maître et 
son disciple ; le terme intimā’ désigne le rattachement 
à une silsila, dans le sens d’héritage spirituel (p. 22). 

Selon J.-J. Thibon, la manière dont Sulamī 
présente les maîtres dans les notices consignées 
dans les Ṭabaqāt al-ṣūfiyya donne également des 
informations sur sa conception de la voie. Junayd 
parle de la « voie des œuvres » (ṭarīqat al-mu‘āmala). 
Il y avait aussi des saints qui suivaient la voie de 
la chevalerie spirituelle (ṭarīqat al-futuwwa), celle 
du dépouillement (tajrīd). D’autres suivaient la 
voie de l’abandon confiant (ṭarīqat al-tawakkul), 
de la conformité et de l’imitation (ṭarīq al-iqtidāʾ 
wa-l-ittibaʿ). Excellent connaisseur de la pensée et 
de la langue de Sulamī, J.-J. Thibon nous donne à lire 
une traduction des Ṭabaqāt al-ṣūfiyya précise pour 
les termes techniques du soufisme et proche du texte 
de Sulamī, mais en même temps élégante. Chaque 
notice traduite est suivie d’une bibliographie citant 
les autres sources qui contiennent une notice dédiée 
au personnage biographié, ainsi que la littérature 
secondaire afférente.

L’ouvrage se termine par la liste des informa-
teurs de Sulamī (p. 397-402) et un excellent glossaire 
(p. 403-419) des termes techniques en lien avec la spi-
ritualité. Celui-ci est d’une grande utilité car tous les 
termes en relation avec un concept sont regroupés. 
Par exemple, dans la liste des termes qui expriment 
l’amour, on trouve la jalousie (ghayra), l’ami intime 
(khalīl), l’amour passionné (mushtāq), l’union et 
la rencontre amoureuse (wiṣāl), etc. J.-J. Thibon 
a aussi recensés des groupes et des catégories de 
personnages (p. 417-418), comme par exemple les 
vertueux (abrār), les jeunes gens (aḥdāth), les cor-
rompus (ahl al-fasād), les hommes insouciants (ahl 
al-ghafla), les gens de l’amour (ahl al-maḥabba), etc. 
La présentation de l’œuvre de Sulamī et la traduc-
tion s’appuient sur une abondante bibliographie 
de sources primaires et de littérature secondaire 
(p. 420-442). Enfin, plusieurs index d’une très grande 

utilité [personnages et auteurs (p. 443-452), thé-
matique (p. 453-458), lieux (p. 450-460), versets de 
Coran (p. 461-463), hadiths (p. 464-465) et poèmes 
(p. 466-467)] concluent le volume. Nul doute que les 
historiens du soufisme et les spécialistes de la spiri-
tualité musulmane salueront cette traduction des 
Ṭabaqāt al-ṣūfiyya de Sulamī. Elle pourra également 
être utile aux chercheurs d’autres univers religieux 
qui n’ont pas accès aux sources primaires en arabe.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Thibon Jean-Jacques (traduction et présentation): Les générations des Soufis. Ṭabaqāt al-ṣūfiyya de Abū ʿAbd al-Raḥmān, Muḥammad b. Ḥusayn al-
Sulamī (325/937-412/1021), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

