| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

THIBON Jean-Jacques

(traduction et présentation)

Les générations des Soufis.

Tabagqat al-sifiyya de Abi ‘Abd al-Rahman,
Muhammad b. Husayn al-Sulami
(325/937-412/1021)

Leiden, Brill
2019, 468 p.
ISBN : 9789004396760

En 2009, J.-). Thibon a publié une véritable
somme sur l'ceuvre de Sulami(” (m. 1021). Originaire
du Khorasan, cette province de I'lran oriental qui
a joué un role fondamental dans la formation des
courants spirituels de I'islam, Sulami a vécu entre
le x¢siecle et le début du xi® siecle. Il s’agit d’'une
période charniere dans I'histoire du soufisme et pour
son intégration dans la société. Les premiers manuels,
le Kitab al-Luma’ fi-I-tasawwuf de Sarraj (m. 988), le
Ta‘arruf li-madhhab ahl al-tasawwuf de Kalabadhi
(m. 995) et le Qat al-quliub d’al-Makki (m. 996), ont
été rédigés a cette époque. Leurs auteurs avaient
pour objectif de définir les principaux concepts et
rites du soufisme. L'ceuvre de Sulami, analysée et
présentée par J.-). Thibon dans le premier livre qu'il
lui a consacré, correspond a la fin de cette période
de codification de la voie mystique.

Poursuivant ses recherches sur ce maitre spiri-
tuel, ).-). Thibon traduit ici les Tabagat al-stfiyya, 'un
des plus célebres dictionnaires de biographies de sou-
fis. Cet ouvrage est I'un des tout premiers du genre.
Il a constitué, par la suite, une référence alimentant
les ouvrages postérieurs en langue arabe, tel celui du
disciple de Sulami, Aba Nu‘am al-Isfahant (m. 1038),
auteur de la Hilyat al-awliya’ wa-tabagqat al-asfiyya, et
celui d'lbn Khamis al-Mawsili (m. 1157) qui a rédigé
un autre célebre recueil de vies de soufis, les Managib
al-abrar. A noter que les Tabagat al-siifiyya de Sulami
ont servi de modéle pour d'importantes compila-
tions en langue persane, les Tabaqat al-sifiyya du
trés célebre maitre de Hérat, ‘Abd Allah al-Ansari
(m. 1089) et le Nafahat al-uns de Nar al-Din "Abd
al-Rahman al-Jami (m. 1492) .

La traduction des Tabagat al-sifiyya est précé-
dée d’'une substantielle introduction (p. 1-38) dans
laquelle J.-J. Thibon présente l'auteur et son ceuvre,
ainsi que sa vision du soufisme. Il fait remarquer
qualors que l'activité de muhaddith et d’historien

(1) J.-). Thibon, L'ceuvre d’Abi ‘Abd al-Rahmam al-Sulami
(325/937-412/1021) et la formation du soufisme, Damas, Institut
Francais du Proche-Orient, 2009.

(2) Voir J. Mojaddedi, The Biographical Tradition in Sufism. The
Tabagat Genre from al-Sulami to Jami, Richmond, Curzon, 2001.

du soufisme de Sulami est unanimement recon-
nue, sa qualité de maitre spirituel est plus difficile a
appréhender car il ne figure dans aucune silsila soufie
(p. 2). Auteur de l'ceuvre la plus volumineuse sur la
mystique musulmane avant la période de Ghazali,
Sulami occupe une place décisive pour comprendre
le soufisme de la période classique. Traditionniste
de renom, il associe les hadiths prophétiques et les
sentences des maitres spirituels afin de montrer que
le soufisme et ses pratiques étaient en conformité
avec l'orthodoxie religieuse. Dans la production de
Sulami, la composition des Tabagqat al-siifiyya est
tardive, elle aurait été terminée apres 997, tandis
que son Ta’rikh al-sdfiyya, dont les Tabagqat al-
stifiyya seraient une partie, pourrait avoir été rédigé
en 981 (p. 3). Dans une courte introduction, Sulami
présente les grandes lignes de son projet. Il voulait
rassembler en cing générations (chacune composée
de 20 maitres) la biographie des saints des époques
récentes (p. 8). Issus pour l'essentiel du Moyen Orient,
ces maitres couvrent deux siecles (vii®-x¢ s.) depuis
Ibrahim b. Adham (m. 778-779) a “Abd Allah Mugri
(m. 989-990).

J.-). Thibon fait remarquer que Sulami avait la
volonté d'écarter toute information susceptible de
porter atteinte a l'autorité des maitres spirituels
biographiés. Il cite Hallaj, dont il névoque pas le
proces, mais se contente simplement de mention-
ner qu'il fut tué a Bagdad a Bab al-Taq (p. 10). En
effet, a cette époque, les polémiques contre le saint
homme étaient encore tres vives dans le cercle des
ulémas mais aussi parmi les soufis qui tentaient de
faire reconnaitre le soufisme comme une partie
intégrante de l'islam.

Sulami a inclut beaucoup de poésie dans ses
Tabagat al-sifiyya. ).-). Thibon s'interroge sur «sa
fonction dans I'économie générale de l'ouvrage »
(p. 15-17). 1l dit que l'usage de la poésie était un
moyen de rendre compte de ce qui est «ineffable,
propre a l'expérience mystique intime d’'une relation
a Dieu ». Selon Sarraj, la poésie comporte « des indi-
cations subtiles et des significations pénétrantes ».
J.-J. Thibon dit que la puissance évocatrice de la
poésie, «la richesse de ses figures et sa musica-
lité frappent bien plus stirement les coeurs que la
prose » (p. 17). Elle permet aussi d’échapper a la
censure des autorités politiques et religieuses, la fin
tragique de Hall3j la rendait plus que nécessaire.

J.-). Thibon consacre plusieurs pages a analyser
le lexique soufi de la transmission du savoir entre
maitre et disciple. On consideére généralement que le
verbe sahiba «accompagner » untel signifie se faire
son disciple, mais la relation induite par ce terme
est un peu plus floue et a évolué avec le temps. Il
constate que le compagnonnage (suhba) avec un

BCAI 35 150

BCAI 35 (2021) Thibon Jean-Jacques (traduction et présentation): Les générations des Soufis. Tabagat al-stfiyya de Abl ‘Abd al-Rahman, Muhammad b. Husayn al-
Sulami (325/937-412/1021), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| VI. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES |

ou plusieurs maitres n'est pas toujours mentionné
pendant les premieres générations de soufis. Le
compagnonnage n'est pas évoqué pour Dh I-Niin,
Muhasibi et Bastami, par exemple. Lautorité de ces
célébres maitres était déja solidement établie pour
les dispenser d’'une telle caution. Le fait de «ren-
contrer » (lagiya) un maitre est une autre modalité
d’apprentissage (p. 19). Il y a aussi la «vision » d’'un
maitre, mais il est impossible de vérifier la véracité de
I'information donnée par celui qui prétend étre son
disciple (p. 20). J.-). Thibon constate que « voyager »
avec un maitre (sdfara maa), le « contact » avec un
maitre des générations précédentes peut se faire
avec une «interrogation » ou encore un « échange
verbal » (takallama) (p. 21). ll existe un verbe, intamad,
qui est utilisé pour qualifier les liens entre un maitre et
son disciple; le terme intima’ désigne le rattachement
a unessilsila, dans le sens d’héritage spirituel (p. 22).

Selon J.-). Thibon, la maniére dont Sulami
présente les maitres dans les notices consignées
dans les Tabagqat al-sifiyya donne également des
informations sur sa conception de la voie. Junayd
parle de la « voie des ceuvres » (tarigat al-muGamala).
Il'y avait aussi des saints qui suivaient la voie de
la chevalerie spirituelle (tarigat al-futuwwa), celle
du dépouillement (tajrid). D’autres suivaient la
voie de I'abandon confiant (tarigat al-tawakkul),
de la conformité et de I'imitation (tariq al-igtida’
wa-l-ittiba“). Excellent connaisseur de la pensée et
de la langue de Sulami, J.-). Thibon nous donne a lire
une traduction des Tabagqat al-sifiyya précise pour
les termes techniques du soufisme et proche du texte
de Sulami, mais en méme temps élégante. Chaque
notice traduite est suivie d'une bibliographie citant
les autres sources qui contiennent une notice dédiée
au personnage biographié, ainsi que la littérature
secondaire afférente.

Louvrage se termine par la liste des informa-
teurs de Sulami (p. 397-402) et un excellent glossaire
(p. 403-419) des termes techniques en lien avec la spi-
ritualité. Celui-ci est d’'une grande utilité car tous les
termes en relation avec un concept sont regroupés.
Par exemple, dans la liste des termes qui expriment
I'amour, on trouve la jalousie (ghayra), I'ami intime
(khalil), 'amour passionné (mushtagq), I'union et
la rencontre amoureuse (wisal), etc. J.-J. Thibon
a aussi recensés des groupes et des catégories de
personnages (p. 417-418), comme par exemple les
vertueux (abrar), les jeunes gens (ahdath), les cor-
rompus (ahl al-fasad), les hommes insouciants (ahl
al-ghafla), les gens de 'amour (ahl al-mahabba), etc.
La présentation de l'ceuvre de Sulami et la traduc-
tion s‘appuient sur une abondante bibliographie
de sources primaires et de littérature secondaire
I(p. 420-442). Enfin, plusieurs index d’'une trés grande

utilité [personnages et auteurs (p. 443-452), thé-
matique (p. 453-458), lieux (p. 450-460), versets de
Coran (p. 461-463), hadiths (p. 464-465) et poémes
(p. 466-467)] concluent le volume. Nul doute que les
historiens du soufisme et les spécialistes de la spiri-
tualité musulmane salueront cette traduction des
Tabagqat al-stfiyya de Sulami. Elle pourra également
étre utile aux chercheurs d’autres univers religieux
qui n‘ont pas acces aux sources primaires en arabe.

Denise Aigle
CNRS - UMR 8167 Islam médiéval

| BCAI 35 151
BCAI 35 (2021) Thibon Jean-Jacques (traduction et présentation): Les générations des Soufis. Tabagat al-stfiyya de Abl ‘Abd al-Rahman, Muhammad b. Husayn al-
Sulami (325/937-412/1021), recensé par Denise Aigle
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

