
 BCAI 35 146

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Rüstem  Ünver
Ottoman Baroque. 
The Architecture Refashioning 
of Eighteenth-Century Istanbul

Princeton & Oxford, 
Princeton University Press
2019, 324 p.
ISBN : 9780691181875

Professeur assistant au département art et 
architecture islamiques à l’université Johns Hopkins, 
Ünver Rüstem nous invite, dans ce très bel ouvrage 
richement illustré, à découvrir comment le baroque 
européen est apparu et s’est développé dans l’archi-
tecture d’Istanbul au cours du xviiie siècle. Entre 
1740 et 1800, les Ottomans ont, en effet, su adopter 
ces formes européennes tout en les réinterprétant 
pour créer un style nouveau, qui leur était propre, 
capable de rivaliser avec les plus beaux monuments 
européens de la même époque. Les cinq sultans qui 
se succédèrent sur le trône au cours de cette période 
parvinrent à renouer avec les grands projets archi-
tecturaux de leurs ancêtres, permettant ainsi à leur 
capitale de rayonner à nouveau à une époque où les 
chancelleries européennes envisageaient de plus en 
plus le projet de se partager les vastes territoires de 
cet empire. Riche de plusieurs dizaines de photos, 
cartes, plans, et s’appuyant sur une documentation 
souvent inédite, l’auteur nous rappelle comment, en 
son temps, cette nouvelle architecture fut saluée, tant 
par les Ottomans que par les Occidentaux.

Pour nous faire découvrir ce « baroque otto-
man », l’auteur a divisé son ouvrage en cinq chapitres. 
Les deux premiers s’intéressent plus particulièrement 
au contexte socio-politique et culturel qui permit 
l’éclosion de cet art nouveau. Le premier signe de 
cette influence remonte au tout début du xviiie siècle, 
à la période connue dans les annales ottomanes 
sous le nom de Lale Devri, « l’Ère des Tulipes ». Cette 
période de paix, qui commence à la signature du 
traité de Passarowitz avec l’Autriche en 1718, doit 
son nom à la passion des tulipes alors répandue dans 
toute la société ottomane. L’« Ère des Tulipes » est 
considérée comme une époque de développement 
culturel, de renouveau artistique et d’ouverture sur le 
monde extérieur. C’est de cette époque que datent les 
premières grandes ambassades en Europe, à l’image 
de celle de Yirmisekiz Mehmet Çelebi à la cour de 
Louis XV en 1721. Si l’on en croit un voyageur fran-
çais, dès cette époque, à Istanbul, le superintendant 
des constructions impériales était en possession des 
meilleurs traités d’architecture européens traduits. De 
même, on sait désormais que la bibliothèque du palais 
de Topkapı conservait un grand nombre de gravures 

représentant des palais, fontaines et jardins européens, 
parfois annotées en turc dans les marges, ainsi que des 
ouvrages techniques tel que le Cours d’architecture de 
François Blondel (m. 1686). De même, dans les années 
1730, on note ici et là des influences italiennes, que ce 
soit sur les façades des fontaines ou des stèles funé-
raires stambouliotes. Ces inspirations italianisantes 
apparaissent très nettement dans l’architecture et 
la décoration de la porte d’entrée de l’imaret (soupe 
populaire) de Sainte-Sophie. Bien que la forme géné-
rale soit typiquement ottomane, notamment avec 
son toit et son auvent, sa façade rappelle celle de la 
basilique Santi Celso e Giuliano à Rome ou de l’église 
baroque Santa Maria della Colonna à Naples. 

Le troisième chapitre s’intéresse plus particuliè-
rement à la mosquée Nuruosmaniye qui trône majes-
tueusement à l’entrée Est du Grand bazar. Sa construc-
tion, débutée sous Mahmud Ier en octobre 1748, ne 
sera achevée qu’en décembre 1755 sous le court 
règne de son frère et successeur Osman III (1754-
1757), d’où son nom de Nuruosmaniye, « Lumière 
d’Osman ». Les travaux furent dirigés par l’architecte 
Mustafa Ağa, aidé d’un maître maçon chrétien, 
probablement d’origine grecque, appelé Siméon. 
L’architecture de ce bâtiment marque incontestable-
ment un tournant dans l’évolution cultuelle islamique. 
Par son plan général, avec son unique coupole cen-
trale sur une structure étendue en largeur, elle reste 
dans la tradition des grandes mosquées impériales 
dont les sultans ottomans ont, depuis Mehmed II le 
Conquérant, orné leur capitale. On note cependant 
un changement significatif dans l’architecture et la 
décoration qui reflète une forte influence du baroque 
italien, tant dans l’aménagement des espaces que 
dans la décoration. Elle possède ainsi une cour à 
colonnade qui rappelle la colonnade colossale de 
la place Saint-Pierre de Rome. En 1765, le voyageur 
français Peyssonnel soulignait d’ailleurs que le sultan 
Mahmud Ier avait orné « la cour de cette mosquée 
d’une superbe colonnade, dont l’Église St. Pierre de 
Rome lui fit naître l’idée, & qu’il exécuta en petit. 
Il y employa les riches colonnes qui formoient le 
péristille du palais des Rois de Pergame. » (Lettre de 
M de Peyssonnel, Sur les Mémoires du Baron de Tott, 
Amsterdam, 1785, p. 36-37).

Le chapitre suivant nous montre que ce style 
baroque a influencé d’autres bâtiments de la capitale 
ottomane, comme la mosquée Ayazma d’Üsküdar, 
sur la rive asiatique du Bosphore, dédiée par le sul-
tan Mustafa III à sa mère Mihrişah Kadın. Ce style 
ne tarda pas à gagner d’autres provinces de l’Empire 
ottoman comme le soulignent la mosquée Cihanoğlu 
de Aydın, sur la côte ouest anatolienne, et la fontaine 
sabîl-kuttâb dont Mustafa III ordonna la construction 
au Caire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Rüstem Ünver: Ottoman Baroque. The Architecture Refashioning of Eighteenth-Century Istanbul, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 147

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Le dernier chapitre rappelle que ce renouveau ar-
chitectural se poursuivit jusqu’au début du xixe siècle 
comme en témoigne, sur la rive asiatique d’Istanbul, 
la Selimiye, construite entre 1801 et 1805 par le sultan 
Selim III (1789-1808). Là encore, la forme générale de 
la mosquée reflète l’architecture ottomane classique 
avec des influences baroques. La Selimiye marquera 
la fin de ce style « baroque ottoman ».

Au cours du xxe siècle, ce style original apparu au 
xviiie siècle fut fortement dénigré par les historiens de 
l’art. Ceux-ci le considéraient comme inauthentique, 
simple copie d’un style européen, triste symbole 
d’une architecture décadente, reflet d’un empire sur 
le déclin. Lorsqu’il décrit la mosquée Nuruosmaniye, 
l’orientaliste Bernard Lewis écrivait d’ailleurs qu’elle 
était « le signe d’une altération de cette confiance en 
soi qui, jusque-là, avait résisté à toutes les défaites 
infligées à l’État ottoman par l’ennemi chrétien » (1). 

Prenant le contre-pied de cette affirmation, 
Rüstem Ünver nous montre au contraire qu’en 
son temps cette architecture novatrice fut pensée, 
réfléchie, et qu’elle avait pour ambition de marquer 
un renouveau de la grandeur ottomane. Un tel chan-
gement esthétique aurait fait partie d’une politique 
plus large visant à réaffirmer le pouvoir de l’empire à 
une époque où les contacts avec l’Occident s’inten-
sifiaient. Il y a là une volonté évidente de vouloir 
réaffirmer la « splendeur visuelle », la magnificence 
et la puissance de la dynastie ottomane. 

Pour appuyer sa démonstration, l’auteur a com-
pilé les nombreux témoignages des résidents euro-
péens en poste à Istanbul ou les récits des voyageurs 
occidentaux de passage. Tous sont élogieux sur ce 
style et cette architecture dont ils vantent la nouveau-
té, l’audace et la prouesse. En nous replaçant dans 
le contexte de l’époque, cet ouvrage nous permet 
ainsi de porter un regard différent sur ces réalisations. 
Pour finir, l’auteur nous rappelle, comme l’avaient 
fait avant lui les historiens de l’art Gülrü Necipoğlu (2) 
et Turgut Saner (3), que de tout temps, il exista des 
échanges culturels entre monde ottoman et monde 
européen. Ces échanges se firent également avec 
l’Est comme en témoignent les jardins de Saadabad 
aménagés au fond de la Corne d’Or au début du 
xviiie siècle, qui rappellent les jardins florissants de 
l’Empire moghol. Le style « Baroque ottoman » n’est 

(1) B. Lewis, Comment l’Islam a découvert l’Europe, Paris, La 
Découverte, 1984, p. 246.
(2) G. Necipoğlu, The Age of Sinan : Architectural Culture in the 
Ottoman Empire, Londres, Reaktion, 2011, p. 77-103.
(3) T. Saner, « Exotic Yet Local: A Brief Essay on the Reception 
of European Styles in the Ottoman Architecture of the 18th 
Century », in The Phenomenon of ”Foreign” in Oriental Art, 
Annette Agedorn (ed.), Wiesbaden, Reichert Verlag, 2006, 
p. 157-163.

donc pas un style unique, reflet d’un style emprunté à 
l’Occident. Il existe de multiples exemples d’échanges 
dans d’autres domaines, que ce soit dans la pein-
ture, les textiles, le verre, etc. Malheureusement, en 
l’absence de sources écrites, notamment de traités 
d’architecture, il ne nous est pas permis de connaître 
la pensée théorique des architectes et constructeurs 
et leurs emprunts. De même, comme le rappelle ce 
livre, avant le xixe siècle, les non-musulmans sont 
les grands absents de cette architecture impériale, 
alors qu’on sait que leur influence fut déterminante 
et précieuse dans la construction des grands édifices 
de la capitale ottomane. Il en sera différemment par 
la suite (4).

Cet ouvrage novateur dans son approche, nous 
permet de découvrir sous un angle nouveau la 
culture islamique à l’ère moderne et offre un contre-
point convaincant pour remettre en cause la vision 
très eurocentrique de l’histoire de l’art mondiale. Il 
permet de reconsidérer l’art ottoman du xviiie siècle, 
non pas comme un symbole d’infériorité ottomane 
par rapport à l’Europe mais, au contraire comme une 
affirmation d’un art nouveau. Cette remise en cause 
du discours dominant sur l’architecture ottomane 
nous permet de mieux comprendre la période dans 
son ensemble. Cependant, bien que ce travail soit 
brillant, et c’est peut-être là où la démonstration 
atteint ses limites, la tentation est grande, surtout 
dans le contexte politique de la Turquie actuelle, de 
revoir systématiquement les bâtiments ottomans 
sous l’angle d’une grandeur passée. Il faut garder à 
l’esprit que l’architecture est le reflet d’une époque 
et que, comme d’autres arts, elle peut être porteuse 
d’un message politique.

Frédéric Hitzel
CNRS-EHESS, Paris.

(4) Voir notre compte-rendu de l’ouvrage d’Alyson Wharton 
sur la famille Balyan, https://www.ifao.egnet.net/bcai/31/56/ 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Rüstem Ünver: Ottoman Baroque. The Architecture Refashioning of Eighteenth-Century Istanbul, recensé par Frédéric Hitzel
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

