DA‘ApLI Tawfiq
Esoteric Images:
Decoding the Late Herat School of Painting

Leiden, Boston, Brill,
(Jerusalem Studies in Religion
and Culture, 25)

2019, xii + 178 p.

ISBN: 9789004398412

Cette monographie, issue de la thése de docto-
rat de I'auteur(", examine la question des significa-
tions métaphoriques de la peinture timouride de la
fin du xv© siecle. Durant cette période qui correspond
globalement au regne du sultan Husayn Baygara
(r. 1470 - 1506), la cour timouride est témoin de
I'émergence de pratiques littéraires et artistiques
nouvelles. On assiste ainsi au développement foi-
sonnant de cercles littéraires au sein desquels les
jeux poétiques tels que les devinettes, acrostiches
et chronogrammes font fureur®. Ces innovations
touchent également le domaine des arts du livre et
la peinture de manuscrits tout particulierement.
On y observe une complexification des images qui,
dépassant largement le cadre de la narration, se
mettent a inclure une myriade d’éléments picturaux

— voire de scénes entiéres — a |'iconographie et au sens
énigmatiques, ne possédant aucun lien apparent
avec le texte adjacent. Le sujet a déja fait I'objet de
nombreuses études qui se sont appliquées a explici-
ter 'émergence de ce phénomene, a en analyser les
causes et a mettre en lumiére le fonctionnement et le
sens de ces images complexes®). L'une des principales
hypotheéses met ces changements artistiques en lien

(1) Tawfiq Da‘adli, The Pictorial Language of the Herat School of
Painting: Two Nizami Manuscripts as a Case of Study, Thése de
doctorat en histoire de I'art, sous la direction de Rachel Milstein,
Jerusalem, The Hebrew University of Jerusalem, 2012.

(2) On se référera aux travaux de Maria Subtelny comme “A
Taste for the Intricate: The Persian Poetry of the Late Timurid
Period,” Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft
136, n° 1 (1986): 56-79 ou encore “Scenes from the Literary Life
of Timurid Herat,” in Logos Islamikos: Studia Islamica in Honorem
Georgii Michaelis Wickens, Roger M. Savory and Dionisius A. Agius
(eds.), Toronto: Pontifical Institute of Medieval Studies, 137-155.
(3) Les premieéres études a ce sujet sont d'Olympiada Galerkina
“Some Characteristics of Persian Miniature Painting in the Later
Part of the 16th Century”, Oriental Art 21, n° 3 (1975): 231-41
et de Rachel Milstein, “Sufi Elements in Late Fifteenth Century
Painting of Herat” in Studies in Memory of Gaston Wiet, Myriam
Rosen-Ayalon (ed.), Jerusalem: The Hebrew University of
Jerusalem, 1977, 357-369. Parmi les recherches les plus récentes
on peut citer Chad Kia, “Is the Bearded Man Drowning? Picturing
the Figurative in a Late-Fifteenth-Century painting from Herat”,
Mugarnas 23 (2006): 85-105 et Chad Kia, “Sufi Orthopraxis. Visual
Language and Verbal Imagery in Medieval Afghanistan”, Word
I& Image. A Journal of Verbal/Visual Enquiry 28:1 (2012): 1-18.

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

avec la place majeure du soufisme qui impregne la
société iranienne d’'un puissant courant ésotérique
en cette fin de xve siecle.

C'est dans ce cadre épistémologique que s'ins-
crivent les recherches de l'auteur qui, au travers de
I'analyse des peintures d'un célébre manuscrit de la
Khamsa de Nizami, entend contribuer aux recherches
portant sur le sens métaphorique des images. Ce
manuscrit, connu des historiens de I'art depuis long-
temps ) et conservé a la British Library sous la cote
Or. 6810, fut copié en 900H/1494-1495. Il est dédié a
la bibliotheque de ‘Ali Farsi Barlas, un émir du sultan
Husayn Bayqara. Richement enluminé, le manuscrit
présente un double frontispice peint et renferme
vingt peintures en pleine page. Sa renommeée tient
autant a l'extréme délicatesse des peintures qu’a
l'attribution de certaines d’entre elles au fameux
peintre Kamal al-Din Bihzad (c. 1450 — c. 1535).Si le
corpus d'ceuvres qui lui est attribué fait aujourd’hui
encore débat parmi les spécialistes de la peinture
timouride, ces derniers s'accordent néanmoins a lui
accorder la paternité de six peintures du manuscrit
de Londres (37v, 135v, 1901, 214r, 225v et 273r) ),

L'ouvrage, pourvu d'une courte introduc-
tion (p. 1-4) et d'un bref épilogue (p. 160-162), se
compose de six chapitres: “Historical and Cultural
Contexts” (p. 5-16), “Focusing the Gaze in Late
Timurid Painting” (p. 17-48), “The Iskandar Cycle”
(p. 49-78), “Making Justice” (p. 79-96), “Death and
Annihilation” (p. 97-124) et “Concluding the Poetics
of Painting” (p. 125-159). Une bibliographie des
sources primaires et secondaires (p. 163-173) ainsi
qu’un index (p. 174—177) viennent clore le volume.

Dés les premiéres lignes de I'introduction, le
propos de l'auteur est clairement énoncé: l'objectif
ne sera pas d'étudier le manuscrit de la Khamsa en
tant quobjet matériel, ni de se pencher sur I’épi-
neux probléme de l'attribution a Bihzad ®), mais de
«décoder » les peintures en ayant occasionnellement
recours a des images provenant d’autres manuscrits.
Aucune explication quant a ces choix comparatifs

(4) Frederik R. Martin et Thomas W. Arnold, The Nizami
Manuscript llluminated by Bihzad, Mirak, and Qasim Alj, written
in 1495 for Sultan Ali Mirza Barlas of Samarqand, in the British
Museum, Vienna: Adolph Holzhausen, 1926; Ivan Stchoukine,
“Les peintures de la Khamseh de Nizami du British Museum
OR. 6810,” Syria 28: 3-4 (1950): 301-313.
(5) Contrairement au manuscrit du Bistdn de Sa‘adi conservé a
Dar al-Kutub sous la cote Adab Farsi 22, daté de 893-894H/1488-
1489 et dont les peintures sont signées de la main du maitre, le
manuscrit de la Khamsa est attribué a Bihzad sur la base de
comparaisons stylistiques avec le manuscrit du Caire.
(6) Voir a ce sujet l'article de David Roxburgh qui questionne
la pertinence d'une telle approche dans le cadre de la peinture
timouride: “Kamal al-Din Bihzad and Authorship in Persianate
Painting,” Mugarnas 17 (2000):119-146. |

BCAI 35

BCAIl en ligne

131

BCAI 35 (2021) Da‘adli Tawfiq: Esoteric Images: Decoding the Late Herat School of Painting, recensé par Aida El Khiari
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

n'est fournie, pas plus qu’une justification quant a la
décision d'exclure de I'analyse six peintures issues du
manuscrit de Londres.

Le premier chapitre est consacré a une présen-
tation du contexte historique et culturel de I¢poque
timouride, passant rapidement en revue I'histoire de
I'empire timouride, la situation de sa capitale Hérat,
la constitution d’un kitab-khdna dans cette méme
ville et enfin la figure de Nizami. Il est surprenant, au
vu du propos de l'ouvrage, que 'auteur ne se soit pas
intéressé au développement des cercles mystiques et
soufis a Hérat durant le xvesiécle, sur leurs liens avec
la cour royale ou encore sur leurs pratiques cultu-
relles. Cela aurait permis de mettre en perspective
les interprétations qu'il propose en réinscrivant les
manuscrits a peintures dans leurs milieux de produc-
tion et de réception.

Le second chapitre examine trois peintures illus-
trant des épisodes de la Khamsa de Nizami. Lauteur
y développe I'idée qu'il existe, au sein de chacune
d'entre elles, ce qu'il nomme un «focalisateur », un
terme qu'il emprunte au champ de la narratologie
et, plus particuliérement, aux recherches de Mieke
Bal 7). Ce «focalisateur » permet de diriger I'ceil du
spectateur vers certains éléments, semblant com-
plétement accessoires aux scenes illustrées, mais qui
constituent, en réalité, des indices révélant le sens
ésotérique des peintures.

Le rdle des images comme support didactique
estau coeur des troisiéme et quatrieme chapitres qui
considérent tout particulierement la figure du sultan
Husayn Bayqara, dont le portait est reconnaissable
dans lareprésentation de plusieurs héros légendaires
comme Iskandar. Cette hypotheése, formulée par
Barbara Brend (®), est reprise par l'auteur qui insiste
également sur la mise en avant, dans les peintures, de
certaines qualités et vertus morales pronées par les
soufis. Lauteur se penche également sur les liens du
sultan avec la puissante confrérie des Nagshbandi a
laquelle plusieurs membres de son entourage proche
appartenaient. La figure de Ali-Shir Nava’i, homme de
lettres et patron des arts influent, fait en cela office
d'exemple. Membre de 'ordre soufi des Nagshbandi
au sein duquel il aurait été introduit par le grand
poete Jami, Nava' a joué un rdle crucial dans les
transformations qui touchent les arts et les lettres
durant la fin du xv© siecle.

(7) Mieke Bal, Narratology: Introduction to the Theory of Narrative,
3¢ edition, Toronto: University of Toronto Press, 1997.

(8) BarbaraBrend, “A Kingly Posture: The Iconography of Sultan
Husayn Bayqara”, in The Iconography of Islamic Art: Studies in
Honour of Robert Hillenbrand, Bernard O’Kane (éd.), Edinburgh:
Edinburgh University Press, 2005, 81-92.

V. ARTS €T ARCHEOLOGIE

Le cinquiéme chapitre se propose d'étudier
plusieurs peintures figurant des scénes de mort ou
de deuil. Lauteur souligne le sens mystique de ces
images qui peuvent étre lues comme des métaphores
de l'union avec le divin et qui invitent le spectateur a
la contemplation en lui rappelant, en accord avec les
principes soufis, I'inutilité des possessions matérielles
face au monde spirituel. Sappuyant sur la grande
intertextualité de la littérature poétique soufie,
l'auteur fait fréequemment appel a d’autres textes,
parmi lesquels les ceuvres de Jami, Rami, ‘Attar ou
encore Hafiz pour asseoir son propos.

Enfin, le sixieme et dernier chapitre explore le
langage visuel de la peinture timouride de la fin du
xVe siecle et la maniére novatrice dont les peintres
ont su complexifier leurs compositions par un usage
quasi mathématique de l'espace. L'auteur, comparant
leurs peintures avec celles des époques précédentes,
avance l'idée que les artistes se sont volontairement
éloignés des grands topoi de la peinture persane
dans une volonté d'imprégner leurs ceuvres d'une
dimension mystique.

Contrepoint visuel aux énigmes littéraires qui
se développent alors dans les cercles de la cour
timouride, les peintures produites a Hérat a la fin
du xve© siecle témoignent d’'une immense complexité
que le présent ouvrage entend en partie décrypter.
L'auteur nous offre une belle synthese des tra-
vaux antérieurs a ce sujet tout en proposant une
interprétation nouvelle de certaines images. Deux
monographies, parues peu apres Esoteric Images mais
dont l'auteur ne semble pas avoir eu connaissance,
explorent a leur tour la peinture timouride de la fin
du xve siecle: 'ouvrage de Lamia Balafrej(®), dont le
propos est resserré sur le manuscrit du Bdstan de
Sa‘adi du Caire, s'intéresse tout particulierement a
la figure de Bihzad tandis que l'ouvrage de Chia Kad ('?)
offre un contrepoint intéressant au présent volume
en proposant une analyse tres fouillée des peintures
et du contexte culturel dans lequel elles ont vu le jour.

Aida El Khiari
Doctorante Sorbonne-Université,
UMR 8167 Orient & Méditerranée

(9) Lamia Balafrej, The Making of the Artist in Late Timurid
Painting, Edinburgh: Edinburgh University Press, 2019.

(10) Kia, Chad, Art, Allegory and the Rise of Shiism in Iran, 1487-
1565, Edinburgh: Edinburgh University Press, 2019. |

| BCAI 35

BCAIl en ligne

132

BCAI 35 (2021) Da‘adli Tawfiq: Esoteric Images: Decoding the Late Herat School of Painting, recensé par Aida El Khiari
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

