
 BCAI 35 131

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

 Daʿadli  Tawfiq 
Esoteric Images: 
Decoding the Late Herat School of Painting

Leiden, Boston, Brill, 
(Jerusalem Studies in Religion
 and Culture, 25)
2019, xii + 178 p.
ISBN : 9789004398412

Cette monographie, issue de la thèse de docto-
rat de l’auteur (1), examine la question des significa-
tions métaphoriques de la peinture timouride de la 
fin du xve siècle. Durant cette période qui correspond 
globalement au règne du sultan Ḥusayn Bāyqarā 
(r. 1470 – 1506), la cour timouride est témoin de 
l’émergence de pratiques littéraires et artistiques 
nouvelles. On assiste ainsi au développement foi-
sonnant de cercles littéraires au sein desquels les 
jeux poétiques tels que les devinettes, acrostiches 
et chronogrammes font fureur (2). Ces innovations 
touchent également le domaine des arts du livre et 
la peinture de manuscrits tout particulièrement. 
On y observe une complexification des images qui, 
dépassant largement le cadre de la narration, se 
mettent à inclure une myriade d’éléments picturaux 

– voire de scènes entières – à l’iconographie et au sens 
énigmatiques, ne possédant aucun lien apparent 
avec le texte adjacent. Le sujet a déjà fait l’objet de 
nombreuses études qui se sont appliquées à explici-
ter l’émergence de ce phénomène, à en analyser les 
causes et à mettre en lumière le fonctionnement et le 
sens de ces images complexes (3). L’une des principales 
hypothèses met ces changements artistiques en lien 

(1) Tawfiq Daʿadli, e Pictorial Language of the Herat School of 
Painting: Two Nizāmī Manuscripts as a Case of Study, èse de 
doctorat en histoire de l’art, sous la direction de Rachel Milstein, 
Jerusalem, e Hebrew University of Jerusalem, 2012.
(2) On se référera aux travaux de Maria Subtelny comme ‘‘A 
Taste for the Intricate: The Persian Poetry of the Late Timurid 
Period,’’ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 
136, no 1 (1986): 56–79 ou encore ‘‘Scenes from the Literary Life 
of Timurid Herat,’’ in Logos Islamikos: Studia Islamica in Honorem 
Georgii Michaelis Wickens, Roger M. Savory and Dionisius A. Agius 
(eds.), Toronto: Pontifical Institute of Medieval Studies, 137-155.
(3) Les premières études à ce sujet sont d’Olympiada Galerkina 
‘‘Some Characteristics of Persian Miniature Painting in the Later 
Part of the 16th Century’’, Oriental Art 21, no 3 (1975): 231-41 
et de Rachel Milstein, “Sufi Elements in Late Fifteenth Century 
Painting of Herāt” in Studies in Memory of Gaston Wiet, Myriam 
Rosen-Ayalon (ed.), Jerusalem: The Hebrew University of 
Jerusalem, 1977, 357-369. Parmi les recherches les plus récentes 
on peut citer Chad Kia, “Is the Bearded Man Drowning? Picturing 
the Figurative in a Late-Fifteenth-Century painting from Herat”, 
Muqarnas 23 (2006): 85-105 et Chad Kia, “Sufi Orthopraxis. Visual 
Language and Verbal Imagery in Medieval Afghanistan”, Word 
& Image. A Journal of Verbal/Visual Enquiry 28:1 (2012): 1-18.

avec la place majeure du soufisme qui imprègne la 
société iranienne d’un puissant courant ésotérique 
en cette fin de xve siècle.

C’est dans ce cadre épistémologique que s’ins-
crivent les recherches de l’auteur qui, au travers de 
l’analyse des peintures d’un célèbre manuscrit de la 
Khamsa de Niẓāmī, entend contribuer aux recherches 
portant sur le sens métaphorique des images. Ce 
manuscrit, connu des historiens de l’art depuis long-
temps (4) et conservé à la British Library sous la cote 
Or. 6810, fut copié en 900H/1494-1495. Il est dédié à 
la bibliothèque de ‘Alī Fārsī Barlas, un émir du sultan 
Ḥusayn Bāyqarā. Richement enluminé, le manuscrit 
présente un double frontispice peint et renferme 
vingt peintures en pleine page. Sa renommée tient 
autant à l’extrême délicatesse des peintures qu’à 
l’attribution de certaines d’entre elles au fameux 
peintre Kamāl al- Dīn Bihzād (c. 1450 – c. 1535). Si le 
corpus d’œuvres qui lui est attribué fait aujourd’hui 
encore débat parmi les spécialistes de la peinture 
timouride, ces derniers s’accordent néanmoins à lui 
accorder la paternité de six peintures du manuscrit 
de Londres (37v, 135v, 190r, 214r, 225v et 273r) (5).

L’ouvrage, pourvu d’une courte introduc-
tion (p. 1-4) et d’un bref épilogue (p. 160-162), se 
compose de six chapitres : “Historical and Cultural 
Contexts” (p. 5-16), “Focusing the Gaze in Late 
Timurid Painting” (p. 17-48), “The Iskandar Cycle” 
(p. 49-78), “Making Justice” (p. 79-96), “Death and 
Annihilation” (p. 97-124) et “Concluding the Poetics 
of Painting” (p. 125-159). Une bibliographie des 
sources primaires et secondaires (p. 163–173) ainsi 
qu’un index (p. 174–177) viennent clore le volume.

Dès les premières lignes de l’introduction, le 
propos de l’auteur est clairement énoncé : l’objectif 
ne sera pas d’étudier le manuscrit de la Khamsa en 
tant qu’objet matériel, ni de se pencher sur l’épi-
neux problème de l’attribution à Bihzād (6), mais de 
« décoder » les peintures en ayant occasionnellement 
recours à des images provenant d’autres manuscrits. 
Aucune explication quant à ces choix comparatifs 

(4) Frederik R. Martin et omas W. Arnold, e Niẓāmī 
Manuscript Illuminated by Bihzad, Mirak, and Qasim Ali, written 
in 1495 for Sultan Ali Mirza Barlas of Samarqand, in the British 
Museum, Vienna: Adolph Holzhausen, 1926 ; Ivan Stchoukine, 

“Les peintures de la Khamseh de Niẓāmī du British Museum 
OR. 6810,” Syria 28: 3-4 (1950): 301-313.
(5) Contrairement au manuscrit du Būstān de Sa‘adī conservé à 
Dār al-Kutub sous la cote Adab Farsi 22, daté de 893-894H/1488-
1489 et dont les peintures sont signées de la main du maître, le 
manuscrit de la Khamsa est attribué à Bihzād sur la base de 
comparaisons stylistiques avec le manuscrit du Caire. 
(6) Voir à ce sujet l’article de David Roxburgh qui questionne 
la pertinence d’une telle approche dans le cadre de la peinture 
timouride : “Kamal al-Din Bihzad and Authorship in Persianate 
Painting,” Muqarnas 17 (2000):119‒146.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Daʿadli Tawfiq: Esoteric Images: Decoding the Late Herat School of Painting, recensé par Aïda El Khiari
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


 BCAI 35 132

V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

n’est fournie, pas plus qu’une justification quant à la 
décision d’exclure de l’analyse six peintures issues du 
manuscrit de Londres.

Le premier chapitre est consacré à une présen-
tation du contexte historique et culturel de l’époque 
timouride, passant rapidement en revue l’histoire de 
l’empire timouride, la situation de sa capitale Hérat, 
la constitution d’un kitāb-khāna dans cette même 
ville et enfin la figure de Niẓāmī. Il est surprenant, au 
vu du propos de l’ouvrage, que l’auteur ne se soit pas 
intéressé au développement des cercles mystiques et 
soufis à Hérat durant le xve siècle, sur leurs liens avec 
la cour royale ou encore sur leurs pratiques cultu-
relles. Cela aurait permis de mettre en perspective 
les interprétations qu’il propose en réinscrivant les 
manuscrits à peintures dans leurs milieux de produc-
tion et de réception.

Le second chapitre examine trois peintures illus-
trant des épisodes de la Khamsa de Niẓāmī. L’auteur 
y développe l’idée qu’il existe, au sein de chacune 
d’entre elles, ce qu’il nomme un « focalisateur », un 
terme qu’il emprunte au champ de la narratologie 
et, plus particulièrement, aux recherches de Mieke 
Bal (7). Ce « focalisateur » permet de diriger l’œil du 
spectateur vers certains éléments, semblant com-
plètement accessoires aux scènes illustrées, mais qui 
constituent, en réalité, des indices révélant le sens 
ésotérique des peintures. 

Le rôle des images comme support didactique 
est au cœur des troisième et quatrième chapitres qui 
considèrent tout particulièrement la figure du sultan 
Ḥusayn Bāyqarā, dont le portait est reconnaissable 
dans la représentation de plusieurs héros légendaires 
comme Iskandar. Cette hypothèse, formulée par 
Barbara Brend (8), est reprise par l’auteur qui insiste 
également sur la mise en avant, dans les peintures, de 
certaines qualités et vertus morales prônées par les 
soufis. L’auteur se penche également sur les liens du 
sultan avec la puissante confrérie des Naqshbandi à 
laquelle plusieurs membres de son entourage proche 
appartenaient. La figure de Alī-Shīr Navā’ī, homme de 
lettres et patron des arts influent, fait en cela office 
d’exemple. Membre de l’ordre soufi des Naqshbandi 
au sein duquel il aurait été introduit par le grand 
poète Jāmī, Navā’ī a joué un rôle crucial dans les 
transformations qui touchent les arts et les lettres 
durant la fin du xve siècle.

(7) Mieke Bal, Narratology: Introduction to the eory of Narrative, 
3e edition, Toronto: University of Toronto Press, 1997.
(8) Barbara Brend, “A Kingly Posture: The Iconography of Sultan 
Husayn Bayqara”, in The Iconography of Islamic Art: Studies in 
Honour of Robert Hillenbrand, Bernard O’Kane (éd.), Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2005, 81-92. 

Le cinquième chapitre se propose d’étudier 
plusieurs peintures figurant des scènes de mort ou 
de deuil. L’auteur souligne le sens mystique de ces 
images qui peuvent être lues comme des métaphores 
de l’union avec le divin et qui invitent le spectateur à 
la contemplation en lui rappelant, en accord avec les 
principes soufis, l’inutilité des possessions matérielles 
face au monde spirituel. S’appuyant sur la grande 
intertextualité de la littérature poétique soufie, 
l’auteur fait fréquemment appel à d’autres textes, 
parmi lesquels les œuvres de Jāmī, Rūmī, ʿAṭṭār ou 
encore Ḥāfīz pour asseoir son propos. 

Enfin, le sixième et dernier chapitre explore le 
langage visuel de la peinture timouride de la fin du 
xve siècle et la manière novatrice dont les peintres 
ont su complexifier leurs compositions par un usage 
quasi mathématique de l’espace. L’auteur, comparant 
leurs peintures avec celles des époques précédentes, 
avance l’idée que les artistes se sont volontairement 
éloignés des grands topoï de la peinture persane 
dans une volonté d’imprégner leurs œuvres d’une 
dimension mystique.

Contrepoint visuel aux énigmes littéraires qui 
se développent alors dans les cercles de la cour 
timouride, les peintures produites à Hérat à la fin 
du xve siècle témoignent d’une immense complexité 
que le présent ouvrage entend en partie décrypter. 
L’auteur nous offre une belle synthèse des tra-
vaux antérieurs  à ce sujet tout en proposant une 
interprétation nouvelle de certaines images. Deux 
monographies, parues peu après Esoteric Images mais 
dont l’auteur ne semble pas avoir eu connaissance, 
explorent à leur tour la peinture timouride de la fin 
du xve siècle : l’ouvrage de Lamia Balafrej (9), dont le 
propos est resserré sur le manuscrit du  Būstān de 
Sa‘adī du Caire, s’intéresse tout particulièrement à 
la figure de Bihzād tandis que l’ouvrage de Chia Kad (10) 
offre un contrepoint intéressant au présent volume 
en proposant une analyse très fouillée des peintures 
et du contexte culturel dans lequel elles ont vu le jour.

Aïda El Khiari
Doctorante Sorbonne-Université, 

UMR 8167 Orient & Méditerranée

(9) Lamia Balafrej, e Making of the Artist in Late Timurid 
Painting, Edinburgh: Edinburgh University Press, 2019.
(10) Kia, Chad, Art, Allegory and the Rise of Shiism in Iran, 1487-
1565, Edinburgh: Edinburgh University Press, 2019. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 35 (2021) Daʿadli Tawfiq: Esoteric Images: Decoding the Late Herat School of Painting, recensé par Aïda El Khiari
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

